
Número 252 Número 252 
Julio 2024Julio 2024

Estrella guía  Estrella guía  
de un mundo nuevode un mundo nuevo



Admirable contemplación,  
penitencia restauradora

D

D
an

ie
la

 S
ilv

a

Santa María Magdalena - Iglesia de Nuestra Señora del Carmen, Caieiras (Brasil)

espués de arrepentirse, Santa Ma-
ría Magdalena empezó a represen-

tar claramente dos virtudes unidas: la con-
templación y la penitencia.

La contemplación por distinción con su 
hermana, en el famoso episodio en el que 
el Señor le dijo a Marta: «María, pues, ha 
escogido la parte mejor, y no le será quita-
da» (Lc 10, 42). Entonces, ella pasó a re-
presentar la pura contemplación, no tanto 
unida a la vida activa, sino como un esta-
do enteramente contemplativo.

Al mismo tiempo, por su enorme arre-
pentimiento y su fidelidad al pie de la cruz, 
y por el hecho de haber sido la primera en 
tener noticia de la Resurrección del Señor, 
ella no sólo representó la contemplación, 
sino la penitencia en su gloria, en el estado 
de mayor perdón, de mayor intimidad con 
el divino Maestro. Hasta el punto de que, 
con el ejemplo de su vida y la de otros san-
tos, algunos teólogos pretendieron afirmar 
que el estado de penitencia —una peniten-
cia seria, profunda— es incluso más bello 
que el de inocencia.

Plinio Corrêa de Oliveira



Año XXII, número 252, Julio 2024

SumariO

Revista Heraldos del Evangelio en línea

Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40.836- 1999

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores. Acceda al contenido  
de la revista directamente   
desde su teléfono móvil.

Entre en: revistacatolica.es 

Santa Verónica Giuliani –  
La Pasión de Cristo  
en Verónica

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .30

Elías y la orden carmelitana – 
El manto de Elías a través 
de los tiempos

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .34

Lenitivo para un corazón 
materno

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .38

Heraldos en el mundo

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .40

Sucedió en la Iglesia  
y en el mundo

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .44

Historia para niños... – 
Lágrimas de despedida

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .46

Los santos de  
cada día

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .48

Patrona de la Armada

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .50

La vida cotidiana en Cluny –  
Fuente de agua viva para  
la cristiandad

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .26

La medalla de San Benito – 
Un exorcismo acuñado  
en medalla

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .24

Fundador de una era de fe

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .22

La Iglesia, maestra de la 
civilización

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .18

San Buenaventura  
750 años en la eternidad – 
Heraldo del amor seráfico

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .14

Comentario al Evangelio –  
Contratiempos para el bien

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .8

La voz de los Papas –  
Defensor e intérprete  
del carisma franciscano

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6

¿Iglesia nueva o antigua? (Editorial) . . . . . . . .       5

Escriben los lectores 	����������������������������������������4

https://revistacatolica.es


4      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Escriben los lectores

Modelo para presbíteros y 
religiosos de nuestros días

Bellísimo y completo el artículo 
de la Hna. Luciana Niday Kawahira, 
EP, «Santa Juana de Chantal – Afec-
tuosa y sobrenatural convivencia», 
sobre esta santa y, obviamente, sobre 
el gran San Francisco de Sales.

Si obispos, sacerdotes, religiosos 
y religiosas amaran con la sencillez 
de corazón de estos santos, la Iglesia 
no tendría los escándalos que hoy la 
humillan. Soy admirador y devoto de 
este santo desde joven.

P. Giuseppe Sacino 
Vía rivistacattolica.it

Clase magistral

Qué maravillosa clase magistral para 
instruirme sobre el tema tratado en el 
«Comentario al Evangelio», de Mons. 
João Scognamiglio Clá Dias, EP, titu-
lado «La cátedra indestructible», de la 
edición de febrero. Mil gracias.

Dios los bendiga por estas revistas 
tan interesantes e instructivas para el 
católico común con religiosidad de 
Primera Comunión.

Alicia Manríquez M. 
Vía revistacatolica.org

Gloriosas páginas de la 
historia de la Iglesia

Uno de mis propósitos para este 
año 2024 es leer más asiduamente la 
revista Heraldos del Evangelio. Mi 
objetivo es, por lo menos, un artículo 
antes de dormir y si no puedo debido 
al cansancio, entonces disfruto yén-
dome a descansar con pensamientos 
tan bellos y edificantes. A veces leo 
hasta cuatro artículos de un tirón, ¡son 
muy emocionantes!, como es el caso 
del artículo sobre la condesa Matilde 
de Toscana. Me sorprendió mucho, 

pues nunca imaginé que la historia de 
la Iglesia tuviera en sus páginas más 
gloriosas a una mujer tan intrépida y 
valiente, al igual que Santa Juana de 
Arco. Espero en un futuro no muy 
lejano más artículos de la autora, a 
quien recuerdo con muchas saudades.

Carol 
Vía revistacatolica.org

«La Iglesia no tiene modas»
Me llamo Otto. Soy uno, entre mu-

chos, que colabora al mantenimiento 
de la revista Heraldos del Evangelio. 
Quiero hacer un elogio a la edición 
núm. 249, de abril de 2024. Desco-
nocía quién era San Pedro de Verona. 
La historia narrada por la Hna. María 
Cecilia Lins Brandão Veas, EP, en 
el artículo «Torre de integridad y de 
fortaleza, paladín de la fe» fue muy 
esclarecedora. ¡Ustedes están de en-
horabuena! Como diría Santa Jacinta, 
con 9 años: «La Iglesia no tiene mo-
das. Jesucristo es siempre el mismo».

Otto 
Vía correo electrónico

Compendio teológico al 
alcance de todos

El conjunto de artículos acerca de 
San José, el varón escogido de Dios, 
publicados en la edición de marzo 
de la revista, constituye un pequeño 
compendio teológico, muy al alcance 
del pueblo de Dios. Los redactores 
tienen una capacidad colosal para 
abordar temas muy elevados —a ve-
ces inéditos—, de una manera bas-
tante accesible.

Confieso que ha crecido mi admi-
ración y devoción para con el padre 
virginal de Jesús y esposo de María. 
Afirmo que todo hombre, padre de 
familia o no, debe leer estas materias 
para crecer en la convicción del alto 
significado de ser hombre.

Yuri José Schulz Angel 
Porto Alegre – RS

Editorial sobre San José

Magnífico el Editorial de la re-
vista de marzo sobre el glorioso 
San José, cuya santidad, misión, po-
der y gloria son tan bien enfatizados 
por Mons. João Scognamiglio Clá 
Dias, EP, en su inigualable libro San 
José: ¿quién lo conoce?

Renato Cruz Vieira 
Vía revista.arautos.org

Sustentáculo para las 
familias católicas

Mi agradecimiento a la Hna. Diana 
Milena Burbano, EP, por sacar a co-
lación, en su artículo de la edición de 
marzo de la revista, la figura y legado 
de San José, especialmente, en esta 
época en que la Iglesia y la familia es-
tán pasando momentos difíciles. Que 
su «bastón florido» nos proteja de todo 
mal y nos guíe a la tierra prometida.

Laura Viton 
Vía revistacatolica.org

Fuente de conocimiento 
espiritual

El artículo «Santos ángeles cus-
todios – Protectores y abogados del 
hombre», autoría del Prof. Plinio Co-
rrêa de Oliveira, ha sido para mí fuen-
te de mucho conocimiento espiritual, 
de mucho aprendizaje.

Muchas gracias. Que Dios los ben-
diga por tan lindas y excelentes apor-
taciones que nos ayudan bastante.

Lilliam Ocon Rivas 
Vía revistacatolica.org

Educando a los jóvenes de hoy

¡Qué hermoso el cuento titulado 
«Cuando el Espírito Santo actúa…», 
escrito por Ana Karolina Strazdas Fe-
rraz! Lo compartiré con mis colegas 
para que se los cuenten a sus alumnos. 
El Espíritu Santo siempre está ahí, para 
ver a quien ayuda. Muchas gracias.

Juana Torrp 
Vía revistacatolica.org

Sumario  Sumario



Número 252
Número 252

Julio 2024
Julio 2024

Estrella guía 
Estrella guía 

de un mundo nuevo
de un mundo nuevo

T
¿Iglesia nueva o antigua?

Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      5

Editorial

ras milenios bajo el yugo del pecado original, la humanidad anhelaba una 
renovación. Por medio de una nueva Eva, María Santísima, nació el Redentor 
de la primera culpa, Jesús, el nuevo Adán, para restaurar al hombre viejo.

Semejante auge no era consecuencia de una primavera del pueblo elegido. Al con-
trario, se vivía bajo la férula de los fariseos, los cuales, apegados a las tradiciones de 
los antiguos, habían subvertido los mandamientos (cf. Mt 15, 2-3) hasta invalidarlos 
(cf. Mc 7, 13), como lo denuncia el divino Maestro. En realidad, el Señor increpa 
sobre todo la hipocresía y el rígido formalismo de los fariseos, así como una especie 
de «miedo a lo nuevo». Ante esto, el Apóstol de las gentes enseñará que es necesario 
«recapitular en Cristo todas las cosas» (Ef 1, 10) a fin de que Él sea «todo, y en to-
dos» (Col 3, 11), conservando las legítimas tradiciones (cf. 2 Tes 2, 15).

De hecho, no existe una contradicción intrínseca entre tradición y actualidad, 
entre lo nuevo y lo antiguo. Importa siempre «la renovación de la mente» para que 
sepamos «discernir cuál es la voluntad de Dios, qué es lo bueno, lo que le agrada, lo 
perfecto» (Rom 12, 2), sin dejar de considerar los días remotos ni las edades preté-
ritas (cf. Dt 32, 7).

Ya en la Iglesia primitiva, el martirio se manifiesta como una «gracia nueva»: nunca 
se había visto a tantos entregar su propia vida con tal amor, por un ideal y por una Perso-
na, Cristo. Más tarde, sobre las ruinas del Imperio romano, santos como Columbano y 
Benito de Nursia reedificaron la civilización occidental. Por inspiración de este último, 
floreció en el siglo x el monasterio de Cluny, fuente de un nuevo renacimiento medieval.

En el siglo xiii, apogeo de la escolástica y del recién formado estilo gótico, des-
puntaron santos como Tomás de Aquino y Buenaventura, con una nueva manera 
de hacer teología e incluso de predicar —el llamado sermo modernus—, que no se 
dirigía únicamente a los religiosos, sino a todo el pueblo de Dios.

Más tarde, en medio de la Revolución protestante del siglo xvi, la Providencia no 
deja de restaurar su Iglesia con santos ilustres, como Ignacio de Loyola, Teresa de 
Jesús y Felipe Neri. Y se podrían mencionar muchos ejemplos más.

Considerado esto, cabe preguntarse: ¿la Iglesia, entonces, siempre necesita mo-
dernizarse? Respondamos con Plinio Corrêa de Oliveira: «Si por “moderno” se en-
tiende todo lo que es contemporáneo, sólo un estúpido puede condenar en bloque las 
cosas modernas sólo porque son modernas. Pero si por “moderno” entendemos las 
innumerables y triunfantes manifestaciones de cierto espíritu materialista, nivela-
dor y pagano que ha llegado hoy a su paroxismo, entonces estamos en contra de todo 
lo que es moderno, en bloque y por principio» (Catolicismo. Campos dos Goytaca-
zes. Año IV. N.º 39 [mar, 1954]; p. 7).

Luego, ¿cómo proceder, ora ante la tentación farisaica, ora ante el canto de sirena 
modernista? Basta mencionar que ninguna solución surgirá de las ideologías de moda. 
«Si se observan fielmente los mandamientos de Dios, si se honran las cosas sagradas, 
si es frecuente el uso de los sacramentos, si se vive de acuerdo con las normas de vida 
cristiana, […] ya no habrá que hacer ningún esfuerzo para que todo se instaure en Cris-
to» (SAN PÍO X. E supremi). Por lo tanto, la Iglesia será siempre nueva en la medida en 
que, paradójicamente, fuera siempre antigua. Después de todo, la experiencia pastoral 
no nos muestra otra cosa: esa armonía entre tradición y futuro es la que atrae a las ove-
jas del «pequeño rebaño» (Lc 12, 32) hacia su único y verdadero redil. ²

Concierto 
promovido por 
los Heraldos del 
Evangelio en el 
Movistar Arena, 
Bogotá, el 1/5/2024

Foto: Jesse Arce / Ivano  
Gavilanes

Sumario  Sumario



Defensor e intérprete  
del carisma franciscano

6      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

La voz de los Papas

San Buenaventura escrutó los misterios de la Revelación, en el diálogo fecundo entre 
fe y razón que caracteriza al Medioevo cristiano, haciendo de éste una época de gran 
viveza intelectual, de fe y de renovación eclesial.

Imagen fiel del fundador

Hoy quiero hablar de San Buena-
ventura de Bagnoregio. […] Nació 
probablemente en 1217 y murió en 
1274; vivió en el siglo xiii, una época 
en la que la fe cristiana, que había pe-
netrado profundamente en la cultura 
y en la sociedad de Europa, inspiró 
obras imperecederas en el campo de 
la literatura, de las artes visuales, de 
la filosofía y de la teología. […]

Buenaventura quiso presentar el 
auténtico carisma de Francisco, su 
vida y su enseñanza. Por eso recogió 
con gran celo documentos relativos al 
Poverello y escuchó con atención los 
recuerdos de quienes habían conoci-
do directamente a Francisco. Nació 
así una biografía del santo de Asís 
bien fundada históricamente, titulada 
Legenda maior, redactada también de 
forma más sucinta, y llamada por eso 
Legenda minor. […]

En efecto, el capítulo general de 
los Frailes Menores de 1263, reunido 
en Pisa, reconoció en la biografía de 
San Buenaventura el retrato más fiel 
del fundador y se convirtió en la bio-
grafía oficial del santo.

¿Cuál es la imagen de San Francis-
co que brota del corazón y de la pluma 
de su hijo devoto y sucesor, San Bue-

naventura? El punto esencial: Fran-
cisco es un alter Christus, un hombre 
que buscó apasionadamente a Cristo. 
En el amor que impulsa a la imita-
ción, se conformó totalmente a Él.

Fragmentos de:  
BENEDICTO XVI.  

Audiencia general, 3/3/2010.

Restaurador del 
espíritu franciscano

En tiempos de San Buenaventura 
una corriente de Frailes Menores, 
llamados «espirituales», sostenía 
en particular que con San Francisco 
se había inaugurado una fase total-
mente nueva de la historia, en la que 
aparecería el «Evangelio eterno», 
del que habla el Apocalipsis, susti-
tuyendo al Nuevo Testamento. Este 
grupo afirmaba que la Iglesia ya ha-
bía agotado su papel histórico, y una 
comunidad carismática de hombres 
libres guiados interiormente por el 
Espíritu —es decir, los «Francisca-
nos espirituales»— pasaba a ocupar 
su lugar. Las ideas de este grupo se 
basaban en los escritos de un abad 
cisterciense, Joaquín de Fiore, falle-
cido en 1202. […]

Grave tergiversación del 
mensaje de San Francisco

Por eso, es comprensible que un 
grupo de franciscanos creyera reco-
nocer en San Francisco de Asís al ini-
ciador del tiempo nuevo y en su orden 
a la comunidad del período nuevo: la 
comunidad del tiempo del Espíritu 
Santo, que dejaba atrás a la Iglesia je-
rárquica, para iniciar la nueva Iglesia 
del Espíritu, desvinculada ya de las 
viejas estructuras.

Por consiguiente, se corría el ries-
go de una gravísima tergiversación 
del mensaje de San Francisco, de su 
humilde fidelidad al Evangelio y a 
la Iglesia, y ese equívoco conllevaba 
una visión errónea del cristianismo 
en su conjunto. […]

Como ministro general de la Or-
den de los Franciscanos, San Bue-
naventura vio en seguida que con la 
concepción espiritualista, inspirada 
en Joaquín de Fiore, la orden no era 
gobernable, sino que iba lógicamente 
hacia la anarquía. […]

Jesucristo es la última palabra de 
Dios; en Él Dios ha dicho todo, donán-
dose y diciéndose a sí mismo. […] Así 
pues, no hay otro Evangelio más alto, 
no hay que esperar otra Iglesia. Por eso 
también la Orden de San Francisco 

Sumario  Sumario



La teología de 
San Buenaventura se 
explica a partir del 
carisma franciscano: 
el Poverello de Asís 
mostró con su vida la 
primacía del amor

Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      7

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Ti
ag

o 
K

ru
ge

r

debe insertarse en esta Iglesia, en su 
fe, en su ordenamiento jerárquico.

El verdadero progreso 
de la obra de Cristo

Esto no significa que la Iglesia 
sea inmóvil, que esté anclada en el 
pasado y no pueda haber novedad en 
ella. «Opera Christi non deficiunt, 
sed proficiunt», las obras de Cristo 
no retroceden, no desaparecen, sino 
que avanzan, dice el santo en la carta 
De tribus quaestionibus. Así formula 
explícitamente San Buenaventura la 
idea del progreso, y esta es una nove-
dad respecto a los Padres de la Iglesia 
y a gran parte de sus contemporá-
neos. […]

Ciertamente, la Orden Francisca-
na —subraya— pertenece a la Iglesia 
de Jesucristo, a la Iglesia Apostólica y 
no puede construirse en un espiritua-
lismo utópico. Pero, al mismo tiem-
po, es válida la novedad de esa orden 
respecto al monaquismo clásico, y 
San Buenaventura […] defendió esta 
novedad contra los ataques del clero 
secular de París: los franciscanos no 
tienen un monasterio fijo, pueden 
estar presentes en todas partes para 
anunciar el Evangelio. Precisamente 
la ruptura con la estabilidad, carac-
terística del monaquismo, en favor de 

una nueva flexibilidad, restituyó a la 
Iglesia el dinamismo misionero. […]

San Buenaventura nos enseña el 
conjunto del discernimiento nece-
sario, incluso severo, del realismo 
sobrio y de la apertura a los nuevos 
carismas que Cristo da, en el Espíritu 
Santo, a su Iglesia. […] De hecho, sa-
bemos que después del Concilio Vati-
cano II algunos estaban convencidos 
de que todo era nuevo, de que había 
otra Iglesia, de que la Iglesia precon-
ciliar había acabado e iba a surgir 
otra, totalmente «otra». ¡Un utopismo 
anárquico!

Fragmentos de:  
BENEDICTO XVI.  

Audiencia general, 10/3/2010.

viveza intelectual, fe y 
renovación eclesial

Se trata de un eminente teólogo, 
que merece ser puesto al lado de otro 
grandísimo pensador contemporáneo 
suyo, Santo Tomás de Aquino. Am-
bos escrutaron los misterios de la Re-
velación, valorizando los recursos de 
la razón humana, en el diálogo fecun-
do entre fe y razón que caracteriza al 
Medioevo cristiano, haciendo de éste 
una época de gran viveza intelectual, 

como también de fe y de renovación 
eclesial, aunque con frecuencia no se 
ha subrayado suficientemente.

Tienen en común otras analogías: 
tanto San Buenaventura, franciscano, 
como Santo Tomás, dominico, per-
tenecían a las órdenes mendicantes 
que, con su lozanía espiritual […] en 
el siglo xiii renovaron toda la Iglesia 
y atrajeron a numerosos seguidores. 
[…]

Volvamos a San Buenaventura. 
Es evidente que el matiz específico 
de su teología […] se explica a partir 
del carisma franciscano: el Poverello 
de Asís, más allá de los debates inte-
lectuales de su tiempo, había mostra-
do con toda su vida la primacía del 
amor; era un icono vivo y enamorado 
de Cristo, y así hizo presente, en su 
tiempo, la figura del Señor: conven-
ció a sus contemporáneos no con pa-
labras, sino con su vida. En todas las 
obras de San Buenaventura, incluidas 
las obras científicas, de escuela, se ve 
y se encuentra esta inspiración fran-
ciscana; es decir, se nota que piensa 
partiendo del encuentro con el Pove-
rello de Asís.

Fragmentos de:  
BENEDICTO XVI.  

Audiencia general, 17/3/2010.

A la izquierda, San Buenaventura, de Fra 
Angélico - Museos Vaticanos; a la derecha, 
San Francisco de Asís, de Fra Angélico - 
Museo de San Marcos, Florencia (Italia)

Sumario  Sumario



8      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

a  Evangelio  A
En aquel tiempo, 30  los 
Apóstoles volvieron a reu-
nirse con Jesús, y le conta-
ron todo lo que habían he-
cho y enseñado. 31 Él les dijo: 
«Venid vosotros a solas a un 
lugar desierto a descansar 
un poco». Porque eran tan-

tos los que iban y venían, 
que no encontraban tiempo 
ni para comer. 32 Se fueron 
en barca a solas a un lugar 
desierto. 33 Muchos los vie-
ron marcharse y los recono-
cieron; entonces de todas las 
aldeas fueron corriendo por 

tierra a aquel sitio y se les 
adelantaron. 34  Al desem-
barcar, Jesús vio una multi-
tud y se compadeció de ella, 
porque andaban como ove-
jas que no tienen pastor; y 
se puso a enseñarles muchas 
cosas (Mc 6, 30-34).

La predicación de Jesús en el mar de Galilea, de Jan Brueghel, el Viejo - Rijksmuseum,  
Ámsterdam. De fondo, el mar de Galilea (Israel)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario  Sumario



õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Contratiempos para el bien

Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      9

Podemos 
entender la 
contemplación 
como pináculo 
de la vida 
espiritual 
y, al mismo 
tiempo, fuente 
indispensable 
de las buenas 
obras de 
apostolado

Comentario al Evangelio – XVI Domingo del Tiempo Ordinario

Mostrando preocupación por el recogimiento de sus 
discípulos después de su primera incursión apostólica, el 
Señor da una lección permanentemente válida para todos 
aquellos que desean dedicarse a la evangelización.

I – ¿Qué es más importante: 
contemplar o actuar?

El comienzo de la vida pública del Señor fue un 
completo éxito apostólico. Su carisma taumatúrgi-
co lo había proyectado ante el pueblo como el Pro-
feta enviado por Yahvé, para curar enfermedades 
y expulsar demonios. En una época en que la me-
dicina daba sus primeros pasos incierta y tímida-
mente, es fácil entender cómo alguien con los po-
deres de Jesús sería procurado por las multitudes.

San Marcos, en particular, subraya en repetidas 
ocasiones las ansias de la gente por buscarlo y el 
trabajo constante del Maestro y de sus discípulos 
en atenderlos a todos. En la perícopa que nos ocu-
pa, el evangelista insiste una vez más en este as-
pecto cuando afirma: «Eran tantos los que iban y 
venían, que no encontraban tiempo ni para comer».

Esta acción continua e intensa, aunque en ex-
tremo caritativa, es también agotadora, hasta el 
punto de que el Señor sugiere: «Venid vosotros a 
solas a un lugar desierto a descansar un poco». La 
soledad y el reposo constituyen dos factores nece-
sarios para una buena contemplación. Las obras 
concretas impiden que el espíritu se eleve a la con-
sideración de las verdades eternas y a la admira-
ción de su belleza. Por eso el Redentor quiso pro-
porcionarles a los Apóstoles una retirada al mismo 
tiempo real y psicológica de la muchedumbre, así 
como de los prodigios realizados por ellos en su 
misión. Hasta aquí parece fácil concluir que la vida 
contemplativa es superior a la activa.

Sin embargo, el desenlace del episodio na-
rrado nos deja en la duda, porque ante el intento 

frustrado de encontrar un lugar aislado y al verse 
rodeado por el pueblo, el Señor no huye de ese 
enjambre de personas sedientas de estar con Él 
y escucharlo. He aquí lo que relata San Marcos: 
«Al desembarcar, Jesús vio una multitud y se 
compadeció de ella, porque andaban como ovejas 
que no tienen pastor; y se puso a enseñarles mu-
chas cosas». De donde se deduce lo contrario del 
enunciado anterior, es decir, que la vida activa es 
superior a la contemplativa.

¿Cómo resolver este callejón sin salida?
Tomando algunos principios de la teología de 

Santo Tomás de Aquino,1 muy proclive a estable-
cer la contemplación como pináculo de la vida 
espiritual en la Iglesia y, al mismo tiempo, a consi-
derarla la fuente indispensable de la que proceden 
las buenas obras de apostolado, podemos intentar 
dilucidar la cuestión que nos plantea el Evangelio.

Y esto no es por diletantismo intelectual, sino 
por el hecho de que nos encontramos en una épo-
ca en la que se da más importancia a la acción 
pastoral que a la contemplación sobrenatural, 
subvirtiendo la jerarquía de valores. En conse-
cuencia, se intenta favorecer al hombre, sin tener 
en cuenta la gloria de Dios y la obediencia a Él 
debida, de suerte que se multiplican iniciativas 
apostólicas cada vez más vacías del espíritu del 
Santo Evangelio, cuya finalidad parece ser la de 
adecuar las enseñanzas de la Iglesia a las máxi-
mas neopaganas del mundo. Tal decadencia sólo 
es posible cuando se deja de lado la contempla-
ción embebida de la verdad y se empieza a actuar 
por intereses personales egoístas.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


10      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Jesús quiso 
brindarles 
una ocasión 
propicia para 
reflexionar 
sobre todo lo 
que habían 
realizado, no 
por sus propias 
fuerzas, sino 
por el poder 
que Él les 
había delegado

II – armonía evangélica entre el 
apostolado y el recogimiento

En la naturaleza humana corrompida por el pe-
cado original, la tendencia congénita de la criatura 
de apegarse a los bienes materiales y del espíritu, 
incluso los que no le pertenecen, se ha visto aumen-
tada hasta un grado difícil de calcular. Los dones 
sobrenaturales son una dádiva del Padre de las lu-
ces; no obstante, para quien es premiado con ellos, 
la tentación de apropiación se vuelve enorme.

Por eso el Señor, el Maestro más sabio en vida 
interior, quiso brindarles a los Apóstoles una oca-
sión propicia para reflexionar, ante Dios, sobre 
todo lo que habían realizado, no por sus propias 
fuerzas, sino por el poder que Él les había dele-
gado. Así, considerarían el origen divino de sus 
dichos y acciones, fortaleciendo en ellos la virtud 
de la modestia, mediante la cual se tiene la con-
vicción de la insuficiencia humana para las obras 
espirituales y se confía únicamente en el poder 
divino, atribuyéndole el mérito a quien le corres-
ponde, como reza el salmo: «Non nobis, Domine, 
non nobis —No a nosotros, Señor, no a nosotros, 
sino a tu nombre da la gloria» (113, 9).

Los peligros del éxito

En aquel tiempo, 30 los Apóstoles volvieron a 
reunirse con Jesús, y le contaron todo lo que 
habían hecho y enseñado.

Los Apóstoles acaban de regresar de su prime-
ra incursión apostólica. Habían sido enviados por 
Jesús, que les había concedido participación en su 
poder de enseñar y sanar. Expulsaron demonios, 
curaron toda clase de enfermedades, profetizaron 
el advenimiento del Reino de Dios; en suma, lo-
graron un éxito espectacular que los deslumbraba.

Aunque el texto del Evangelio no aclara este 
aspecto, cabe pensar que el éxito alcanzado en la 
misión apostólica despertara en el espíritu de los 
Apóstoles una euforia algo discrepante del Corazón 
de Jesús, a la manera de un optimismo humano que 
les hacía presagiar un camino de rosas, una marcha 
triunfal sin dificultades ni tropiezos, probablemente 
rumbo hacia la toma del poder temporal en Israel, 
liberando al pueblo elegido del yugo romano.

No sería ése el camino del Redentor. Tras las 
clarinadas del éxito vendrían días dramáticos que 
culminarían en el Gólgota, el mayor fracaso de la 
historia según las apariencias humanas. Esta di-
sonancia entre los discípulos y el Señor quedará 
evidente cuando Él anuncie su Pasión y Muerte, 

pues tendrán miedo y tedio ante tal perspectiva, 
hasta el punto de que ni siquiera le preguntaron 
sobre lo que les estaba revelando, aunque no 
entendieran a qué se refería cuando, después de 
estos dolorosos acontecimientos, mencionó tam-
bién su Resurrección.

Necesidad de un ambiente 
propicio a la reflexión
31a Él les dijo: «Venid vosotros a solas a un 
lugar desierto a descansar un poco».

Constatada esa desviación, el Señor no les in-
crepa a los suyos. En el corazón de los Apóstoles 
la cizaña se mezclaba con el trigo: por una parte, 
existía la fe, incipiente aún, en la divinidad de Je-
sús; por otra, la errónea concepción de un Mesías 
victorioso que sería aceptado por todos, como lo 
habían sido David y Salomón.

Por eso, con divina pedagogía, el Salvador les 
propone retirarse a un lugar desierto y descansar 
un poco. Lejos del ruido de la multitud, estarían 
predispuestos a escuchar al divino Maestro, que 
sabría trabajar sus almas y colocarlas en el diapa-
són adecuado.

La siempre reiterada «herejía de las obras»
31b Porque eran tantos los que iban y venían, 
que no encontraban tiempo ni para comer.

El éxito genera un movimiento frenético, 
como bien lo describe San Marcos. Acentua-

Cristo enseñando a los Apóstoles - Museo Diocesano, 
Palma de Mallorca (España)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      11

La agitación 
es el caldo de 
cultivo ideal 
para que se 
dinamice el 
vicio de la 
apropiación, 
mediante 
el cual las 
obras de Dios 
pasan a ser 
consideradas 
por el apóstol 
como suyas

da tras la caída de nuestros primeros padres, la 
tendencia humana es la de no perder una oportu-
nidad para sacar algún provecho personal. Y he 
aquí que la muchedumbre va y viene, sin sosiego, 
a fin de obtener ventajas para su salud corporal 
o, en el caso de las posesiones, para la espiritual.

Este cuadro nos sitúa ante una evidencia, com-
probada innumerables veces a lo largo de los si-
glos: uno de los riesgos del éxito apostólico con-
siste en la «herejía de las obras», así llamada por 
Dom Jean-Baptiste Chautard, abad del monaste-
rio cisterciense de Sept-Fonts, en su inmortal li-
bro El alma de todo apostolado. Movido por una 
caridad imperfecta, el apóstol se lanza a la acti-
vidad y, obteniendo prometedores frutos, en ella 
se enfrasca sin darle a su espíritu el recogimiento 
necesario para reconfortarse y devolverle a Dios 
lo que le pertenece. El efecto de esta actitud es 
el agotamiento, porque, una vez fatigadas las po-
tencias superiores del alma por el ímpetu de las 
pasiones, las malas tendencias espirituales, como 
el orgullo, se desarrollan en silencio, ganando un 
peligroso espacio en el corazón.

Comienza entonces un peligroso deterioro es-
piritual, que puede llegar al punto de sustituir la in-
tención inicial del apóstol, animada por la caridad, 
por un vil interés egoísta, incitado por la presun-
ción. La agitación es el caldo de cultivo ideal para 
que se dinamice el vicio de la apropiación, median-
te el cual las obras de Dios pasan a ser considera-
das por el apóstol como suyas, con la pretensión de 
bastarse por sí solo para realizarlas. Se inicia un 
proceso de decadencia que podría terminar en la 
apostasía de la fe, si no es atajado por una gracia 
fulminante en la línea de la humildad.

De ahí la necesidad de velar por el descanso 
del espíritu distanciándose de los acontecimien-
tos y entregándose a la meditación y a la oración, 
como medios para fortalecer las potencias supe-
riores con el auxilio de la gracia, al alcance de 
todo hombre que la busque con sinceridad.

En el silencio se siente la presencia de Dios, 
que nos reconforta y nos da la certeza de su om-
nipotencia y de su misericordia. Ante Él, nuestro 
espíritu se pone en su lugar, humillándose con 
confianza filial, para que el Señor, en el momento 
oportuno, lo exalte.

Aislados en medio de las aguas, 
el verdadero descanso
32 Se fueron en barca a solas a un lugar 
desierto.

El Señor era Dios y sabía muy bien lo que en-
contraría en la orilla opuesta, como será narrado 
más adelante. Por lo tanto, debió de haber aprove-
chado el trayecto para beneficiar a sus discípulos 
mediante su presencia refulgente y bondadosa, 
así como a través de su palabra divina. El hecho 
de hallarse rodeados de agua por todas partes los 
concentraba en aquella figura humano-divina que 
tanto los fascinaba en sus múltiples resplandores. 
Contemplar allí a Jesús, tener ese gesto de benevo-
lencia para con ellos, probablemente los llenó de 
afecto, elevándolos a panoramas más grandiosos.

El ruido de la acción, la impresión de los mi-
lagros realizados, la agitación de la multitud su-
plicante, todo quedó atrás. En el recogimiento de 
la barca, al suave murmullo de las aguas singlada 
por ella, se encontraba el verdadero descanso, que 
consistía en estar cerca del Señor, mirarlo y que-
rerlo bien. Ésta debió de haber sido la travesía más 
bendecida del lago de Genesaret, inolvidable para 
los Apóstoles.

El amor mueve
33 Muchos los vieron marcharse y los reco-
nocieron; entonces de todas las aldeas fue-
ron corriendo por tierra a aquel sitio y se les 
adelantaron.

Al darse cuenta del rumbo de la barca, la mu-
chedumbre salió apresuradamente e iba aumen-
tando por todos los pueblos que atravesaba, a fin 
de encontrar a aquel Maestro prodigioso. En este 
episodio se demuestra lo acertado del principio 
teológico de que el amor mueve las demás poten-
cias hacia su fin. Y cuanto más deseable se pre-
senta éste, mayor es la intensidad con la que nos 
vemos impulsados a alcanzarlo. Aunque poseían 
un amor manchado de egoísmo, aquellas perso-
nas eran movidas en gran medida por un autén-
tico afecto hacia el Señor. La compasión que el 
Buen Pastor sentirá por ellas lo indica claramente.

También nosotros necesitamos amar ordenada-
mente a Dios y al prójimo, para dejarnos guiar por 
la santa prisa de la caridad. Si reflexionáramos so-
bre nuestra vida y, ante la perspectiva de la eterni-
dad, resolviéramos buscar el rostro del Señor obe-
deciendo sus mandamientos y permaneciendo en 
su amor, entonces seríamos capaces de correr en las 
vías de la santificación sin riesgos de apropiación 
espiritual y mundanismo. Cuántos, sin embargo, 
engañados por los placeres del mundo, se precipi-
tan hacia el abismo de la condenación eterna.

Sumario  Sumario



12      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

La clave del 
verdadero 
éxito está en la 
santificación 
del apóstol, y 
la mayor obra 
de caridad 
consiste en 
transmitir 
a los demás 
lo que se ha 
contemplado 
en los 
momentos de 
aislamiento 
y oración

San Agustín afirma: «Pondus meum, amor 
meus»,2 el amor es el peso que nos inclina hacia 
determinados bienes. Es necesario, a semejanza 
de la multitud entusiasta, elegir al divino Maestro 
como centro de nuestros amores, concentrando 
en Él todo nuestro afecto y, por tanto, no amando 
a nada ni a nadie excepto a Él.

Divina compasión ante la muchedumbre
34a Al desembarcar, Jesús vio una multitud y 
se compadeció de ella, porque andaban como 
ovejas que no tienen pastor;…

El período de recogimiento fue breve, es 
cierto, pero intenso y eficaz. Los Apóstoles, en 
consonancia con el Señor, aceptarían con flexi-
bilidad un cambio de planes. Ante la multitud to-
mada por la gracia y sedienta de la verdad, Jesús 
tiene compasión, porque la ve «como ovejas que 
no tienen pastor». ¿No era Él el Buen Pastor es-
perado, anunciado por Ezequiel (cf. Ez 34, 11-31), 
que guiaría al rebaño de Israel hacia pastos abun-
dantes y fuentes de agua viva?

La contemplación de los destellos divinos que 
traslucían en la humanidad santísima de Cristo 
había elevado el corazón de sus discípulos, co-
locándolos en una clave sobrenatural. Ya no se 
sentía el peso del amor propio ni el de otras pa-
siones, tal era la eficacia de la presencia de Jesús 
entre ellos en el aislamiento de la barca. Por lo 
tanto, lejos de rebelarse, se disponen dócilmente 
a secundar la voluntad del Salvador, que conside-
raban inerrante y absoluta. Era necesario que Él 
atendiera a aquella muchedumbre.

La más sublime forma de caridad
34b … y se puso a enseñarles muchas cosas.

Inicialmente, la multitud se mostraba efer-
vescente, yendo y viniendo para obtener gracias, 
hacer peticiones, ver o tocar al Maestro. Ahora, 
después del período de recogimiento de los discí-
pulos en compañía de Jesús en la barca, la gente 
afluye en otro estado de espíritu. Se abre a escu-
char lo que Él tiene que enseñarle.

Alguien podría considerar imprudente in-
terrumpir una obra de apostolado en el auge de 
su éxito. Sin embargo, el ejemplo que nos da el 
Evangelio es bien diferente. La clave del verda-
dero éxito, que consiste en la conversión de las 
almas, está en la santificación del apóstol. Nadie 
da lo que no tiene. Sólo un corazón rebosante de 

gracia, como siempre lo fue el de María Santísi-
ma, puede convertirse en un instrumento válido 
en manos de Dios para la evangelización.

Bendito recogimiento de los Apóstoles que, 
permitiéndoles sorber las gracias que el divino 
Maestro había derramado, favoreció la conversión 
de la muchedumbre. Por el mero hecho de haberse 
retirado, la gracia lograba trabajar aquellas almas, 
volviéndolas ávidas de las palabras del Señor.

Por otra parte, hay que reconocer que la mayor 
obra de caridad consiste en transmitir a los demás 
lo que se ha contemplado en los momentos de ais-
lamiento y oración; «contemplata aliis tradere»,3 
como sentenció el Doctor Angélico. El Señor les 
decía muchas palabras, impregnadas de bendi-
ciones celestiales. Eran un auténtico rocío divino, 
capaz de fertilizar la tierra árida, transformándo-
la en un exuberante jardín.

III – La verdadera concepción 
de apostolado

Durante la peregrinación terrena de aquellos 
que tienen fe, los contratiempos contribuyen siem-
pre al bien, como afirma San Pablo perentoria-
mente: «A los que aman a Dios todo les sirve para 
el bien» (Rom 8, 28). Considerado desde este pris-
ma, el episodio de la vida pública de Jesús narrado 
en el Evangelio de hoy saca a la luz verdades de 
crucial importancia para quien se dedica al aposto-
lado, ya sea en el ministerio sacerdotal, en la vida 
consagrada, en el ámbito laical o familiar.

Ante todo, es necesario devolverle a la con-
templación su lugar prominente e indispensable 
en la vida espiritual. En efecto, el auge de la per-
fección consiste en la contemplación de Dios, en-
tendida como la consideración absorta y amorosa 
de las realidades sobrenaturales. Hay que amarlo 
con toda inteligencia, toda voluntad y toda inten-
sidad, y al prójimo por amor a Él. Quien no pone 
en el pináculo de sus afectos la caridad para con 
nuestro Salvador, tiene su corazón en desorden y 
está inhabilitado para buscar el bien de los demás.

El desastre de las obras de apostolado 
despojadas de vida interior

Por consiguiente, emprender una obra apos-
tólica de forma insensata, sin dejarles sitio a la 
oración, a la meditación y a la reflexión, es un 
suicidio espiritual, que termina siempre en la rui-
na del apóstol y de su apostolado, no pocas veces 
con el escándalo de quienes antes se quería con-

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      13

Imitemos 
a María 
Santísima, la 
contemplativa 
más sublime, 
que conservaba 
en su corazón 
con cuidado 
extremo y celo 
ardiente todos 
los dichos y 
obras de Jesús

quistar para Cristo. Para preservar el verdadero 
amor a Dios y hacerlo crecer continuamente es 
indispensable cultivar períodos de recogimiento, 
aislamiento y contemplación.

De esta manera, las obras de apostolado que-
darán impregnadas de bendiciones, como un al-
tar ungido con bálsamo aromático. Serán capa-
ces, por tanto, de atraer a las almas y elevarlas, 
como los discípulos que, por una misteriosa in-
fluencia ejercida en el ámbito de la comunión de 
los santos, huyendo de la multitud y recogiéndose 
en torno a Jesús, contribuyeron al progreso espi-
ritual de aquellas personas, las cuales enseguida 
se acercaron bien dispuestas para escuchar las en-
señanzas que salían de los labios del Señor.

Las obras realizadas por sí mismas, de manera 
frenética y sin un afán sobrenatural, acaban pro-
vocando desgaste, desviación y desastre. Cegado 
por la agitación, el apóstol tiende a apropiarse 
de aquello que hace, como si fuera una realiza-
ción personal y no una empresa de Dios. A partir 
de ahí, crea doctrinas para justificar tal desvío, 
llegando a vaciar de contenido espiritual las ini-
ciativas pastorales, que adquieren un significado 
humanitario, filantrópico o incluso socialista, 
desprovisto de cualquier matiz de catolicidad. 
Entonces, nacen las «herejías de las obras», abun-
dantes en nuestros tiempos. Esta situación sólo 
puede acabar en un completo desastre: el alma del 
falso apóstol y la de quienes lo siguen se pierden.

Sigamos el ejemplo de la 
contemplativa más sublime

Animados por las enseñanzas del divino 
Maestro y por el ejemplo de los Apóstoles que se 
dejaron guiar por Él, pongamos la contemplación 
afectuosa de la persona del Señor por encima de 
cualquier otro interés y entonces seremos capaces 
de darle a nuestro prójimo el pan de las verdades 
contempladas y del buen ejemplo, más valioso 
que cualquier obra de caridad material.

La contemplación no excluye la acción; al con-
trario, la estimula. Al ver a la muchedumbre ne-
cesitada, Jesús volvió a la acción, pero en una cla-
ve más elevada, habiendo purificado la intención 
de los Apóstoles. Así, el período de recogimiento 
en la barca, aunque interrumpido antes de lo pre-
visto, sirvió para dignificar la obra evangelizado-
ra de sus discípulos.

El alma contemplativa por excelencia fue la de 
la Santísima Virgen. El Evangelio nos transmite 
pocas palabras salidas de sus labios virginales, 

pero su santidad y presencia materna ocupan un 
lugar insustituible en la Santa Iglesia. ¿Por qué? 
Porque Ella, la nueva Eva, Corredentora de la hu-
manidad junto al Redentor, llevó su contempla-
ción amorosa al más sublime holocausto, inmo-
lando místicamente, en el altar de su Inmaculado 
Corazón, a su divino Hijo que sufría en la cruz. 
Por esta obra de caridad inmensa, que no habría 
existido si Ella no hubiera sido una perfecta con-
templativa, somos a título especialísimo sus hijos 
en el orden espiritual.

Imitemos a María, que conservaba en su alma 
con cuidado extremo y celo ardiente todos los di-
chos y obras de Jesús. Esta actitud la hizo capaz 
del mayor acto de heroísmo realizado por una 
madre en la historia. Gracias a su contemplación, 
Ella se elevó a las alturas divinas, donde sorbió 
las fuerzas para amarnos hasta la cuz. Sigamos su 
ejemplo: contemplemos y sólo después actuemos, 
llevando nuestro apostolado hasta el extremo de 
dar la vida por los demás. Nadie ha hecho jamás 
un apostolado tan eficaz como éste. 

1 Cf. SANTO TOMÁS DE AQUINO. Suma Teológica. II-
II, q. 182; 188.

2 SAN AGUSTÍN. Confessionum. L. XIII, c. 9, n.º 10.
3 SANTO TOMÁS DE AQUINO, op. cit., q. 188, a. 6.

La Virgen con el Niño Jesús, de Bernardino di Betto - 
Museo de Bellas Artes, Valencia (España)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



õ Plinio Bosco

Heraldo del amor seráfico

N

14      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

¿Qué vale más: conocer o amar? Dos imponentes figuras que 
acogen a los peregrinos en la plaza de San Pedro del Vaticano 
tienen algo que decirnos.

oche de verano en la 
Ciudad Eterna. Mientras 
todos duermen, un pe-
regrino se acerca paso a 

paso a la entrada de la grandiosa plaza 
de San Pedro. En la quietud, las dos 
columnatas, que simbolizan los brazos 
abiertos de la Madre Iglesia,1 parecen 
más acogedoras que nunca… De repen-
te, el silencio es interrumpido. Se oyen 
dos voces, graves y amables. Una dice: 
«¿Acaso alguien puede amar lo que no 
conoce?». La otra responde: «Ama ut 
intelligas! —¡Ama y lo entenderás!».

¿Quiénes son los que hablan así?

Dos bellísimos vidrios 
de un mismo vitral

A la entrada del Vaticano, las ba-
laustradas de las dos colosales co-
lumnatas dóricas están coronadas 
con imágenes de ciento cuarenta 
santos que han marcado la historia 
de la Iglesia. Las dos que cierran esta 
magnífica procesión de bienvenida 
son: Santo Tomás de Aquino, el Doc-
tor Angélico, y San Buenaventura, 
el Doctor Seráfico. Eran contempo-
ráneos, amigos que estudiaron en la 
misma época en la Universidad de 
París y frailes de dos órdenes men-
dicantes fundadas en el mismo siglo: 
los dominicos y los franciscanos.

La Iglesia, que todo lo lleva a cabo 
con perfección, quiso significar con 
ello que los dos doctores —uno que 
representa la cabeza pensante de la 
Iglesia y el otro, su corazón amoro-
so— se completan y juntos forman 
la base de la sabiduría que sostiene el 
edificio de la teología católica.

Como explicó el Prof. Plinio Co-
rrêa de Oliveira, cada alma «posee 
una individualidad por la cual tiende 
a entender mejor ciertas perfecciones 
de Dios», y esta excelencia «es ob-
jeto del amor especialmente tierno, 
ardiente e intenso del hombre».2 Así 
pues, cada santo constituye como un 
fragmento de vidrio iluminado por 
una determinada perfección de Dios, 
mientras que el conjunto de todos 
ellos forma el vitral de las excelencias 
divinas, completando así el «Cristo 
total» —según la conocida expresión 
de San Agustín—, como miembros 
de un solo Cuerpo Místico.

Considerados desde esta perspec-
tiva, Santo Tomás y San Buenaventu-
ra contemplaban al mismo Dios, pero 
desde prismas diferentes. Mientras 
el Doctor Angélico miraba al Crea-
dor como la Suprema Verdad cuyo 
conocimiento florece en el amor, el 
Doctor Seráfico lo consideraba como 
el Sumo Bien que provoca nuestro 

amor. Para el dominico, el amor no 
es más que una consecuencia del co-
nocimiento y, por tanto, el corazón es 
impulsado por la mente; para el fran-
ciscano, el conocimiento está al ser-
vicio del amor.3

El amor que ve

Pero si nadie puede amar lo que no 
conoce, ¿cómo puede el conocimien-
to estar subyugado al amor?

A esta pregunta, respondería el 
Doctor Seráfico: cuando se trata de 
realidades que provocan amor, el acto 
cognoscitivo nace de una exigencia 
del amor y, a su manera, es una for-
ma de amor. Aprehender un princi-
pio científico difiere de conocer a la 
persona que se ama.4 En este último 
caso, el conocimiento resulta más 
profundo cuanto mayor sea el amor, 
porque el que ama quiere conocer a 
aquel a quien ama.

Tal afirmación no niega en modo 
alguno el valor de la razón. Hay cier-
tas cumbres en el conocimiento que 
el intelecto nunca tendrá el valor de 
escalar si no es movido por el amor. 
Por eso los franciscanos, siguiendo 
el ejemplo de su fundador, San Fran-
cisco de Asís, y de su gran doctor, 
San Buenaventura, pueden adaptar 
el famoso dicho de San Anselmo  

San Buenaventura – 750 años en la eternidadSan Buenaventura – 750 años en la eternidad

M
at

h 
P

in
to

 (
C

C
 b

y 
3.

0)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniobosco/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      15

—credo ut intelligam5— y decir: amo 
ut intelligam —amo para entender.

Resumiendo, podemos considerar 
a Santo Tomás como la inteligencia 
que ama y a San Buenaventura como 
el amor que ve.

Incluso el fin último del hombre 
es considerado por los dos doctores 
desde prismas diferentes. Para San-
to Tomás, la meta suprema para la 
cual hemos sido creados es ver a Dios 
y, en esa visión, hallamos la felicidad 
perfecta. Para San Buenaventura, el 
destino último del hombre es amar a 
Dios, unir su amor al nuestro.6

Para el Doctor Seráfico, por 
tanto, el hombre es un ser des-
tinado a dar una respuesta 
de amor a Dios en nombre 
del universo entero.7 Esta 
idea tiene profundas 
consecuencias para toda 
su filosofía. Las con-
clusiones que saca de 
ella para la metafísica, 
la antropología y la ética 
escapan al tema central de 
este artículo. Sin embargo, 
al menos podemos intentar 
vislumbrar algo sobre el 
método que utiliza.

La ejemplaridad 
y la analogía

Para facilitar su com-
prensión, recurramos al 
inspirado pincel de Rafael 
Sanzio, en su célebre obra 
La escuela de Atenas, que 
nos invita a reflexionar sobre el pen-
samiento humano. En ella, las figu-
ras de Platón y Aristóteles aparecen 
de forma destacada entre los grandes 
maestros de la filosofía griega. Pla-
tón, con la mano derecha levantada, 
señala con el dedo el mundo de arri-
ba, mientras Aristóteles mira a su 
maestro con la mano extendida hacia 
las cosas visibles.

Estas dos actitudes representan 
dos escuelas de pensamiento que, 
sobrenaturalizadas, son como las 

Fuente y medida de toda 
ciencia humana

Imaginemos a un artista que em-
pieza su obra maestra. Primero con-
cibe mentalmente la escena que desea 
pintar. Del mismo modo, el modelo 
de la obra de arte de la creación está 
en el «cuadro mental» de Dios Pa-
dre. Pero éste no es otro que su Hijo 
eterno, porque el Padre, mediante el 
conocimiento que tiene de sí mismo, 
engendra al Verbo, que es su imagen 
perfecta, en la que Él se expresa a sí 
mismo plenamente.10

Así como en la imagen men-
tal concebida por el artista está 

el cuadro que va a pintar, así 
también todo lo creado —y 

todo lo que podría haber 
sido creado, pero no lo 
fue— existe en ese co-
nocimiento que el Pa-
dre tiene de sí mismo, 
que es el Verbo, su Arte 
eterno conforme la be-

llísima expresión de San 
Buenaventura,11 como los 

ejemplares según los cua-
les Dios modeló la crea-
ción. Es ese Verbo divino el 
que se hizo carne y habitó 
entre nosotros (cf. Jn 1, 14). 
Por eso el Doctor Seráfico12 
considera a Cristo como la 
fuente y la medida de toda 
ciencia humana.

En las últimas confe-
rencias pronunciadas en 
la Universidad de París, 

expresa el fundamento de su pensa-
miento al respecto: «Nuestro propó-
sito es mostrar que en Cristo “están 
encerrados todos los tesoros de la 
sabiduría y de la ciencia de Dios” 
(Col 2, 3)».13 Nadie puede pretender 
conocer nada de lo que ha sido creado 
si no comienza por aquel por quien 
todo fue hecho (cf. Jn 1, 3): «Si algu-
no quiere venir a la sabiduría cristia-
na, de Él ha de empezar».14

La propia consideración de las 
criaturas, para San Buenaventura, no 

La visión ejemplarista y la visión analógica son 
escuelas de pensamiento que, sobrenaturalizadas, 

constituyen las dos alas con las que el hombre  
vuela para contemplar a Dios

Detalle de «La escuela de Atenas», de Rafael Sanzio -  
Museos Vaticanos. En la página anterior,  

vista de las columnatas de la plaza de San Pedro, Vaticano

dos alas con las que el hombre vuela 
para contemplar a Dios y su obra: la 
visión ejemplarista y la visión analó-
gica. Mientras que la primera, repre-
sentado en el cuadro por Aristóteles, 
pretende explicar las realidades de 
arriba a partir de la consideración de 
las terrenas, la segunda, con Platón 
como modelo, pretende justificar las 
realidades terrenas con las de arriba.

Aunque ambas escuelas no sean 
excluyentes —aparte de ser caracte-
rísticas de la síntesis escolástica las 

dos—, Santo Tomás se centra más en 
la visión analógica y San Buenaven-
tura, en la ejemplarista.

Para entender la visión propia al 
Doctor Seráfico, invitamos al lector 
a una reflexión,8 comenzando, según 
su costumbre, in principio primum 
principium: «En el principio invoco 
al primer Principio, de quien descien-
den todas las iluminaciones como 
del Padre de las luces, de quien viene 
toda dádiva preciosa y todo don per-
fecto, es decir, al Padre eterno».9

Reproducción

Sumario  Sumario



16      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

puede hacerse sin ese fondo de cuadro. 
Contempla el universo como un libro 
en el que cada criatura es una palabra 
que nos habla de Dios, como copias de 
los arquetipos contenidos en el Arte 
eterno, y por tanto sólo puede enten-
derse en su conjunto. Mientras el 
filósofo pagano se deja encantar 
por la belleza de las criaturas, el 
filósofo cristiano las considera 
como signos que señalan hacia la 
mano creadora de Dios.15

Así pues, según el santo, la 
verdadera filosofía no puede co-
menzar sin Cristo, que es su obje-
to, ni puede terminar sin Él, por-
que es su fin. Aunque consciente 
de la distinción, no concibe la 
posibilidad de una filosofía sepa-
rada de la teología. Y los grandes 
maestros de la teología y de todas 
las ciencias humanas son Cristo, 
nuestro Señor,16 y María, la Madre 
de Dios.17

Santo Tomás adoptó el camino 
inverso de la demostración filosó-
fica, partiendo de la observación 
de las realidades visibles. Con 
este objetivo, asimiló la filosofía 
de Aristóteles y logró explicar 
con gran éxito las tesis de la Re-
velación cristiana apoyándose en 
esta base racional. San Buenaven-
tura, sin embargo, no aprobó este 
método y, una vez, le dijo a su ami-
go dominico que éste diluía el vino 
puro del Evangelio con el agua de la 
filosofía pagana. El Doctor Angélico 
le contestó que, en realidad, estaba 
transformando el agua en vino.

A su vez, cuentan que, en una visi-
ta a San Buenaventura, Santo Tomás 
le preguntó qué libro consultaba para 
producir tales maravillas de pensa-
miento. El humilde fraile franciscano 
señaló un crucifijo.18

ron la historia y esclarecen la teología 
católica hasta nuestros días.

Mientras que la teología de San-
to Tomás pretende mostrar la demos-
trabilidad de las tesis de la Revelación 
a la luz de la razón, San Buenaventu-

ra es más osado en sus pretensio-
nes. Dejemos que el seráfico doc-
tor explique su programa al inicio 
de su obra maestra, el Itinerario 
de la mente hacia Dios:

«Por eso, primeramente, invito 
al lector al gemido de la oración 
por medio de Cristo crucificado, 
cuya sangre nos lava las manchas 
de los pecados, no sea que piense 
que le basta la lección sin la unción, 
la especulación sin la devoción, la 
investigación sin la admiración, la 
circunspección sin la exultación, 
la industria sin la piedad, la ciencia 
sin la caridad, la inteligencia sin la 
humildad, el estudio sin la gracia, 
el espejo sin la sabiduría divina-
mente inspirada».19

A su vez, concluye el escrito 
con estas fogosas palabras:

«Y si tratas de averiguar cómo 
sean estas cosas, pregúntalo a la 
gracia, pero no a la doctrina; al 
deseo, pero no al entendimiento; 
al gemido de la oración, pero no al 

estudio de la lección; al esposo, pero 
no al maestro; a la tiniebla, pero no a 
la claridad; a Dios, pero no al hombre; 
no a la luz, sino al fuego, que inflama 
totalmente y traslada a Dios con ex-
cesivas unciones y ardentísimos afec-
tos. Fuego que ciertamente, es Dios, 
y fuego cuyo horno está en Jerusalén, 

1 La expresión es de Gian Lo-
renzo Bernini, el arquitecto 
que diseñó la plaza de San Pe-
dro (cf. LAVIN, Irving. Berni-
ni at St. Peter’s: Singularis in 
Singulis, in Omnibus Unicus. 
In: TRONZO, William [Ed.]. 
St. Peter’s in the Vatican. New 
York: Cambridge Universito 
Press, 2005, p. 151).

2 CORRÊA DE OLIVEIRA, 
Plinio. Charla. São Paulo, 
15/11/1957.

3 Cf. BETTONI, OFM, Efrem. 
Nothing for Your Journey. 
Chicago: Franciscan Herald, 
1959, p. 24.

4 Cf. Ídem, ibidem.
5 SAN ANSELMO DE CAN-

TERBURY. Proslogion, c. I.

6 Cf. BENEDICTO XVI. Au-
diencia general, 17/3/2010.

7 Cf. BETTONI, op. cit., p. 53.
8 Para esta reflexión, nos hemos 

basado en: GILSON, Étienne. 
La filosofía de San Buenaven-
tura. Buenos Aires: Desclée 
de Brouwer, 1948, pp. 147-151.

9 SAN BUENAVENTURA. 
«Itinerario de la mente ha-
cia Dios», Prólogo, n.º 1. In: 

Obras. Madrid, BAC, 1944, 
t. I, p. 557.

10 Cf. SAN BUENAVENTURA. 
I Sent., d. 27, pars II, art. uni-
cus, q. 3, resp.

11 Cf. SAN BUENAVENTURA. 
In Hexaemeron, col. I, n.º 13.

12 Cf. Ídem, n.º 11.
13 Ídem, ibidem.
14 Ídem, n.º 10.

El príncipe de los místicos
En el cuarto día de la creación 

«hizo Dios dos lumbreras grandes» 
(Gén 1, 16) para presidir el día y la 
noche. Así también, en el siglo xiii 
iluminó el día de la razón y la noche 
de la contemplación con dos grandes 
luminares, cuyos fulgores atravesa-

Mientras que la teología de Santo Tomás 
pretende mostrar las tesis de la Revelación 
a la luz de la razón, la de San Buenaventura 

parte de la contemplación de Cristo para 
entender las realidades visibles

«San Buenaventura revela el crucifijo a Santo 
Tomás de Aquino», de Francisco de Zurbarán

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      17

y que lo encendió Cristo con el fervor 
de su ardentísima Pasión».20

La teología de San Buenaventura 
no está separada de la contemplación 
y, por consiguiente, pocos tienen el 
valor de seguir los pasos del príncipe 
de los místicos, en la feliz afirmación 
de León XIII.21 En efecto, el Doctor 
Seráfico recuerda, citando al profeta 
Daniel (cf. Dn 9, 23), que nadie pue-
de entrar en este camino sin ser un 
«vir desideriorum» —un varón de 
deseos.22

Hermanos gemelos en Cristo

Pese a una aparente contradicción, 
Santo Tomás y San Buenaventura 
contribuyeron juntos a elaborar la 
síntesis perfecta entre razón y fe que 
es la gloria de la escolástica medieval. 
Si el amor a la doctrina de la fe los 
unía, no impedía que ambos discre-
paran en sus métodos para contem-
plar la verdad. Las discusiones entre 

ellos, no obstante, concluyeron a cau-
sa de un hecho singular.

Una vez Santo Tomás visitó a 
San Buenaventura para tratar algu-
nos puntos de doctrina. Al llegar, en-
contró al fraile franciscano en éxtasis 
ante el Crucificado. La sangre fluía 
del costado del Señor hacia la boca de 
San Buenaventura, que la bebía. Des-
de entonces, el Angélico nunca volvió 
a discutir con su amigo, no porque es-
tuvieran de acuerdo, sino por respeto 
a Cristo.23

Ambos tenían una misión proféti-
ca en la historia de la Iglesia: sentar 
las bases teológicas y filosóficas de la 
doctrina católica, para que ésta atra-
vesara todas las procelas hasta el fin 
del mundo. Todavía hoy, las filoso-
fías modernas y ateas, incluso antes 
de nacer, encuentran su refutación ya 
escrita por las sabias plumas de estos 
dos grandes doctores de la escolástica 
medieval.

Al fin de cuentas, tal era la unión en-
tre ellos que Dios los llevó a sí en el mis-
mo año 1274. De manera que en este 
2024 celebramos setecientos cincuenta 
años de su entrada en la eternidad.

En la bula de la proclamación de 
San Buenaventura como doctor de la 
Iglesia universal, el papa Sixto V de-
claró que él y Santo Tomás son como 
«los dos olivos y los dos candeleros 
que están ante el Señor» (Ap 11, 4), 
que juntos «iluminan toda la Iglesia» 
como «hermanos gemelos en Cristo».24 
Y Gilson escribe que «la filosofía de 
Santo Tomás y la de San Buenaven-
tura se completan como las dos inter-
pretaciones más universales del cris-
tianismo, y porque se completan pre-
cisamente no pueden ni excluirse ni 
coincidir».25 De hecho, como observa 
el Dr. Plinio, los dos «se complemen-
tan como las dos partes de una ojiva»,26 
las cuales sostienen la catedral de la 
sabiduría cristiana. ²

Santo Tomás de Aquino y San Buenaventura  
«se complementan como las dos partes  

de una ojiva», las cuales sostienen la  
catedral de la sabiduría cristiana

A izquierda y derecha, respectivamente, San Buenaventura  
y Santo Tomás de Aquino - Catedral de Sevilla (España);  
de fondo, el interior de la catedral de Notre Dame, París

15 Cf. GILSON, op. cit., 
pp. 208-211.

16 Cf. SAN BUENAVENTU-
RA. «Cristo, Maestro único 
de todos». In: Obras, op. cit., 
pp. 672-701.

17 Cf. GOFF, J. Isaac. «Mulier 
Amicta Sole: Bonaventure’s 
Preaching on the Marian 
Mode of the Incarnation and 
Marian Mediation in His Ser-

mons on the Annunciation». 
In: MCMICHAEL, Steven J.; 
SHELBY, Katherine Wris-
ley (Eds.). Medieval Francis-
can Approaches to the Virgin 
Mary. Leiden-Boston: Brill, 
2019, p. 55.

18 Cf. COSTELLOE, OFM, Lau-
rence. Saint Bonaventure. 
London: Longmans, Green 
and Co., 1911, p. 93.

19 SAN BUENAVENTURA. 
Itinerario de la mente hacia 
Dios, Prólogo, n.º 4, op. cit., 
pp. 559; 561.

20 Ídem, c. VII, n.º 6, p. 633.
21 Cf. LEÓN XIII. Alocución, 

11/10/1890.
22 SAN BUENAVENTURA. 

Itinerario de la mente hacia 
Dios, Prólogo, n.º 3, op. cit., 
p. 559.

23 Cf. D’ALBI, OFM Cap, Jules. 
Saint Bonaventure et les luttes 
doctrinales de 1267-1277. Ta-
mines-Paris: Duculot-Roulin; 
A. Giraudon, 1923, p. 10.

24 SIXTO V. Triumphantis 
Hierusalem.

25 GILSON, op. cit., p. 470.
26 CORRÊA DE OLIVEIRA, 

Plinio. Charla. São Paulo, 
4/8/1990.

H
as

sa
m

 K
ha

w
aj

a 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Fo
to

s:
 F

ra
nc

is
co

 L
ec

ar
os

Sumario  Sumario



õ Marco Antonio Coelho Rosseto

La Iglesia, maestra  
de la civilización

E

18      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

En el siglo iii de nuestra era, Roma afrontaba una 
terrible decadencia hacia su inevitable crepúsculo. 
¿Desaparecería finalmente esa civilización?

spero que a los actores de la 
discusión que presencié el 
otro día no se molesten si la 
describo a continuación tal 

y como la oí.
En un rincón de una sala de espe-

ra, leyendo en silencio, un sacerdote 
de sotana. A dos asientos de su lado, 
espatarrado en el sillón, un joven uni-
versitario con aires de erudito, a pe-
sar de su actitud relajada. Sugerente 
contraste para un ensueño al que me 
entregué sin remordimientos…, pero 
no sin interrupciones. En poco tiem-
po, iniciada por el joven, se entabla 
una conversación entre los dos anta-
gonistas. El volumen se fue intensi-
ficando hasta superar mi discreción. 
Empecé a escuchar.

—Ya lo he dicho y vuelvo a repe-
tir —reiteró el estudiante, blandiendo 
un dedo en ristre— que la Iglesia es y 
ha sido la enorme traba de la ciencia 
y del progreso. ¿Quiere una prueba?

—Le agradecería que me diera al 
menos una —contestó tranquilamen-
te el sacerdote.

—¡Dos! ¿Qué me dice usted del 
incomprendido Copérnico o de la 
hoguera de Galileo? ¿Es verdad o no 
—prosiguió el joven, más exaltado— 
que la Iglesia les impidió desarrollar 
sus innovadoras teorías?

—¿Qué le digo de esos casos? Que 
Copérnico era un sacerdote dominico 

muy favorecido por el papa Pablo IV 
y que la hoguera de Galileo es tan 
falsa como auténtica fue la amistad 
de Urbano VIII, y la de tantos otros 
cardenales y eclesiásticos, para con el 
astrónomo…

—Ya. Y en aquella época oscura 
como lo era la Edad Media —volvió a 
la carga el joven—, ¿quién gobernaba 
sino la Iglesia? ¿Quién sino ella impe-
día la alfabetización del pueblo? Sólo 
gracias a la imprenta de Gutenberg, 
que se extendió por Europa como la 
pólvora, se salvó la cultura.

—Es increíble —observó el cléri-
go— que las letras estampadas en las 
imprentas de Gutenberg se hayan ex-
tendido tan rápidamente en un conti-
nente de analfabetos, ¿no es así? Casi 
tan milagroso como el desarrollo de 
la pintura en una tierra de ciegos…

Estas reticencias hicieron tamba-
lear un poco a su oponente. Recupe-
rándose, le replicó:

—Milagro o no, lo que importa es 
que la cultura grecolatina fue derro-
cada únicamente con la ascensión de 
la Iglesia y que después los hombres 
se convirtieron en esclavos de esa ti-
rana y que…

El cuerpo a cuerpo continuó, 
pero para alivio del lector tan sólo 
le dejo el elenco de las conclusiones 
que ese «diálogo» hizo fructificar 
en mi mente.

Nace una nueva civilización
En el siglo i d. C., el Imperium ro-

manum alcanza los tres millones de 
kilómetros cuadrados y cuenta con 
sesenta millones de habitantes. Inne-
gablemente, es una de las civilizacio-
nes antiguas más prósperas y podero-
sas. Su política subyuga a los pueblos, 
dispone de un ejército vasto y fuerte 
que marcha a su favor y reúne con 
maestría gran parte del saber —en 
particular el de la cultura griega— de 
la Antigüedad.

Pero, tras dos siglos de oro, las cri-
sis morales, económicas y sociales de-
vastan el Imperio y, en el siglo iii de 
nuestra era, Roma se enfrenta a una te-
rrible decadencia que la conduce a su 
crepúsculo. En ese interín, los pueblos 
bárbaros se lanzan en torbellino con-
tra las debilitadas fronteras de la Loba.

Después de haber sufrido varios 
saqueos, la Urbe finalmente sucumbe 
bajo Odoacro, el 4 de septiembre del 
476. Sin duda, toda la civilización gre-
corromana estaba condenada a desapa-
recer. Sin embargo, no desapareció…

La Iglesia como 
principio de unidad

Mientras Roma se derrumba, des-
punta en el horizonte un nuevo orden 
social. Recorriendo los mismos ca-
minos que transitaron los legiona-
rios romanos, ahora los predicadores 

Rep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmarcoantoniocoelhorosseto/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      19

anuncian el Evangelio; las circuns-
cripciones del Imperio —parroquias 
y diócesis— se convierten en sedes 
de la Iglesia; en poco tiempo, la fe ca-
tólica se difunde por vastas regiones 
de Europa y asciende en la escala so-
cial, haciéndose presente incluso en 
la aristocracia de los pueblos que se 
iban constituyendo.

Ahora bien, con la ruina del Impe-
rio romano de Occidente, Europa se 
reduce a un mosaico de federaciones 
bárbaras, cuyo principio de unidad 
pasa a ser la Iglesia Católica, que 
continúa expandiéndose por todas 
partes, conquistando y formando na-
ciones enteras. Y es gracias a su pe-
netración que los aspectos buenos de 
esa civilización, como la cultura, las 
artes y las letras, se conservan para 
la posteridad. En efecto, «la caída del 
Imperio dejó a la Iglesia como única 
representante y guardiana de la 
cultura romana y de la educación 
cristiana».1

En esta coyuntura histórica, la 
Iglesia Católica no sólo imparte la 
debida educación religiosa y mo-
ral a pueblos de costumbres triba-
les, sino que también los conduce 
a una vida acorde con la dignidad 
humana. Obispos y monjes se es-
fuerzan por enseñar a los bárba-
ros a cultivar campos y construir 
ciudades. Además, les introducen 
en el aprendizaje de las materias 
buenas de la cultura clásica, a 
tal punto que la gramática latina 
sigue a los Evangelios hasta los 
bosques del norte y las islas remo-
tas del océano Atlántico.2

Europa: un continente 
monástico

Uno de los elementos de capital 
importancia para la conservación, 
progreso y expansión del acervo 
intelectual occidental en esa época 
fue la fundación de los monaste-
rios —cuyos primordios se re-
montan a los ermitaños del siglo iii 
d. C.—, que adquirieron toda su 

vitalidad y pujanza por la acción de 
San Benito, patriarca de Europa.

A los conventos de los tiempos 
bárbaros acuden una cantidad des-
orbitada de vocaciones. Son corrien-
tes las comunidades de 200 monjes 
y algunas ¡llegan a contar con 1.000 
almas! En poco tiempo, Europa se 
encuentra poblada de cenobios. La 
orden benedictina, por ejemplo, tuvo 
en su apogeo 37.000 abadías.

El ideal monástico se presenta 
como un medio de santificación para 
una parte considerable de la sociedad, 
y de todas las clases sociales despun-
tan almas vocacionales. Incluso hay 
reyes que tratan de adoptar el estilo 
de vida monacal: el soberano anglo-
sajón Kentwin, por citar un ejemplo, 
depone la corona para revestirse del 
hábito religioso en un monasterio que 
él mismo había fundado.3

En las bases de una civilización
Buscando el alejamiento de los 

concurridos centros urbanos, los 
monjes se dirigían a menudo a sitios 
inhóspitos. En estos lugares, donde 
cultivaban la tierra para garantizar 
su subsistencia, no se limitaban a 
trabajar por sus propios intereses: 
impulsados por la caridad cristiana, 
también enseñaban la ciencia agró-
noma a los pueblos. Así pues, muchos 
monasterios se convirtieron en ver-
daderas «universidades agrícolas» en 
las regiones donde se ubicaban.4 Un 
modelo sorprendente de esta acción 
civilizadora es Inglaterra, que tuvo 
una quinta parte de su territorio cul-
tivada por monjes.5

Los religiosos también obsequia-
ron a Europa con métodos de cría de 
ganado, con técnicas de apicultura, 
de fermentación de la cerveza y de 

producción de vino, además de 
desarrollar culturas específicas 
en determinadas localidades, 
como la elaboración de queso en 
Parma y los criaderos de salmón 
en Irlanda.6

No obstante, el progreso alcan-
zado por la acción monástica no 
se limitó al terreno de la subsis-
tencia material. Antes bien, fue 
aún más relevante en el ámbito 
intelectual.

«Iglesia» y «enseñanza» 
se convierten en 
conceptos correlatos

La vida del monje se resumía, 
en líneas generales, a la oración, 
al trabajo y al estudio. La regla de 
San Benito, por ejemplo, preveía 
aproximadamente 1.265 horas de 
estudio anual para cada religio-
so. Tales exigencias fomentaron 
un vasto enriquecimiento de la 
formación intelectual de los mon-
jes, que empezaron a impartir la 
única enseñanza razonablemente 
seria de esa época.

Esta praxis educativa, por 
cierto, ya era una tradición en la 

La expansión de las órdenes monásticas 
en Europa generó un intenso progreso  

en varias áreas de la tecnología y  
el conocimiento intelectual

«San Jerónimo en el “scriptorium”» - Museo Lázaro 
Galdiano, Madrid. En la página anterior: en el 

destacado, alegoría de la Astronomía, de Gentile 
da Fabriano - Palacio Trinci, Foligno (Italia);  

de fondo, el claustro de la antigua escuela-catedral 
de París, actual Collège des Bernardins

R
ep

ro
du

cc
ió

n

C
hr

is
06

 (
C

C
 b

y-
sa

 4
-0

)

Sumario  Sumario



20      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Iglesia Católica y las crónicas de los 
primeros siglos del cristianismo así 
lo recogen. San Juan Crisóstomo, en 
el siglo iv, narra que las gentes de 
Antioquía enviaban a sus hijos para 
que fueran educados por monjes; y el 
mismo San Benito instruía a los hi-
jos de los nobles romanos.7 En el si-
glo viii, Teodulfo, obispo de Orleans, 
emitió el siguiente decreto: «Que los 
sacerdotes mantengan escuelas en al-
deas y campos; si alguno de los fieles 
quisiera confiarles a sus hijos para 
que aprendan las letras, no dejen de 
recibirlos e instruirlos, pero enséñen-
les con perfecta caridad. No exijan 
por ello salario ni reciban recompen-
sa alguna, salvo, excepcionalmente, 
cuando los padres voluntariamen-
te quisieran ofrecerlo por afecto o 
reconocimiento».8

Durante la Edad Media, esta for-
ma accesible de enseñanza progresó 
aún más, en gran parte por la benéfica 
acción del emperador Carlomagno, 
que ordenó la construcción de escue-
las junto a abadías, monasterios y ca-
tedrales, cuyos profesores debían ser 
elegidos entre monjes y sacerdotes. 
Tres siglos después, el III Concilio 
de Letrán, celebrado en 1179, ordenó 
que en todas las iglesias catedralicias 
hubiera un maestro, encargado de en-
señar gratuitamente. De esta manera, 
Iglesia y enseñanza se convirtieron 
en conceptos tan correlatos que en 

algunos idiomas se confunden los 
términos clérigo y escribano: clerc 
en francés, clerk en inglés, klerk en 
flamenco…

Por otro lado, es conocido que los 
clásicos latinos y toda la literatura 
patrística han llegado hasta nuestros 
días gracias al trabajo de los monjes 
copistas: «Un solo convento», afirma 
un historiador, «prestó más servicios 
a las letras que las universidades de 
Oxford y de Cambridge juntas».9

La Santa Iglesia también en 
la raíz de las universidades

Aún acerca de la educación en 
la época medieval, queda por decir 
unas palabras sobre la universidad, 
una de las obras maestras de la Igle-
sia Católica.

Entre los siglos xii y xiv se regis-
tra en Europa la erección de cuarenta 
y cuatro centros universitarios con 
acta de fundación. De éstos, treinta y 
uno son total o parcialmente creación 
de la Iglesia. Si ampliamos el análi-
sis otros dos siglos, constatamos un 
gigantesco esfuerzo civilizador por 
parte de la Iglesia Católica, la cual 
dota al continente europeo de no-
venta y siete institutos superiores de 
enseñanza,10 y funda varias universi-
dades en el Nuevo Mundo.

Es también la Iglesia la que se ade-
lanta a dar oportunidades de instruc-
ción a los más desfavorecidos: pone 

al alcance de los alumnos de familias 
menos pudientes becas universita-
rias —en la Universidad de París, por 
ejemplo, hubo un tiempo en que había 
seiscientas diez becas ofrecidas por 
el clero— y proporciona alojamiento 
y comida a estudiantes sin recursos 
económicos que fueran aptos para un 
curso universitario. En Lovaina, el 
número de colegios destinados a este 
fin llegaba a cuarenta.11

Iglesia y ciencia

La lista de clérigos que aporta-
ron valiosas contribuciones para el 
desarrollo de las ciencias naturales, 
humanas y exactas es una de las 
mejores pruebas de cuán presente la 
Iglesia estuvo en los más variados 
campos del saber. Mencionemos sólo 
algunos: el P. Nicolás Steno es con-
siderado el padre de la geología; el 
sacerdote Athanasius Kircher, padre 
de la egiptología; la primera persona 
en medir la tasa de aceleración de un 
cuerpo en caída libre fue un sacer-
dote, el P. Giambattista Riccioli; al 
P. Roger Boscovich se le atribuye el 
descubrimiento de la teoría atómica 
moderna; los jesuitas dominaron el 
estudio de los terremotos y, por eso, 
la sismología fue llamada durante 
mucho tiempo «ciencia jesuita»…12

La astronomía también se benefició 
de los estudios e incluso del sustento 
de la Iglesia. En este sentido, el histo-

Los fieles confiaban sus hijos a los monjes para que aprendieran letras,  
y se creó la costumbre de erigir escuelas junto a abadías y catedrales

La Escuela de Gramática de Norwich (Escocia), erigida en el siglo xi por el obispo de la 
ciudad, junto a la catedral. A la izquierda, alegoría medieval de la Gramática, de Gentile  

da Fabriano - Salón de Artes Liberales y de los Planetas del Palacio Trinci, Foligno (Italia)

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      21

1 DAWSON, Christopher. A 
crise da educação ociden-
tal. São Paulo: É Realizações, 
2020, p. 33.

2 Cf. Ídem, p. 34.
3 Cf. DANIEL-ROPS, Henri. A 

Igreja dos tempos bárbaros. 
São Paulo: Quadrante, 1991, 
p. 283.

4 Cf. FLICK, Alexander Claren-
ce. The Rise of the Medieval 
Church. New York-London: 
G. P. Putnam’s Sons, 1909, 
p. 223.

5 Cf. WOODS, Thomas E. 
Cómo la Iglesia construyó la 
civilización occidental. Ma-
drid: Ciudadela, 2007, p. 52.

6 Cf. Ídem, pp. 54-55.
7 Cf. Ídem, p. 67.
8 FRANCA, Leonel. «A Igreja, 

a reforma e a civilização». In: 
Obras Completas. 7.ª ed. Rio 
de Janeiro: Agir, 1958, t. II, 
p. 344.

9 Ídem, p. 343.
10 Cf. Ídem, pp. 347-349.

11 Cf. Ídem, p. 350.
12 Cf. WOODS, op. cit., p. 22.
13 HEILBRON, John Lewis. The 

Sun in the Church. Cathedrals 
as Solar Observatories. 2.ª ed. 
Cambridge (MA): Harvard 
University Press, 1999, p. 3.

14 SAN JUAN XXIII. Mater et 
magistra, n.º 3.

riador de la ciencia John Lewis Heil-
bron afirma que: «La Iglesia Católica 
Romana brindó más ayuda financiera 
y apoyo social al estudio de la astro-
nomía durante seis siglos —desde la 
recuperación de los conocimientos 
antiguos durante la Edad Media has-
ta la Ilustración— que cualquier otra 
institución y, probablemente, más que 
todas ellas juntas».13 Por último, una 
curiosidad: treinta y cinco cráteres lu-
nares llevan el nombre de científicos y 
matemáticos jesuitas…

De vuelta al consultorio

La disputa llega a su fin.
El universitario, poco satisfecho 

de verse fruto de la Iglesia por ese 
título, escucha más que habla. No 
imaginaba que la espera en un con-
sultorio médico podría convertirse en 
una discusión, y mucho menos en una 
clase. Y que él fuera el alumno.

Aprovechando el silencio de su 
oponente, el sacerdote entra con una 

cita de lo que había estado leyendo 
antes del combate:

—La misión principal de la Iglesia 
es santificar a las almas. Por consi-
guiente, no puede dejar de preocu-
parse «de las necesidades que la vida 
diaria plantea a los hombres, no sólo 
de las que afectan a su decoroso sus-
tento, sino de las relativas a su inte-
rés y prosperidad, sin exceptuar bien 
alguno y a lo largo de las diferentes 
épocas».14 Siempre ha sido ésa la feliz 
fórmula de la Iglesia, querido amigo: 
civilizar evangelizando y evangelizar 
civilizando.

El ala contraria se sigue rebelando 
y lanza otra carta:

—Si en el pasado esa Iglesia suya 
formó lo que hay de cultura en el pre-
sente, sepa que en el presente es el 
mundo libre el que está engendrando 
la civilización futura.

Ese primario juego de palabras 
hizo que el sacerdote esbozara una 
discreta sonrisa.

—Joven —prosiguió el clérigo—, 
ése es exactamente el problema…

Entonces, una inexpresiva voz 
pronunció un nombre castellano con 
inconfundible acento brasileño. Era 
el del sacerdote, quien con una calma 
imperturbable se dirigió a la ya atra-
sada cita médica.

Así que me quedé a solas con el 
«polémico» universitario. Estaba 
pensativo. ¿Habría evaluado el des-
afortunado significado de su última 
intervención? Por un momento tuve 
cierta esperanza de que así fuera. 
Pero, unos segundos más tarde, ya 
estaba deslizando frenéticamente 
sus pulgares sobre la pantalla de su 
smartphone, retomando la postura 
despatarrada a la que —por temor o 
inseguridad, no lo sé muy bien— ha-
bía renunciado durante la discusión.

«Un mundo “libre” de la Iglesia, 
que engendre una civilización futu-
ra…», pensé, «Sí… ¡ése es exacta-
mente el problema!». ²

Entre los siglos xii y xvi, la Iglesia Católica fue responsable de la fundación de 
noventa y siete institutos superiores de enseñanza en el continente europeo

Universidad de Glasgow (Escocia), fundada por el papa Nicolás V en el siglo xv.  
A la derecha, «Enrique de Alemania con sus alumnos», de Laurentius de Voltolina -  

Museo de Grabados y Dibujos, Berlín

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



U
õ Plinio Corrêa de Oliveira

22      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Fundador de una era de fe

Desprendiéndose del gran pantano que era la Europa de su 
tiempo, aquel joven patricio caminó hasta una cueva del Lacio 
y allí comenzó una vida espiritual de cuyos fulgores nacería la 
cristiandad medieval.

n joven con una vocación 
extraordinaria, oriundo 
de una familia senatorial 
y patricia, decidió entre-

garse totalmente a la gracia divina. 
Ésta le dijo en lo hondo de su alma: 
«Hijo mío, te quiero, y te quiero por 
entero. ¿Te das por entero?». Y él le 
respondió: «Sí, me doy por entero». 
Benito era su nombre.

Sin embargo, para llevar a cabo 
esa entrega completa, la experiencia 
le mostraba que no podía permanecer 
en aquel maremagno —una mezcla 
de barbarie y de cultura romana de-
cadente— en el que se encontraba 
Europa en los albores del siglo vi. En-
tonces, resolvió retirarse, él solo, a un 
sitio desierto e inhóspito, apartado de 
la convivencia de los hombres, donde 
buscaría la santificación de su alma.

Probablemente, no tenía idea de 
que la Providencia lo llamaba a ser el 
árbol del cual brotarían todas las se-
millas que se esparcirían por Europa, 
dando origen a la cristiandad medie-
val. Se enfundaba en aquella soledad 
para ser visto únicamente por Dios y 
la Santísima Virgen, para que nada 
perturbara la entrega completa que 
les había hecho. Allí se entregaría a la 
devoción, a la meditación, a la peni-
tencia, para que la gracia se apodera-
ra cada vez más de su persona.

En la cueva de Subiaco, 
pensando solamente en Dios

Podemos imaginar a San Benito 
todavía joven —como consta que así 
lo era—, bien presentado, bien pro-
visto de los atributos de una familia 
senatorial y, desprendido de todas 
estas dotes naturales, dejando su casa 
paterna camino de Subiaco. Era este 
lugar una montaña, una especie de 
palacio silvestre de cuevas, unas en-
cima de otras, formando como pisos 
[de un edificio]. Eligió una de ellas, 
en lo que podríamos llamar «planta 
baja», y entró.

Quizá no lo supiera, pero en una 
de las aberturas superiores hacía ya 
muchos años que vivía en completo 
aislamiento otro ermitaño, mucho 
mayor que él, San Román. Éste vio 
llegar al joven asceta e inmediata-
mente percibió la señal de Dios en esa 
alma. No se hablaban, manteniendo 
cada cual su existencia recogida.

San Román sólo comía el pan que 
le llevaba un cuervo todos los días. 
Ahora bien, San Benito había ido allí 
sin preocuparse de su alimentación, 
confiando en Dios. Pero, a partir de 
aquel día, el cuervo comenzó a dejar 
dos panes. San Román comprendió 
enseguida para quién era el segundo; 
cogió una cesta, a la que ató una cuer-
da, y por ella bajó la ración suplemen-

taria que le había traído el pájaro. Tan 
pronto como vio la cesta y su conte-
nido, San Benito percibió que a partir 
de ese momento tendría asegurada su 
nutrición, comiendo el pan milagro-
samente enviado por Dios.

Su único contacto con el mundo 
exterior era la hora en la que veía des-
cender la cuerda. Había renunciado a 
todo, olvidado de sí mismo, pensando 
solamente en las cosas divinas.

En las espinas, victoria 
sobre la carne

Hasta donde puedo pensar, admi-
to que San Benito, aun sin ser plena-
mente consciente de lo que nacería de 
Subiaco, se daba cuenta de que algo 
muy grande se jugaba en el Cielo 
cada vez que él daba un paso ascen-
dente en el camino de la fidelidad. 
Los ángeles cantaban y los demonios 
rugían. Sentía todo el odio que el dia-
blo ponía contra él —y, por tanto, lo 
nocivo que le estaba siendo— en las 
tóxicas tentaciones con las que a cada 
instante y de manera tormentosa lo 
acosaba, y a las que se veía obligado 
a resistir.

En cierto momento, sin que él tu-
viera la culpa, las tentaciones contra 
la pureza aumentaron desmedida-
mente. Era, naturalmente, la furia 
del espíritu impuro que se desataba 

Ti
m

ot
hy

 R
in

g

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      23

sobre un hombre tan extraordinario 
como ése. Para vencer esos ataques, 
San Benito se levantó y se arrojó so-
bre un arbusto de hojas fuertemente 
espinosas, para que la sensación de 
dolor que éstas le provocaban ahoga-
ra los malos deseos de la carne.

En memoria del heroico y victo-
rioso acto de su fundador, los be-
nedictinos siempre han conservado 
ese arbusto con una veneración y 
un cuidado extraordinarios. Siglos 
después, allí estuvo rezando el 
gran San Francisco de Asís, que se 
conmovió al ver aquellos matorra-
les espinosos. Y para señalar cuán 
agradable fue para Dios ese gesto 
de San Benito, el Poverello plantó 
en ese mismo sitio un rosal. A par-
tir de entonces, éste y aquel arbus-
to nacieron juntos, entrelazándose 
y perpetuando en aquella cueva la 
suavidad de San Francisco y la no-
ble austeridad de San Benito.

A través de San Benito, 
Dios velaba por Europa

Y así, con sucesivos triunfos so-
bre el mundo, el demonio y la car-
ne, el joven ermitaño llevaba la vida 
de virtudes que haría de su alma el 
elemento modelador de toda una fa-
milia religiosa, la cual se extendería 
a lo largo de los siglos. Se convirtió 
en un santo de primera magnitud, el 
patriarca de los monjes de Occiden-
te, un varón igualado por pocos en 
la historia de la Iglesia, porque no es 
propio del género humano engendrar 
a tantos hombres de semejante esta-
tura espiritual.

Es necesario subrayar que, si 
San Benito sólo se preocupaba con 
darse enteramente a Dios, Dios cui-
daba enteramente de su fiel servi-
dor, para, a través de él, velar por 
Europa.

De hecho, San Benito tuvo un nú-
mero incalculable de hijos espiritua-
les, los religiosos benedictinos, que 
se expandieron por el continente y 
tuvieron una prodigiosa influencia 

en la formación y difusión de la Edad 
Media. Fueron ellos quienes trabaja-
ron por la conversión de los bárbaros, 
sobre todo en las regiones más difí-
ciles donde el cristianismo no había 
penetrado.

Punto de partida de la 
civilización cristiana

Pero ¿cómo actuaban los hijos del 
santo patriarca?

Iban a los pueblos infieles, pre-
dicaban misiones y fundaban un 
monasterio. Éste, por lo general, 
construido en un lugar desierto. Allí 

comenzaban a cantar, a practicar la 
liturgia, a repartir limosnas entre los 
pobres que se acercaban, a talar bos-
ques, a hacer plantaciones regulares, 
a secar pantanos.

A causa de la influencia que ad-
quirían sobre las almas, especialmen-
te por sus virtudes, las poblaciones 
y ciudades iban construyéndose en 
torno a sus monasterios. Cuando per-
manecían solitarios, la gente de las 
ciudades iba a visitarlos y su acción 
se irradiaba a distancia, ayudando a 
las obras del clero secular.

Se convirtió en un tesoro para 
cualquier población el tener un mo-
nasterio benedictino instalado en sus 
inmediaciones. Su apostolado carac-
terístico, no obstante, era el que, de 
lejos, empezaba a refulgir con todo su 
brillo, a atraer con todo su perfume, 
haciendo que los pueblos fueran a su 
encuentro. Lo cual no deja de ser una 
hermosa manera de obrar en benefi-
cio de las almas.

Tras haber convertido a Europa, 
los hijos de San Benito, por medio de 
la congregación de Cluny —que era 
una federación de abadías y monaste-
rios benedictinos— prepararon todo 
el florecimiento espiritual, cultural, 
artístico, político y militar de la Edad 
Media. La formación de ésta no ha-
bría sido posible si no fuera por las 
ideas, las máximas y los principios 
irradiados por Cluny.

Pero Cluny, a su vez, no habría 
existido sin Subiaco. Éste fue el ver-
dadero punto de partida de la civi-
lización cristiana. Surgió del «sí» 
de aquel joven Benito, quien, des-
prendiéndose del gran pantano que 
era la Europa de su tiempo, caminó 
hasta aquella cueva del Lacio y allí 
comenzó una vida espiritual de cu-
yos fulgores nacería la cristiandad 
medieval. ²

Extraído, con ligeras  
adaptaciones,de:  

Dr. Plinio. São Paulo. Año III. 
N.º 24 (mar, 2000); pp. 12-17.

La Providencia eligió a San Benito para 
ser el árbol del que brotarían todas 
las semillas de la futura cristiandad

«San Benito», de Nardo di Cione - Museo 
Nacional, Estocolmo. En la página anterior, 

vista del monasterio de Subiaco, Italia

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



õ Gabriel Lopes dos Anjos Silva

Un exorcismo  
acuñado en medalla

«¡N

24      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

La medalla de San Benito

A partir de Alemania, donde fue acuñada por primera vez, la devoción 
a la medalla de San Benito se extendió rápidamente por toda la Europa 
católica, siendo considerada por los fieles una segurísima defensa 
contra las embestidas infernales.

o hemos podido ha-
cer nada contra aquel 
lugar!», confesaron 
algunas brujas encar-

celadas por la autoridad de Nattrem-
berg, Baviera, en el año 1647, bajo la 
acusación de haber realizado malefi-
cios sobre los habitantes de esa región. 
En el proceso que siguió a su arresto 
declararon que sus perversas maqui-
naciones no tenían éxito en los sitios 
donde la santa cruz de Cristo estaba 
suspendida o incluso escondida en el 
suelo. Y ése era, ciertamente, el caso 
de la invulnerable abadía de Metten.

Los investigadores fueron entonces 
a visitar el monasterio benedictino con 
el objetivo de consultar a los monjes 
acerca de esa particularidad. Tras una 
atenta observación, las autoridades 
advirtieron muchas representacio-
nes de la santa cruz en las paredes de 
la abadía, acompañadas siempre de 
enigmáticos caracteres cuyo significa-
do se perdía en las brumas del pasado 
y que ya nadie sabía descifrar.

Consultando la biblioteca mona-
cal, encontraron un antiguo evan-
geliario, fechado en 1415, donde 
unos dibujos realizados a pluma por 
un monje anónimo representaban a 
San Benito revestido de su cogulla 
monástica, portando en su mano iz-

quierda un bastón rematado por una 
cruz y en la derecha, una flámula, en 
la que se descifraban aquellos miste-
riosos caracteres: Crux sacra sit mihi 
lux. Non draco sit mihi dux —Que la 
santa cruz sea mi luz; que el dragón 
no sea mi guía. Era la primera eviden-
cia conocida de aquella devoción que 
la piedad popular extendería por el 
mundo entero hasta nuestros días: la 
medalla de San Benito.1

Origen de una tradición

De hecho, después de tales acon-
tecimientos, el fervor de los católicos 
por la poderosa medalla creció de ma-
nera vertiginosa. Partiendo de Alema-
nia, donde se acuñó por primera vez, 
se propagó rápidamente por toda la 
Europa católica, siendo considerada 
por los fieles como segurísima defensa 
contra las embestidas infernales.2

La Santa Sede enseguida se vio 
impulsada a apoyar este providencial 
movimiento de la gracia y el 12 de 
marzo de 1742 el papa Benedicto XIV 
firmó el breve que ratificaba el uso del 
piadoso objeto y le concedía favores e 
indulgencias. Habiéndose difundido 
muchas variantes de la medalla a lo 
largo del tiempo, el 31 de agosto de 
1877 el Beato Pío IX distinguió con 
indulgencias especiales un nuevo mo-

delo acuñado por la abadía de Monte-
cassino con ocasión del decimocuarto 
centenario del nacimiento de San Be-
nito, que pasó a ser conocido como la 
medalla jubilar. Dicho modelo es el 
más difundido hasta el día de hoy.3

Sin embargo, tal como sucedió en 
la cristiandad de antaño, el significa-
do más profundo de este poderoso sa-
cramental es olvidado a menudo por 
los cristianos.

Que la santa cruz sea mi luz

El adorable instrumento de nues-
tra salvación es, en sí mismo, un efi-
cacísimo auxilio contra todo tipo de 
ataques diabólicos. Si por medio de 
un árbol el antiguo enemigo derro-
tó, en Adán, al género humano, así 
también por medio de un madero el 
Hombre-Dios nos ha rescatado defi-
nitivamente de la tiranía infernal.

Por ello, una gran cruz griega cubre 
una cara de la medalla. Entre las astas 
de la cruz se pueden leer cuatro carac-
teres: C. S. P. B., que significa: Crux 
Sancti Patris Benedicti —La cruz del 
santo padre Benito. También son vi-
sibles, grabadas en la propia cruz, las 
letras C. S. S. M. L. en la asta vertical, 
y N. D. S. M. D. en la asta horizontal, 
que aluden, respectivamente, a las fra-
ses antes citadas: Crux Sacra sit mihi 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esgabriellopesdosanjos/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      25

lux. Non draco sit mihi dux —Que la 
santa cruz sea mi luz; que el dragón no 
sea mi guía. Y, para completar esta ora-
ción de carácter exorcista, hay a su al-
rededor una inscripción más extensa: 
V. R. S. N. S. M. V. S. M. Q. L. I. V. B.,  
que quiere decir: Vade retro Sata-
na; numquam suade mihi vana. Sunt 
mala quae libas; ipse venena bibas 
—¡Apártate, Satanás!, no me sugie-
ras cosas vanas. Maldad es lo que me 
brindas, bebe tú mismo el veneno.

Tal conjuro puede ser utilizado por 
los cristianos siempre que se sientan 
perturbados y asaltados por las ten-
taciones del enemigo; cuando nos 
sugiere sus perversidades, las falsas 
pompas del mundo, los deleites y pla-
ceres contrarios a la ley de Dios, las 
malas amistades…, en fin, su veneno, 
el pecado mismo, que lleva la muerte 
al alma. ¡Aceptadlo, jamás! Arroje-
mos ese maldito «obsequio» a la cara 
del tentador que nos lo ofrece, ya que 
él mismo lo eligió por herencia.

No obstante, al contemplar el re-
verso de la medalla cabría preguntar-
se: ¿por qué San Benito?

La figura del patriarca 
de Occidente

El santo patriarca de Occidente 
cuenta con todas las prerrogativas para 

figurar en un objeto piadoso de carác-
ter exorcista, y esto se debe principal-
mente a las grandes victorias obtenidas 
por él contra los espíritus malignos al 
usar la señal de la cruz.

Bien nos lo recuerdan la copa y 
el cuervo representados a sus pies. 
Aquella alude a un episodio de su 
vida en el que unos monjes rebel-
des intentaron matarlo, sirviéndole 

un vaso de vino envenenado, que 
rápidamente se hizo añicos al ser 
bendecido por el santo, reduciéndolo 
a fragmentos. Y el ave se refiere a la 
ocasión en que un sacerdote envidio-
so de las virtudes de San Benito de-
cidió «obsequiarle» con un pan tam-
bién envenenado, el cual, sin embar-
go, no llegó a ser consumido por el 
santo abad, que le ordenó a un cuervo 
que se lo llevara bien lejos.4

Merece especial atención igual-
mente la inscripción que rodea esa 
cara de la medalla: Eius in obitu 
n[ost]ro præsentia muniamur —En 
la hora de nuestra muerte, seamos 
protegidos por tu presencia. Se tra-
ta de una petición que, junto con la 
formulada en la avemaría, «ruega 
por nosotros pecadores, ahora y en 
la hora de nuestra muerte», nos llena 
de confianza en relación con nuestros 
últimos momentos de vida en esta 
tierra, en los que el demonio juega el 
«todo o nada» para nuestra perdición.

Auxilio infalible

Así pues, aunque los ataques dia-
bólicos, las tentaciones e incluso los 
peligros físicos a los que nos enfren-
tamos cada día sean numerosos y 
constantes, la medalla de San Benito 
constituye un poderoso sacramental 
e infalible auxilio para los cristianos, 
ya que reúne en sí la virtud de la san-
ta cruz y el recuerdo de las victorias 
que el gran patriarca obtuvo contra el 
dragón infernal.

Por lo tanto, en medio de las tribu-
laciones de esta vida, llevemos con 
devoción la medalla de San Benito, no 
como un mero amuleto alegórico, sino 

como una ayuda sobrenatural y una 
representación auténtica de las prome-
sas de nuestro bautismo: creemos fir-
memente en Jesucristo, nuestro Señor, 
y en la Santa Iglesia y renunciamos 
para siempre a Satanás y al pecado. ²

1 Cf. GUERÁNGER, OSB, Prosper. A me-
dalha de São Bento. São Paulo: Artpress, 
1995, pp. 37-38.

2 Cf. Ídem, p. 42.
3 Cf. Ídem, p. 136.
4 Cf. SAN GREGORIO MAGNO. Vida e 

milagres de São Bento. Rio de Janeiro: 
Lumen Christi, 1977, pp. 38-39; 51-52.

El significado más profundo de  
este sacramental es, a menudo,  

olvidado por los cristianos

La medalla reúne en sí la virtud de 
la santa cruz y el recuerdo de las 

victorias que el patriarca de Occidente 
obtuvo contra el dragón infernal

San Benito - Basílica de  
Santo Domingo, Bolonia (Italia)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Medalla de San Benito

Reproducción

Sumario  Sumario



Fuente de agua viva 
para la cristiandad

É
õ José Antonio Blanco Soto

Pura destilación de 
la virtud monástica 
benedictina, Cluny 
fue esencial en la 
formación de la Edad 
Media, influenciando 
naciones enteras

26      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

La vida cotidiana en Cluny

La belleza es una cuestión de honor para el monje 
cluniacense. La pulcritud debe traslucir en sus 
construcciones, en su liturgia, en sus posturas  
e incluso en sus actos más corrientes,  
como una comida.

poca de guerras y anarquía, 
el siglo x contempló un mo-
mento crucial para la histo-
ria de Europa. La campaña 

civilizadora iniciada por Carlomagno 
requería un nuevo impulso. Por otra 
parte, en el ámbito eclesiástico se ha-
cía urgente una reforma de las cos-
tumbres para combatir la simonía, la 
inmoralidad del clero secular y la de-
cadencia del monaquismo occidental.

Quiso Dios que, en este período 
histórico, la ejecución de grandes em-
prendimientos de carácter religioso, 
cultural y social no dependiera de un 
solo hombre, sino de una congrega-
ción entera.

Pura destilación de la virtud mo-
nástica benedictina, Cluny tuvo un 
papel fundamental en la formación de 
la Edad Media al ejercer su autoridad 
e influencia sobre naciones enteras 
y obrar profundas transformaciones 
morales, intelectuales e incluso artís-
ticas.1 Con abades santos durante casi 
dos siglos, era cuestión de tiempo que 
sus brazos se extendieran hasta la cá-
tedra de Pedro: San Gregorio VII y 
el Beato Urbano II, Papas imprescin-

dibles para comprender el esplendor 
medieval, eran cluniacenses.

Surge una nueva congregación

En el 910, sin embargo, el nombre 
de Cluny no designaba más que un 
amplio valle donado por Guillermo I 
de Aquitania al abad Bernón, donde 
se había fundado un monasterio que 
se desarrollaría en las hábiles manos 
de Odón, su discípulo.

La estricta observancia que carac-
terizaría al carisma cluniacense ya se 
hallaba en germen en el alma de Odón 
cuando un año antes, al constatar el 

descuido de sus cohermanos por la re-
gla, había abandonado la comunidad 
en la que se crio en busca de un lugar 
donde el fervor monástico aún reful-
giera. Finalmente, encontró en Bernon 
y sus monjes lo que andaba procuran-
do. Encabezando un grupo de religio-
sos tras el fallecimiento del abad, en el 
926, haría de ese por entonces anóni-
mo valle la cuna de lo que se podría 
llamar «el imperio cluniacense».

En efecto, la mano de Dios se po-
saba sobre aquel gremio de consagra-
dos, que cada año crecía en número 
y ardor. En poco tiempo, junto a la 
rígida disciplina, se consolidaría una 
peculiar espiritualidad.

Partiendo de un ideal de profunda 
intimidad con Nuestro Señor Jesu-
cristo, el monje de Cluny buscaba, de 
alguna manera, trascender las reali-
dades materiales para vivir según las 
sobrenaturales. Además de cultivar 
una entrañada devoción al Redentor, 
a la Santísima Virgen y al papado, 
uno de los principales objetos de sus 
meditaciones era la invisible pero real 
lucha de los ángeles contra los espí-
ritus malignos. Si bien es cierto que 

C
ha

be
01

 (
C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoseantonioblancosoto/


Por un ideal de íntima 
unión con Dios, 
el monje de Cluny 
buscaba trascender las 
realidades materiales 
para vivir según 
las sobrenaturales

Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      27

aquellos religiosos se distanciaban 
del mundo, lo hacían no sólo para 
gozar anticipadamente el Cielo, sino 
también para unirse a las huestes an-
gélicas y convertir el claustro en un 
campo de batalla. Así, sus trabajos, 
sus oraciones e incluso sus horas de 
descanso no sólo constituían actos 
directos de alabanza a Dios, sino 
también eficaces golpes contra el an-
tiguo adversario.2

Los oblatos

Esa lucha no la libraban úni-
camente monjes experimen-
tados. En las filas del mona-
cato cluniacense a menudo 
se encontraban miembros 
muy jóvenes, los oblatos, 
que, ofrecidos a la religión 
por sus padres cuando eran 
niños, emprendían desde 
tierna edad el camino de 
los consejos evangélicos. 
Tratados con sumo respeto 
por los religiosos profesos, 
estos pequeños monjes eran 
integrados en la vida comunita-
ria como miembros auténticos y 
participaban en diversas activida-
des comunes a todos. «Habría sido 
muy difícil —decían— que el hijo de 
un rey fuera criado con más cuidado 
en el palacio de su padre que el último 
de los muchachos de Cluny».3

De hecho, a los menores no se les 
exigía las mismas costumbres aus-
teras que seguían los mayores, sino 
que, integrados en un régimen espe-
cial, disponían de ropa y alimenta-
ción más adecuadas a las necesidades 
de la edad pueril. Además, estaban 
constantemente acompañados por los 
magistri puerorum, «maestros de no-
vicios» que los cuidaban con mucha 
atención y vigilancia. En los actos li-
túrgicos, por ejemplo, no se toleraba 
que el tejido del hábito de un oblato ro-
zara siquiera el hábito de otro monje.

Al llegar a la madurez, cada obla-
to debía elegir entre el mundo o el 
claustro. Quien optara por vivir en el 

siglo podía congratularse de haber ad-
quirido una sólida formación religio-
sa y moral, a la par de una disciplina 
del espíritu y del cuerpo forjada en la 
austeridad monacal en todos los actos 
cotidianos. Los que escogieran la vida 
religiosa, una vez admitidos como no-

vicios en la orden, iniciaban un largo y 
exigente itinerario de formación.

Entonces, ¿cómo transcurría el día a 
día de esos hombres que, renunciando 
a todo, vivían sólo para Dios? Adén-
trese el lector, durante unos instantes, 
en los claustros y galerías románicas 
de este mundo sagrado y misterioso, 
para conocer qué sucedía entre el pri-
mero y el último tañido de campana en 
una comunidad cluniacense.

Primeras alabanzas

La jornada empieza alrededor 
de las dos y media de la madru-
gada, cuando las campanadas 
convocan a los monjes a las 
primeras horas litúrgicas 
del oficio divino: maitines y 
laudes. En el dormitorio, los 
monjes se levantan, visten 
sus hábitos y, a continuación, 
se dirigen a la iglesia abacial.

Las ojivas, iluminadas úni-
camente por la trémula luz de 

las velas, hacen resonar en la 
penumbra los ocho salmos can-

tados por la comunidad, tras los 
cuales tres lecturas, también canta-

das, extraídas de la Sagrada Escritura 
y de las obras de los Padres de la Iglesia, 
concluyen el primer nocturno, la parte 
inicial de maitines. Muy similar es el se-
gundo nocturno, recitado seguidamente 
en seis salmos y una lectura. Algunas 
oraciones tienen nombres específicos: 
los familiares son cuatro salmos reza-
dos en las intenciones de parientes y 
conocidos; los prostrati son diez salmos 
que los monjes pronuncian rostro en tie-
rra a lo largo de la Cuaresma.

Durante todo el ceremonial, un 
monje recorre las filas con un quinqué, 
asegurándose de que nadie sucumbe 
al cansancio. Si encuentra a alguien 
durmiendo, lo despierta acercándole la 
luz a la cara. Pero si se ha de repetir el 
procedimiento tres veces, el religioso 
somnoliento debe asumir esta función 
para mantenerse despierto…

Tras el canto de las horas prescri-
tas por la regla para ese horario, los 

San Maïeul, cuarto abad de Cluny - 
Priorato de los Santos Pedro y Pablo, 

Souvigny (Francia); de fondo,  
capilla de la abadía cluniacense.  

En la página anterior, una de sus torres

P
au

l S
ac

ca
rd

 (
C

C
 b

y-
sa

 3
.0

)

Had
onos (

CC by-s
a 4

.0)

Sumario  Sumario



La vida de los 
religiosos debía 
transcurrir con la 
pulcritud y decencia 
propias de quien se 
sabe hijo de Dios 
y hermano de los 
bienaventurados

28      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

monjes descansan hasta las cinco de 
la mañana, cuando empiezan la hora 
prima del oficio.

Una vez más, salmos y responso-
rios se suceden, mientras poco a poco 
el sol tiñe los vitrales del templo con 
los colores de la aurora.

Luego se celebra la primera misa, 
siempre cantada, precedida de varias 
letanías con intenciones específicas, 
de entre las cuales figuran los reyes, 
príncipes, obispos, abades y amigos 
de la orden. Los domingos, al santo 
sacrificio le sigue un ritual en el que 
se asperge agua y sal benditas por 
todo el monasterio.

Capítulo diario

Concluida la misa, todos se 
reúnen en la sala capitular, para 
iniciar uno de los actos centrales 
de la vida monástica: el capítulo. 
Es una reunión que se abre con la 
lectura de un capítulo de la regla 
de San Benito —de ahí su nom-
bre— y después se tratan asuntos 
más concretos: la admisión de 
un novicio, la corrección de una 
falta o incluso la expulsión de un 
miembro indigno.

Durante la sesión, el abad pue-
de acusar alguna falta pública que 
haya perturbado o escandaliza-
do a la comunidad, convocando 
al infractor al centro de la sala 
capitular para que pida perdón. 
No obstante, si el acusado no se 
arrepiente de su error, queda ex-
cluido de los actos comunes hasta que 
el abad envíe a alguien a susurrarle al 
oído: «Estás absuelto».4

Una vez que ha terminado el ca-
pítulo, el abad anuncia: Ad opera 
manuum ibimus in hortum.5 Enton-
ces, todos salen en procesión hacia 
el claustro, donde se distribuirán y 
darán comienzo los trabajos del día.

El trabajo: un «acto litúrgico»

Ora et labora: 6 este es el axioma 
que define la espiritualidad benedic-
tina. Y, de hecho, las circunstancias 

exigían que las mismas manos que se 
juntaban para rezar, fueran emplea-
das en el sustento y manutención de 
la orden.

Había varias funciones que des-
empeñar: el cuidado de la casa, co-
piar libros, el cultivo de la tierra… 
Esto último suscita especial curiosi-
dad porque para un monje de Cluny el 
trabajo en el campo era un verdadero 
«acto litúrgico».

Al canto de las letanías, todos van 
llegando juntos al lugar de cultivo. El 
prior inicia el trabajo con algunas ora-
ciones como el Kyrie eleison y el pa-
drenuestro. Mientras labran la tierra 

recitan salmos por los fieles difuntos, 
seguidos de una lectura comentada 
por el superior durante la labor.

Finalmente, regresan al monaste-
rio, nuevamente en procesión.

Sacralidad en los actos diarios

La belleza era una cuestión de ho-
nor para el monje cluniacense. Los ac-
tos de su vida debían transcurrir con 
la pulcritud y la decencia propias de 
quien se sabe hijo de Dios y hermano 
de los bienaventurados. Ese ideal tras-
lucía en sus edificios, en su liturgia y 
en su compostura —incluso en los ac-
tos más corrientes, como una comida.

Los religiosos tenían dos comi-
das diarias: el almuerzo, en torno 
al mediodía, y la cena, servida al 
final de la tarde. Tras la segunda 
misa, la missa maior, más solem-
ne —en las grandes fiestas, esta-
ba iluminada por casi quinientas 
velas—, el toque de la campana 
anunciaba que la comunidad de-
bía dirigirse al refectorio, después 
de que cada monje se hubiera la-
vado las manos —los cluniacen-
ses eran especialmente celosos 
del aseo personal—, y esperar a 
que llegara el abad. Éste empeza-
ba la comida cantando el Benedi-
cite. Nadie se servía antes de que 
el abad le hubiera dado la señal al 
monje lector para que comenzara 
la lectura de un texto.

El régimen alimenticio pres-
crito en la regla era austero, pero 

nada ordinario. Había una gran varie-
dad de verduras, panes, quesos y pes-
cados. Se servía vino todos los días.7

Durante la comida regía el más es-
tricto silencio. Si un monje quería pe-
dir algo, debía emplear un meticuloso 
sistema de signos, haciendo el gesto 
correspondiente a lo que deseaba. 
Los monjes servidores, a su vez, se-
guían determinadas normas: no tocar 
nunca con los dedos la comida servi-
da ni soplar en las bandejas. A prime-
ra vista parecen detalles básicos, pero 
si consideramos que eran practicados 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Monjes cantando salmos - Getty Center,  
Los Ángeles (Estados Unidos)

Sumario  Sumario



Por el ejemplo y la 
autoridad moral, 
Cluny extendió su 
influencia por toda 
Europa, penetrando en 
el consejo de los reyes y 
en la corte pontificia

Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      29

1 Cf. CHAGNY, André. Cluny et 
son empire. 4.ª ed. Lyon-Paris: 
Emmanuel Vitte, 1949, p. 4.

2 Cf. DE VALOUS, Guy. Le mo-
nachisme clunisien des origi-

nes au xv ͤ siècle. 2.ª ed. Paris: 
A. et J. Picard, 1970, t. I, p. III. 

3 Ídem, p. 303.
4 Cf. EVANS, Joan. Monastic 

Life at Cluny. 910-1157. New 

York: Archon Books, 1968, 
pp. 85-86.

5 Del latín: «Vayamos al jardín a 
trabajar con las manos».

6 Del latín: «Ora y trabaja».

7 Cf. DANIEL-ROPS, Hen-
ri. História da Igreja de Cris-
to. A Igreja dos tempos bár-
baros. São Paulo: Quadrante, 
1991, p. 592.

en una sociedad que acababa de salir 
de la barbarie de los siglos preceden-
tes, entendemos el gran avance que 
suponían.

Final del día y descanso

A las cuatro de la tarde los hábitos 
llenan una vez más la iglesia abacial 
para el canto de las vísperas y, más 
tarde, de las completas. Un monje 
cluniacense, al final de un día nor-
mal, habrá rezado unos doscientos 
quince salmos.

Por la noche comienza el período 
de silencio más riguroso, que sólo 
concluirá con el capítulo de la jorna-
da siguiente. Es el momento de las 
últimas oraciones, en el que los mon-
jes entran en especial recogimiento. 
Cesan el ajetreo y los ruidos del día, 
dando paso a un ambiente propicio 
para la comunicación con el mundo 
sobrenatural.

Llega, finalmente, el momento 
del descanso. Los monjes pasaron el 
día en comunidad y la regla de Cluny 
prescribía que también lo hicieran por 
la noche. De este modo, en un dormi-
torio común, todos serían testigos de 
la honestidad de sus hermanos y ve-
larían mutuamente por la integridad 
de su conducta las veinticuatro horas 
del día. Una peculiar costumbre que 
se remonta a los inicios del cenobi-
tismo era la de mantener encendida 
una lámpara en el dormitorio duran-
te toda la noche, simbolizando la vi-
gilancia continua del católico fiel y 
prudente que, incluso en el descanso 
nocturno, nunca se encuentra con la 
lámpara apagada.

En el monasterio, sumergido 
ahora en un silencio sagrado, toda 
la comunidad duerme profunda-
mente el sueño de los justos, a la 

espera del próximo toque de cam-
pana, que les convocará de nuevo al 
oficio nocturno.

Una fuente de agua viva

Ciertamente, estimado lector, le 
impresionará el áspero estilo de vida 
de estos monjes: trabajo intenso, sólo 
dos comidas, largos rezos de cente-
nares de salmos, noches cortas e in-
terrumpidas, rígida disciplina… Sin 
embargo, hay que tener en cuenta que, 
junto a tan ardua jornada, no era raro 
que los monjes recibieran todo tipo 

de consolaciones celestiales e incluso 
gracias místicas extraordinarias. La 
Divina Providencia se conmueve al 
ver almas tan sacrificadas y no deja 
de prodigar favores para sostenerlas.

De hecho, el papel fundamental 
que desempeñan las órdenes religio-
sas en el Cuerpo Místico de Cristo 
requiere una vida de sacrificio. Es-
tas instituciones no sólo tienen como 
objetivo santificar a sus miembros, 
sino también extender bendiciones y 
gracias a toda la sociedad, razón por 
la cual pueden determinar el curso de 
épocas históricas enteras.

He ahí lo que le sucedió a Cluny 
que, en poco tiempo, por la fuerza 
del ejemplo y la autoridad moral de 
sus superiores —seis abades suce-
sivos, con un larguísimo gobierno, 
fueron canonizados— extendió su 
influencia por toda Europa, pene-
trando en el consejo de los reyes y en 
la corte pontificia, a tal punto que el 
Prof. Plinio Corrêa de Oliveira defi-
niera a sus monjes como la fuente de 
agua viva de la que floreció lo mejor 
que produjo la Edad Media. ²

Dedicación del altar mayor de la iglesia abacial de Cluny por el papa Urbano II,  
en presencia del abad San Hugo - Biblioteca Nacional de Francia, París

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



õ Isabelle Guedes Farias

La Pasión de Cristo 
en Verónica

E

30      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Su vida se podría resumir en las palabras del Apóstol: 
«Completo en mi carne lo que falta a los padecimientos 
de Cristo». Aceptando las pruebas que la Providencia  
le pedía, dejó que la cruz del Señor la  
transformara, uniéndola al Redentor.

n el centro de la penínsu-
la italiana se encuentra la 
ciudad de Mercatello, tie-
rra natal de Úrsula, sépti-

ma y última hija del matrimonio Fran-
cisco Giuliani y Benedicta Mancini, 
nacida el 27 de diciembre de 1660.1

La historia de esta mujer se dis-
tingue por su íntima relación con la 
Pasión de Nuestro Señor Jesucristo. 
No es casualidad que Úrsula pasara a 
llamarse Verónica, nombre que signi-
fica, según la interpretación tradicio-
nal, verdadera imagen, pues la Provi-
dencia le había reservado el especial 
llamamiento de asemejarse, a través 
del sufrimiento, al divino Maestro.

Infancia de un alma predestinada

Hechos cotidianos acaecidos du-
rante su infancia muestran el singular 
camino que Dios le había trazado.

Cierto día, una criada de la casa se 
llevó a la niña, que aún no hablaba, de 
compras. Un comerciante quiso obte-
ner un beneficio injusto en la venta de 
su aceite; entonces, éste escuchó esta 
frase pronunciada por Úrsula: «Haz 

justicia, que Dios te ve».2 El asombro 
se apoderó de todos, quienes, confun-
didos, no sabían si centraban su aten-
ción en el hecho de que aquellas eran 
las primeras palabras de la niña o en 
la sabiduría que contenían.

Otro episodio digno de nota ocu-
rrió cuando tenía unos 4 años, du-
rante la enfermedad que llevaría a la 
muerte a su madre. En el momento 
en que Benedicta iba a recibir el viá-
tico, la pequeña Úrsula, al ver las sa-
gradas especies, le pidió al sacerdote 
que se las diera también a ella. Los 
presentes, para distraerla de este pue-
ril y santo deseo, le dijeron que sólo 
había una partícula; entonces ella les 
contestó que se podía sacar un frag-
mento de ésta, «pues, así como un es-
pejo —símil que ella misma hizo con 
prodigiosa habilidad— roto en varios 
pedazos no deja de representar el ob-
jeto entero en todas sus partes, así en 
las fracciones de la sagrada hostia 
rota todo Jesús estaría por entero».3

Aún en su primera infancia, su 
mayor entretenimiento era una par-
ticular devoción. En una de las pa-

redes de la casa había un cuadro de 
la Virgen con su Hijo. La niña tenía 
la costumbre de adornar la sencilla 
representación con cintas de su pro-
pio vestido, y allí conversaba con la 
Madre de Dios y el divino Infante, in-
cluso se llevaba la comida e invitaba 
al Niño Jesús a alimentarse. Sus ac-
tos de piedad fueron recompensados  
cuando cierto día escuchó a la Santí-
sima Virgen decirle: «¡Hija, este Hijo 
mío te ama mucho! Prepárate, que Él 
será tu esposo».4 Y, en otra ocasión, 
unas palabras pronunciadas por el 
Salvador definieron cuál sería la mar-
ca de su vida: «Esposa mía, la cruz te 
espera».5

Para los lectores del siglo xxi, in-
mersos en una sociedad completa-
mente hecha de materialismo, tales 
hechos pueden sonar a mera leyenda. 
Pero aquellos que tienen fe saben ver 
en los acontecimientos un sentido 
más profundo. En efecto, la historia 
nos muestra que, a través de estas 
gracias, la Providencia le hacía a Úr-
sula una invitación, que ella aceptó 
enteramente.

Santa Verónica Giuliani

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esisabelleguedesfarias/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      31

Comienza su lucha

Al enviudar, su padre decidió 
trasladarse a la ciudad de Plasencia. 
Úrsula y sus hermanas se quedaron 
en Mercatello al cuidado de un tío 
suyo, siguiendo a su padre unos años 
después. Durante este período, per-
maneciendo fiel a la alianza estable-
cida con lo sobrenatural, fue cuando 
decidió hacerse religiosa. Fijó dicho 
propósito con mucha oración y fervor 
en sus comuniones y, manteniendo el 
corazón recogido en Dios, empezó a 
seguir un camino de penitencias.

Las tentaciones y dificultades no 
tardaron en aparecer. Una vez, se le 
presentaron dos demonios con apa-
riencia humana, en actitud poco mo-
desta, para estimularla a desviarse 
de la práctica de la virtud angélica. 
Ella no se dejó llevar con tal escena y 
huyó a toda prisa. Estas luchas fueron 
continuas en su vida; sin embargo, su 
alma, absorta en lo que hay de más 
elevado, siempre salía victoriosa de 
las insidias del Maligno.

En esta etapa de su vida, no obs-
tante, la batalla más ardua la libró 
contra el empecinamiento de su pa-
dre por conseguir que contrajera ma-
trimonio. Ante la joven se abrían dos 
caminos: entregarse a los placeres 
terrenales conviviendo con los suyos 
o cumplir la voluntad de Dios, que es-
taba clara en su interior. Úrsula optó 
por la segunda vía.

Entre los innumerables esfuerzos 
para que siguiera el camino del mun-
do, el Sr. Giuliani logró que otra de 
sus hijas, una religiosa de un monas-
terio de Mercatello, tratara de per-
suadirla. Este intento sólo obtuvo de 
Úrsula la respuesta que bien podría 
aplicarse a quienes pretenden desvir-
tuar las vocaciones auténticas: «Ten 
cuidado de no decirme ni una palabra 
más sobre esto; y si hablas más de 
eso, no volverás a verme. Y tú, como 
religiosa, deberías avergonzarte de 
semejantes discursos, pues estás en 
contra de los sentimientos de San-
ta Clara, que te insta a la religión, no 

a la vanidad del mundo».6 Tan pronto 
como estas palabras llegaron a oídos 
de su padre, éste finalmente dio su 
consentimiento para que se cumplie-
ran los deseos de su hija.

Ingreso en el convento

La primera tentativa de entrar en 
el convento de las clarisas capuchinas 
de Città de Castello se vio frustrada 
al no haber plaza. Al presentar su so-
licitud por segunda vez Úrsula fue 
admitida, ciñéndose el sagrado cor-
dón el 17 de julio de 1677, aún sin ha-
ber cumplido los 17 años. Tres meses 
después tomó el hábito de religiosa, 
recibiendo el nombre de Verónica. Al 
finalizar el noviciado, en 1678, hizo 
los votos de pobreza, castidad y obe-
diencia.

Convencida de su vocación, su 
principal deseo fue convertirse, a 
través de la oración y el sufrimiento, 
en «mediadora entre los pecadores 
y Dios para destruir completamente 
los pecados del mundo».7 Unida en 
sus intenciones a Cristo crucificado, 
Verónica supo ver en cada prueba que 
se le presentaba en el monasterio un 
medio de unión con el Señor.

En la vida comunitaria desempeñó 
numerosos oficios, como cocinera, 
enfermera y sacristana. A la edad de 
34 años recibió el cargo de maestra de 
novicias, que ejerció durante veinti-
dós años, hasta ser nombrada abadesa 
durante más de una década. Varios 
prodigios acompañaron la ejecución 
de estas tareas, desde la multiplica-
ción de quesos hasta la curación fí-
sica y espiritual de los enfermos. En 
la sencillez de la vida monástica, su 
lema era: «Confía en Dios».8

Misterioso cáliz de la 
Pasión de Cristo

Dios le concedió gracias especia-
les al comunicarse con ella por medio 
de visiones sobrenaturales, que Ve-
rónica llamaba «recogimientos». En 
una de sus primeras revelaciones, el 
Señor se le apareció con la cruz sobre 

los hombros, invitándola a sufrir. Al 
depositar el madero en su corazón, le 
hizo comprender el inestimable valor 
del dolor.

En otra visión, el divino Maestro 
le mostró un cáliz, que ella compren-
dió ser un símbolo de la pasión que 
habría de experimentar dentro de sí 
misma. Esta aparición se repitió va-
rias veces y de diferentes maneras. 
En una de ellas le fue revelado que, 
cuando tuviera que beber de ese cá-
liz, sufriría tanto por parte de los de-
monios como por los hombres y hasta 
por el mismo Dios, con arideces y de-
solaciones interiores. Sedienta de esa 
«bebida embriagadora», reservada a 
los corazones inflamados de amor, 
Verónica ansiaba sorberla.

En cierta ocasión se le apareció la 
Virgen con su divino Hijo a su lado. 
Éste le entregó a su Madre un cáliz 
lleno hasta el borde. Al recibirlo, 
María Santísima le dijo a Verónica: 
«Hija, te doy este don de mi Hijo».9 
Ese cáliz quedó grabado en su espí-
ritu, haciendo que su delicada natu-
raleza se estremeciera de horror. Mu-
chas veces el misterioso líquido allí 
contenido era derramado sobre ella, 
abrasándola en un ardor de fuego. 
Otras veces, caían gotas sobre su co-
mida, volviéndola amarga y de sabor 
desagradable. Finalmente, algunas 
se transformaban en espadas, lanzas 
y flechas que dilaceraban su cuerpo, 
atravesando su corazón. Mientras 
tanto, los demonios la tentaban con 
las más horripilantes inmundicias, 
y el aparente alejamiento de Dios la 
llevaba a sentirse privada de todo au-
xilio, angustiando su alma.

Pero este símbolo de los padeci-
mientos diarios que sufría no sólo le 
traía amarguras. A veces le propor-
cionaba una sensación de consuelo, 
fundamentada en la certeza de que 
ése era el medio elegido por Dios para 
su santificación: su felicidad consis-
tía en saber que su alma estaba en or-
den, al estar cumpliendo la voluntad 
divina.

Sumario  Sumario



32      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Rep
ro

duc
ció

n

Coronación de espinas y 
desposorio místico

La trayectoria de Verónica seguía 
los pasos de la Pasión y, un día, el 
Señor le concedió la gracia de reci-
bir místicamente la corona de espi-
nas. Los dolores provocados por las 
punzadas la acompañarían, ora más 
sensible, ora menos, hasta el final de 
su vida, causándole desmayos a me-
nudo. Además, se notaba un círculo 
rojizo alrededor de su frente y, en 
otras ocasiones, se veían pequeñas 
ampollas y marcas amoratadas re-
dondeadas en forma de espinas, que 
descendían hacia sus ojos. Una de es-
tas marcas atravesaba su ojo derecho, 
provocando que derramara lágrimas 
sanguinolentas.

Como las hermanas del monaste-
rio no hallaban la manera de ayudar 
a Verónica con su «enfermedad», el 
obispo diocesano, Mons. Lucas Anto-
nio Eustachi, decidió actuar con cau-
tela. Determinó que la sometieran a 
un tratamiento médico y una cirugía 
para tratar de curar esas marcas, que 
podrían ser causadas por alguna en-
fermedad desconocida. No se obtuvo 
ningún resultado y las marcas perma-
necieron en su rostro. Ante la imposi-
bilidad de curar las heridas, el obispo 
declaró que dicho fenómeno no podía 
atribuirse a causas naturales.

Al verla así ceñida con su corona 
regia, el divino Salvador pensó que 
había llegado el momento de reali-
zar el desposorio místico con Veró-
nica, que le había prometido desde 
la infancia. Las nupcias, celebradas 
durante la comunión del domingo de 
Pascua de 1694, fueron preparadas 
por gracias arrebatadoras de amor a 
Dios y del deseo abrasado de unir-
se a Él, seguidas de un período de 
completa aridez y oscuridad interior, 
durante el cual Verónica repetía con 
suma resignación: «Dios mío, si es de 
tu agrado que yo esté así, el mío tam-
bién es firme en lo mismo. No quiero 
nada más que tu voluntad y tu com-
pleto agrado».10

Las llagas del Señor

Por una acción especial de la gra-
cia, Verónica comprendía el misterio 
que esconde el sufrimiento. Aceptan-
do y amando el sacrificio, se sintió 
inspirada a pedir ser crucificada con 
Jesucristo, petición que no tardó en 
ser atendida.

Durante una manifestación so-
brenatural que tuvo lugar el Viernes 
Santo de 1697, vio que de las divinas 
llagas del Señor salían cinco rayos, 
que se transformaron en pequeñas 
llamas. Cuatro de ellas contenían 
clavos, que le perforaron las manos y 
los pies, y la otra tenía una lanza de 
oro, que le atravesó el corazón. «Sentí 
un gran dolor; pero en el mismo do-
lor me vi y me sentí completamente 
transformada en Dios»,11 explicó Ve-
rónica más tarde.

Habiendo sido informado de tales 
fenómenos, Mons. Eustachi quiso 
una vez más asegurarse de la veraci-
dad de los hechos. Para ello nombró al 
sacerdote jesuita Juan María Crivelli 
confesor extraordinario del convento 
por dos meses, con permiso para so-
meter a Verónica a diversas pruebas.

Tras haber escuchado la confesión 
general de la religiosa y el relato por-

menorizado de todos los dones reci-
bidos por ella, el sacerdote le instruyó 
que se pusiera en oración y le pidiera 
al Señor y a la Santísima Virgen que 
le revelaran todo lo que él —el P. Cri-
velli— le ordenaría por medio de ac-
tos interiores, sin mover los labios ni 
hacer ningún gesto. Las peticiones del 
sacerdote eran: que la llaga de su cos-
tado se abriera y fluyera sangre; que 
esta misma llaga permaneciera abierta 
el tiempo que él determinara; que en 
su presencia se cerrara cuando le fuera 
indicado; que Verónica padeciera los 
tormentos de la Pasión delante de él, 
en el momento que él escogiera; y que 
sufriera también la crucifixión en su 
presencia y de pie, y no en su cama, 
como solía ocurrir.

Después de formular mentalmente 
estas peticiones, el P. Crivelli le pre-
guntó a Verónica qué le habían co-
municado Jesús y María Santísima, y 
ella enumeró a la perfección las cinco 
peticiones. En días posteriores, según 
las instrucciones del jesuita, todo se 
llevó a cabo al pie de la letra.

Intercambio de corazones

Verónica entendió la sublimidad 
de los sufrimientos del Hombre-Dios 
y se unió a ellos con verdadera com-
pasión. De todo lo que le sucedía en 
el campo sobrenatural, sabía sacar 
consecuencias inmediatas para su 
día a día, de modo a conformar sus 
pensamientos y acciones a los deseos 
del Señor. Una de sus experiencias 
místicas más notables demuestra cla-
ramente esta realidad.

Un día se le apareció el Señor y 
le sacó del pecho el corazón. Soste-
niéndolo en sus divinas manos, le 
preguntó: «Dime, ¿de quién es este 
corazón?». Sin dudarlo, Verónica 
respondió de inmediato: «Es tuyo, 
Señor». Nuevamente el Redentor le 
hizo la misma pregunta, pero esta vez 
su corazón respondió con ella que le 
pertenecía. Al repetir la pregunta por 
tercera vez, Jesús abrió su sacrosanto 
costado e introdujo el corazón de la 

Como muestra de amor, el Señor 
marcó física e indeleblemente  
en el corazón de Verónica los 

instrumentos de su Pasión

Copia exacta del dibujo que hizo la santa 
de los símbolos grabados en su corazón

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      33

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

religiosa en su propio corazón sagra-
do, haciéndola sentirse abrasada de 
amor. Al retirarlo de este divino sa-
grario, el corazón de Verónica quedó 
cubierto de llagas, atravesado por una 
herida de lado a lado y cubierto con 
los instrumentos de la Pasión, como 
esculpidos. Marcado indeleblemente 
con los estigmas del infinito amor del 
Señor, su corazón fue devuelto a su 
pecho.

Entonces la Santísima Virgen la 
cubrió con un vestido blanco y el di-
vino Maestro le entregó el anillo de 
bodas, pidiéndole que pronunciara 
las palabras de la profesión religiosa. 
Al oír la promesa de los votos, Jesús 
le aseguró la vida eterna, siempre y 
cuando ella cumpliera todo que en 
ese momento había prometido. Esta 
grandiosa ceremonia fue coronada 
por una serie de revelaciones y comu-
nicaciones celestiales, que ella nunca 
pudo contar…

Signos grabados en el corazón

Por obediencia, Verónica dibujó 
los símbolos grabados en su corazón. 
Para ello, ya que no tenía habilidades 
artísticas, pidió la ayuda de dos reli-

giosas, sin revelarles de qué se trata-
ba.

Colocaron veinticuatro signos so-
bre un papel rojo cortado en forma de 
corazón, entre ellos una cruz con las 
letras C, F, V y O grabadas en ésta. 
La interpretación de estas letras lo re-
veló ella misa: caridad, fe y fidelidad 
a Dios, humildad y voluntad de Dios, 
y obediencia.

También dibujaron una corona de 
espinas y una bandera en una asta que 
cruzaba la cruz, la cual según decía 
ella era el signo de la victoria. En la 
parte superior de la bandera figuraba 
la letra J, que simbolizaba el nombre 
de Jesús, y en la parte inferior la letra 
M, de María Santísima.

Había igualmente dos llamas, que 
representaban el amor a Dios y al 
prójimo, además de los símbolos de 
la Pasión de Jesús: un martillo, unas 
tenazas, una caña, una esponja, un 
vestido —símbolo de la túnica in-
consútil del Señor—, un cáliz, dos 
heridas, una columna, tres clavos, un 
látigo y siete espadas —figura de los 
dolores de la Virgen. En el corazón 
aparecían otras tres letras: P, P y V, 
que significan padecer, paciencia y 
voluntad de Dios.

1 Los datos hagiográficos conte-
nido en este artículo han sido 
sacados de: SALVATORI, Fi-
lippo María. Vita di Santa Ve-

ronica Giuliani. Roma: Sal-
viucci, 1839.

2 Ídem, p. 7.
3 Ídem, p. 9.

4 Ídem, p. 8.
5 Ídem, p. 11.
6 Ídem, pp. 23-24.
7 Ídem, p. 35.

8 Ídem, p. 39.
9 Ídem, p. 48.
10 Ídem, p. 56.
11 Ídem, p. 84.

Fin del calvario

Finalmente, llegó el término de 
su viaje terrenal. Después de la co-
munión, Verónica sufrió un ataque 
de apoplejía que le hizo perder el 
movimiento de todo el lado izquier-
do, pero sin afectarle la conciencia 
ni el habla. Con el paso de los días 
su estado de salud empeoraba con 
fiebre, dolores y malestar. Tras una 
agonía de treinta y tres días, fallecía 
el 9 de julio de 1727.

Dos meses y medio después de 
su muerte, por orden del obispo dio-
cesano, unos cirujanos, acompaña-
dos por autoridades eclesiásticas, 
realizaron la autopsia a su corazón 
y pudieron confirmar la existencia 
de las figuras grabadas en él.

Al hacer un seguimiento de su 
vida nos vienen a la mente las pa-
labras del Apóstol: «Completo en 
mi carne lo que falta a los pade-
cimientos de Cristo» (Col 1, 24). 
Aceptando las pruebas que la Pro-
videncia le pedía, Santa Verónica 
Giuliani dejó que la cruz del Señor 
la transformara, uniéndola al Re-
dentor. Alcanzó así el fin tan anhe-
lado, es decir, la felicidad eterna en 
el Cielo. 

Imagen mortuoria de la santa, que contiene sus reliquias - Monasterio de Santa Verónica Giuliani, Città di Castello (Italia)

Habiendo entendido el misterio oculto en el sufrimiento y amado el sacrificio, Santa Verónica alcanzó  
el fin tan anhelado, es decir, la felicidad eterna en el Cielo

Sumario  Sumario



õ Hna. Patricia Victoria Jorge Villegas, EP

El manto de Elías a través de 
los tiempos

C

34      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Elías y la orden carmelitana

El solemne recorrido de la historia suele vincular el simbolismo de 
ciertos lugares a los personajes que allí actuaron. Pero al considerar 
la figura de Elías, nos sorprende constatar que la grandeza de su 
profetismo traspasó los límites del tiempo y del espacio…

armelo… ¡Palabra que resue-
na en la historia como una 
campana! Evoca aconteci-
mientos grandiosos, trae a la 

memoria hazañas proféticas y hechos 
extraordinarios de hombres escogidos. 
Montaña de los profetas, donde Elías, 
el ígneo, se enfrentó a los sacerdotes de 
Baal y los mató en el torrente de Qui-
són (cf. 1 Re 18, 18-40). Monte de las 
promesas, en el que el mismo profeta 
vio y saludó de lejos (cf. Heb 11, 13) a 
la Bienaventurada Virgen María, pre-
figurada en la nubecilla que surgió del 
mar anunciando una lluvia torrencial 
sobre Israel (cf. 1 Re 8, 42-46).

Pero el monte Carmelo también 
implica una simbología mística. Al 
referirse a la esposa del Cantar de los 
Cantares, el autor sagrado dice que su 

cabeza «se yergue como el Carmelo» 
(7, 6); e Isaías profetiza que el «es-
plendor del Carmelo» (35, 2) se dará 
a aquella que, como tierra virgen, 
hará florecer el lirio. Por eso, algunos 
autores medievales afirmaban que 
la palabra Carmelo podría significar 
alabanzas a la Esposa, y el carmelita 
sería quien las canta.1

La montaña del Carmelo

Los espacios elevados siempre 
han jugado un papel importante en 
la historia de la salvación. Las Es-
crituras nos lo demuestran al men-
cionar al monte Sinaí como el lugar 
sagrado de la Revelación y la Ley, o 
al monte Sion, donde el Señor Dios 
estableció su santuario. Lo mismo 
ocurre con el Carmelo.

Este monte se encuentra en Israel, 
al sur de la bahía de Haifa, a lo largo 
de la costa mediterránea. La montaña 
está revestida de una frondosa vege-
tación, lo que le confiere el nombre 
de Karmel, cuyo significado en he-
breo es viña o jardín,2 o bien, como 
propone Dom Guéranger, «planta-
ción del Señor».3

En tiempos de Elías, el acceso al 
monte Carmelo era extremadamen-
te difícil, lo que favorecía la soledad 
y el recogimiento. Siglos después, 
San Juan de la Cruz lo relacionaría 
con la ascensión de un alma en la vida 
espiritual al escribir su famosa obra 
Subida al Monte Carmelo. Probable-
mente, todas esas características lle-
varon al tesbita a elegir ese sitio para 
establecer en él la comunidad de sus 

En estas páginas y siguientes, vista del monte Carmelo (Israel)

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espatriciavictoriajorgevillegas/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      35

discípulos, los llamados «hijos de los 
profetas» (2 Re 2, 3).

La estirpe de los profetas

Elías pasó sus días ejerciendo la 
venganza de Dios contra el mal que 
se extendía en Israel y reconciliando 
el corazón de los padres con sus hijos 
(cf. Eclo 48, 1-10). ¡Bienaventurados 
los que lo conocieron y fueron honra-
dos por su amistad! (cf. Eclo 48, 11). 
Sin embargo, el Señor de los ejércitos, 
por cuya causa celaba ardientemente 
el profeta, lo arrebató hacia sí, en pre-
sencia de Eliseo, que permaneció en 
la tierra como depositario del espíritu 
y el profetismo de su maestro.

Los hijos de los profetas se re-
unieron en torno a Eliseo y, reco-
nociendo en él el espíritu de Elías 
(cf. 2 Re 2, 15), lo eligieron como el 
primero entre ellos. Eliseo, entonces, 
se convirtió para ese núcleo profético 
y su posteridad en lo que Pedro sería 
para la Iglesia:4 al poseer una primacía 
como Elías, «nada era imposible para 
él» (Eclo 48, 14a). Habiendo recibido 
el manto de su señor, perpetuó el pro-
fetismo en la tierra e «incluso muerto, 
su cuerpo profetizó» (Eclo 48, 14b).

La orden del Carmen 
en sus orígenes

Los hijos de los profetas, ya en 
tiempos de Eliseo, construyeron una 
casa en el Carmelo para poder resi-
dir juntos (cf. 2 Re 6, 1-7), retirados 
como eremitas. A partir de aquí, la 
tradición carmelita está llena de mis-
terios. ¿Cómo se desarrolló la exis-
tencia de esa veta eliática hasta la 
venida de Nuestro Señor Jesucristo? 
¿Habrían dado lugar a otras formas 
de vida, como los esenios? ¿Supieron, 
quizá por revelación, que los tiempos 
del Mesías habían llegado? Poco se 
sabe sobre esto…

Una hermosa tradición dice que 
los hijos espirituales de Elías y Eliseo 
se hicieron cristianos en la primera 

pontificio Aimeric Malafaida, y los 
solitarios del Carmelo comenzaron a 
adquirir las costumbres conventuales 
ya vividas en Occidente.6

El soplo de la gracia: de 
Oriente a Occidente

No obstante, en la Europa medie-
val surgía un nuevo modo de vida 
religiosa: las órdenes mendicantes. 
Los frailes franciscanos y domi-
nicos atraían vocaciones de todas 
partes. Al mismo tiempo, en Orien-
te, las invasiones sarracenas ame-
nazaban la vida de los cristianos, y 
los ermitaños del Carmelo se vieron 
obligados a abandonar aquel lugar 
sagrado, cuna del profetismo y de su 
vocación. La Providencia, sin em-
bargo, tenía un designio al permitir 
tales vicisitudes: ¡expandir el Car-
melo por todo Occidente!

Así pues, en 1238 llegaban los pri-
meros monjes carmelitas a Sicilia, 
Chipre y España.7 Con todo, tal era el 
número de religiosos mendicantes en 
aquellos lugares que a menudo ocu-
rría la siguiente escena. Para cumplir 
el ideario evangélico, dos frailes re-
corrían las casas pidiendo limosna o 
alimentos, y siempre eran atendidos 
generosamente. Sin embargo, co-
menzaron a aparecer unos hábitos 
distintos, que provocaban cierta irri-
sión: una túnica marrón, con cordón 
en la cintura y una capa con barras, 
es decir, blanca con rayas beige o 
marrón. Cuando se les preguntaba 
a qué orden pertenecían o quién era 
su fundador, los monjes respondían, 
de acuerdo con la regla, que eran los 
sucesores de Elías y Eliseo y que pro-
cedían del monte Carmelo…8

Reforma del hábito y 
aparición del escapulario

Así empezaba la epopeya carme-
litana en el cristianismo occidental. 
Las costumbres europeas les obliga-
ron a cambiar la capa con barras por 

Profeta Elías - Basílica de  
Nuestra Señora del Carmen, São Paulo

La soledad y el recogimiento del 
Carmelo llevaron a Elías a constituir 
en ese lugar la comunidad de sus 

discípulos, los «hijos de los profetas»

predicación de los Apóstoles y que 
ya allí conocieron a María Santísima, 
cuya venida habían profetizado sus 
padres en la montaña del Carmelo. 
Por eso regresaron con más fervor al 
monte santo y edificaron una capilla 
a Nuestra Señora en el mismo lugar 
donde Elías había divisado la nube-
cilla. Este hecho les confirió el título 
de Hermanos de la Santísima Virgen 
María del Monte Carmelo.5

Hasta el siglo xii, estos ermitaños 
aún eran desconocidos en Occiden-
te, pues vivían solamente en aquella 
elevación. En esta época se unieron 
a ellos algunas personas llegadas de 
Europa debido a la formación del 
Reino Latino de Jerusalén, que se 
inició con las cruzadas. Fue entonces 
cuando San Bertoldo de Calabria fue 
elegido primer prior general de los 
Carmelitas, por mandato del legado 

Ti
m

ot
hy

 R
in

g

Sumario  Sumario



36      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

una blanca, como se mantiene hasta 
hoy. Pero la Santísima Virgen aún de-
seaba confirmar la predilección que 
tenía por sus hijos del Carmelo.

El primer capítulo general de los 
carmelitas de Occidente, reunido en 
Inglaterra, eligió prior a San Simón 
Stock, el cual comenzó la lucha por 
la aprobación de su orden con el sumo 
pontífice. En la noche del 15 al 16 de 
julio de 1251, Nuestra Señora se le 
apareció al santo y le entregó, como 
signo de su elección, el escapulario, 
diciéndole: «El que muera con él no 
padecerá el fuego eterno».

A partir de entonces, esta ves-
timenta mariana sería el distintivo 
principal del carmelita. Así como 
Elías entregó su manto a Eliseo, un 
gesto que simboliza no sólo el disci-
pulado, sino también que el discípulo 
es propiedad del maestro, así también 
la Santísima Virgen dejaba consig-
nado para siempre que aquel que usa 
su escapulario es de su propiedad. 

Y les confirmaba una vez más a los 
miembros de la orden del Carmen  
—quienes por Ella habían vivido en 
la esperanza desde los días del pro-
feta Elías, la habían amado incluso 
antes de su nacimiento y junto a la 
fuente del monte Carmelo cantado 
sus alabanzas para anunciar su lle-
gada— que le pertenecían a Ella, que 
eran sus discípulos y sus profetas.

¿Dónde encontrar a Elías?

Nuestro Señor Jesucristo vino a 
cumplir la ley y los profetas, siendo 
Él mismo la Ley y la Profecía realiza-
das. Sus palabras, no obstante, tam-
bién están envueltas en los misterios 
del profetismo…

La Transfiguración acababa de su-
ceder. Atónitos, los apóstoles Pedro, 
Santiago y Juan habían contemplado 
a Moisés y a Elías rodeados de gloria, 
conversando con el Maestro. Los dis-
cípulos, reunidos a su alrededor, oye-
ron entonces estas sublimes palabras: 

«Elías vendrá y lo renovará todo» 
(Mt 17, 11).

En efecto, el espíritu de Elías 
alentó a muchas almas a lo largo de 
la historia de la Iglesia y las mani-
festaciones de su profetismo relucie-
ron con matices siempre nuevos en 
sus hijos espirituales. El Bautista ya 
había causado asombro en Israel, se-
ñalado por el propio Redentor como 
un nuevo Elías (cf. Mt 11, 14). ¿Y 
cómo no entreverlo, ya durante la 
era de la nueva ley, en los arrebatos 
místicos de San Juan de la Cruz o en 
las inflamadas profecías del Beato 
Francisco Palau? La humanidad dis-
cernió la gloria del tesbita en la gesta 
incomparable de San Simón Stock, 
en las heroicas gestas militares de 
San Nuno Álvares Pereira y en la 
milagrosa protección de Ana de 
San Bartolomé enfrentándose a los 
herejes calvinistas.

Del elevadísimo grado de unión 
de Elías con Dios brotaron innumera-

San Eliseo, San Juan Bautista, San Simón Stock y San Juan de la Cruz

El espíritu de Elías alentó a muchas almas a lo largo de la historia de la Iglesia y las manifestaciones de su  
profetismo relucieron con matices siempre nuevos en sus hijos espirituales

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      37

﻿1 CICCONETTI, O Carm, Car-
lo. «El profeta Eliseo, primo-
génito y modelo de los carme-
litas». In: VV. AA. Eliseo, o el 
manto de Elías. Burgos: Mon-
te Carmelo, 2000, p. 74.

﻿2 Cf. VÁZQUEZ ALLEGUE, 
Jaime. כרמל. In: Dicciona�D
rio bíblico hebreo-español es-
pañol-hebreo. 2.ª ed. Estella: 
Verbo Divino, 2003, p. 113; 
POLENTINOS, OSA, Valen-

tín. Carmelo. In: DÍEZ MA-
CHO, MSC, Alejandro; BAR-
TINA, SJ, Sebastián (Dir.). 
Enciclopedia de la Biblia. 
2.ª ed. Barcelona: Garriga, 
1969, t. II, col. 149.

﻿3 GUÉRANGER, OSB, Prosper. 
L’Année Liturgique. Le temps 
après la Pentecote. 10.ª ed. 
Paris: H. Oudin, 1913, t. IV, 
p. 156.

﻿4 Cf. CICCONETTI, op. cit., 
p. 70.

﻿5 Cf. GUÉRANGER, op. cit., 
p. 149.

﻿6 Ídem, pp. 149-150.
﻿7 Cf. ORTEGA, OCD, Pedro. 

Historia del Carmelo Teresia-
no. 3.ª ed. Burgos: Monte Car-
melo, 2010, p. 33.

﻿8 La primera regla carmelita-
na fue escrita por San Alber-

to, patriarca de Jerusalén, en el 
siglo xii, cuando San Bertoldo 
ya era prior general del Car-
melo. No obstante, con el tras-
lado a Occidente fue necesa-
rio reformar la regla primitiva, 
en la que se agregó ese porme-
nor sobre la petición de limos-
nas y la respuesta que debían 
ser dadas a las preguntas acer-
ca de la orden.

bles gracias para la orden. Sin duda, 
místicas como Santa Teresa Marga-
rita Redi, Santa María Magdalena de 
Pazzi y Santa Isabel de la Trinidad 
son sólo destellos de aquel mismo 
profetismo eliático que en lo alto del 
Horeb declaró con ardor: «Me consu-
me el celo por el Señor, Dios de los 
ejércitos» (1 Re 19, 14).

Finalmente, la sangre de Elías 
también regó copiosamente la Histo-
ria, haciendo florecer innumerables 
mártires para la gloria de los Cielos, 

bañando las tierras de Compiègne, 
Guadalajara, Dachau, Gora… ¿Cuán-
tos frutos se pueden esperar aún de 
un espíritu que engendró desde la 
gran Santa Teresa hasta la virgen-
guerrera de Lisieux, Santa Teresa del 
Niño Jesús?

Sin embargo, todavía resuena en 
los corazones que arden de esperanza 
por la gloria de Dios la profecía del 
Señor: «¡Elías tiene que venir!». ¿Ha-
brá llegado ya el Elías profetizado por 
el divino Maestro? ¿Está cerca el mo-

mento en que se restablecerá el orden 
en el mundo y en la sociedad? ¿No 
será que, como afirma San Pablo, «ha 
quedado un resto, elegido por gracia» 
(Rom 11, 5), que no ha doblado la ro-
dilla ante Baal (cf. 1 Re 19, 18), una 
pequeña nube, prenuncio del adveni-
miento de María sobre la tierra?

Subamos, pues, a la montaña sa-
grada del Carmelo, busquemos en el 
horizonte los signos del regreso del 
profeta Elías… Ciertamente, los en-
contraremos. ²

San Nuno Alvares Pereira, Beata Ana de San Bartolomé, Santa Teresa de Jesús y Santa Teresa del Niño Jesús

¿Cuántos frutos se pueden esperar aún de un espíritu que engendró desde la gran Santa Teresa hasta  
Santa Teresa del Niño Jesús, entre otros innumerables místicos, guerreros y mártires?

Fo
to

s:
 F

ra
nc

is
co

 L
ec

ar
os

 / 
Ju

an
 C

ar
lo

s 
V

ill
ag

óm
ez

 / 
Ti

m
ot

hy
 R

in
g

Sumario  Sumario



Lenitivo para un corazón materno

A

38      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Una situación alarmante, un corazón materno abrumado por 
preocupaciones e incertidumbres, una oración, una rosa y una 
señal del Sagrado Corazón de Jesús…

las profundas transforma-
ciones de mentalidades y 
costumbres que sacudían 
al mundo en las primeras 

décadas del siglo xx le siguieron las 
revoluciones políticas. Sin embargo, 
si en otros países minorías revolucio-
narias se embriagaron de sangre, en 
nuestro inmenso y tranquilo Brasil la 
voluntad de no luchar superaba casi 
siempre a la voluntad de vencer. En la 
mayoría de los casos, hábiles jugadas 
políticas evitaron enfrentamientos cu-
yas consecuencias podrían haber sido 
trágicas.

Hasta 1930, Brasil vivió bajo un 
régimen conservador, de base rural 
y con rasgos aristocráticos, pero 
que afirmaba su adhesión doctri-
naria a una democracia liberal, re-
presentativa, fundada en el sufragio 
universal. Era notoria la contradic-
ción entre la inspiración doctrinaria 
y la práctica política. La historia 
calificó a este régimen como la Re-
pública Vieja.

Entonces se inició en nuestro país 
una ola de protestas en varios secto-
res, que exigían la coherencia de la 
práctica política con la inspiración 
doctrinaria. En medio de esa inten-
sa exacerbación de ánimos así crea-
da, la Revolución de 1930, llevada a 
cabo con la divisa de la Alianza Li-
beral, derrocó a la República Vieja.

Era natural que Dña. Lucilia, 
una mujer de hábitos y conviccio-

nes conservadores, viese con inquie-
tud las diversas sublevaciones que 
marcaban el fin de un Brasil y el co-
mienzo de otro.

El levantamiento armado de 1930 
sorprendió al joven Plinio en una ha-
cienda de Campos do Jordão, donde 
pasaba unos días con sus primos. 
Evidentemente, la preocupación de 
Dña. Lucilia por la integridad de su 
hijo era enorme, sobre todo porque 
se volvieron insistentes los rumores 
sobre una movilización general de los 
jóvenes en edad militar para combatir 
a las tropas rebeldes.

«A quienes Dios les da la fe, Él 
mismo les exige esperanza»

Plinio, en cuanto pudo, le envió 
una carta, rebosante de amor filial, en 
la cual le describía la espléndida ha-
cienda en donde estaba siendo objeto 
de una excelente acogida. Por lo tan-
to, su madre no debía preocuparse ni 
por su bienestar ni por su salud. Des-
pués de decirle que había ofrecido la 
comunión por Dña. Lucilia en Pinda-
monhangaba y pedirle noticias de la 
familia, Plinio le da un filial consejo 
en ese convulso período.

Pasemos, ahora, a usted. Espe-
ro que tenga la suficiente dosis de 
espíritu religioso que requieren las 
circunstancias. La esperanza es 
una virtud que procede de la fe.

A aquellos a quienes Dios les da 
la fe, Él mismo les exige esperanza. 
Espere, pues, en Dios, porque ni un 
solo cabello cae de nuestra cabeza 
sin su consentimiento. Y, siendo así, 
¿qué hemos de temer nosotros cuan-
do estamos protegidos por un Dios de 
poder y misericordia infinitos? Usted, 
a quien tanto le gusta guiarse por los 
principios del abuelo Ribeiro, debe 
acordarse de la gran confianza que él 
tenía en Dios hasta el punto de dar sus 
últimos 2.000 reales a un pobre, segu-
ro de que nada le faltaría, mientras no 
le faltase la gracia de Dios. Y usted 
que, a diferencia de él, frecuenta los 
sacramentos, debe tener en Dios una 
confianza aún mucho mayor.

Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Los rumores sobre una movilización de 
los jóvenes en edad militar hicieron que 

Dña. Lucilia temiera por su hijo

Doña Lucilia con 52 años

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      39

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Comulgue asiduamente, pero 
sin sacrificio para su salud, y réce-
le mucho a Nuestra Señora. El res-
to se arreglará.

Mándele afectuosísimos abrazos 
y besos a papá, a Rosée, a la abuela 
y a María Alice. A Antonio, un fortí-
simo y fraternal abrazo. A tía Yayá, 
tío Adolpho, Dora, y Adolphinho, 
muchos abrazos y recuerdos. A to-
dos los demás de la familia, lo mis-
mo. Para usted, finalmente, todo 
mi corazón, todo mi afecto, todo mi 
cariño y todo mi respeto. Bendiga 
al hijo que tanto la quiere.

Poco después, Plinio escribía 
nuevamente a su madre, renovando 
con respeto de hijo las recomenda-
ciones de la misiva anterior:

Mi querida mamá
Le escribo ésta para enviarle 

un beso afectuosísimo y pedirle 
que recuerde que es católica y que la 
protección de Dios nunca le faltará. 
Comulgué hoy aquí y recé mucho por 
usted y por todos los nuestros. Jesús 
me atenderá.

Mucho cuidado con su hígado. 
Dígale a Rosée, a quien envío un ca-
riñoso beso, que no se olvide de mi 
petición; ella sabe de qué se trata.

Para usted, mi bien, todo mi cora-
zón. Hasta pronto. Bendiga a su hijo.

Continuas oraciones de 
una madre extremosa

Quien lee, en otra carta de la 
misma época —esta vez escrita por 
Dña. Lucilia a Plinio—, la referencia 
a las innumerables oraciones rezadas 
por sus intenciones, para que Dios lo 
preservase de los peligros, bien pue-
de notar la aflicción en la que ella se 
encontraba.

São Paulo, 13-10-1930
¡Hijo querido!
Espero en Dios que estés con sa-

lud, y por Él te pido que, con el máxi-
mo cuidado y prudencia, evites toda 
y cualquier molestia o accidente.

Mi hígado está mejor de lo que 
esperaba, y en cuanto a mi salud no 

te preocupes, pues lo estoy llevando 
con regularidad.

Tu abuela está en franca convale-
cencia, felizmente. María Alice aún 
tose un poco, pero ya está mejor, y reza 
todos los días por ti. Yo lo hago todo el 
día… rosarios, coronillas, letanías, no-
venas, etc.; ya les he pedido oraciones 
a las monjas de la Luz, que mandaron 
unas cuatro o seis piedritas de la tum-
ba de Fray Galvão, que desearía poder 
enviarte para que las lleves siempre 
encima para curarte o preservarte de 
molestias y peligros. Voy a pedir ora-
ciones también a las monjas de Perdi-
ces, y encender todos los días una vela 
a San Expedito. Les he hecho promesas 
al Sagrado Corazón de Jesús, a María 
Auxiliadora, a Santa Teresa del Niño 
Jesús y a San Luis, tu protector. ¡Dios 
permita que la paz vuelva pronto! Nos 
quedaremos en la capital, pues creo 
que nada habrá por aquí. Tu padre, 
hermanos y de casa de tu tío, te man-
dan abrazos.

«Loca» de saudades, te abrazo, te 
beso mucho y mucho, y te colmo de 
bendiciones.

De tu madre muy extremosa.
Lú

¿Una señal del Sagrado 
Corazón de Jesús?

A un corazón tan bondadoso, la 
Divina Providencia no lo dejaría 
sin consuelo alguno. Durante sus 
aflicciones, Dña. Lucilia fue objeto 
de una manifestación de la celestial 
bienquerencia del Sagrado Corazón 
de Jesús.

El hecho sucedió en un momen-
to en que su angustia, debido a la 
situación de Plinio, alcanzó un clí-
max. Mientras rezaba y ponía una 
rosa en un pequeño florero a los 
pies de la imagen del Sagrado Co-
razón de Jesús, en la sala de visitas, 
Dña. Lucilia imploró al divino Sal-
vador que librase a su hijo del peli-
gro y, por otro lado, que le diese una 
señal de haber sido atendida.

Formulada la súplica, bajó al jar-
dín, donde mientras caminaba un 

poco, ciertamente, proseguía piado-
samente sus oraciones.

De repente, oyó un atronar de ca-
ñones a lo lejos, lo que la alarmó mu-
cho. Poco después llegó la noticia de 
la renuncia del presidente Washington 
Luis, en Río de Janeiro; los cañona-
zos festejaban la victoria del levanta-
miento militar.

Su primera reacción al oír la noti-
cia —cuya consecuencia inmediata 
era el fin de las hostilidades— fue po-
nerse a los pies del Sagrado Corazón 
de Jesús para agradecerle ese efecto 
de los complejos acontecimientos 
que comenzaban a desarrollarse en 
el país. Cuál no fue su sorpresa cuan-
do, al acercarse a la referida imagen, 
encontró deshojados en el suelo los 
pétalos de la rosa colocada allí poco 
antes.

Hasta el final de su vida contaría 
este expresivo episodio, vibrante de 
gratitud hacia su divino Protector. ²

Extraído, con pequeñas 
adaptaciones, de: Doña Lucilia. 

Città del Vaticano-Lima: 
LEV; Heraldos del Evangelio, 

2013, pp. 302-308.

«Mi querida mamá, recuerde que es 
católica y que la protección de Dios 

nunca le faltará»

Plinio en la unidad «Línea de tiro 52», en 1929

Sumario  Sumario



Reina de la nación y de los corazones
C olombia, 1998. La imagen peregrina de Nuestra Se-

ñora de Fátima recorre varias ciudades del país, lle-
vada por los Caballeros de la Virgen —como se les co-
noce allí a los Heraldos del Evangelio— y su fundador, 
Mons. João Scognamiglio Clá Dias, dejando una huella 
indeleble en los corazones. Veintiséis años después, Ma-
ría Santísima ha querido estar de nuevo con sus hijos, 
como prolongación de las gracias que derramara antaño, 
y demostrar que es, de hecho, Reina de Colombia.

Así pues, del 1 y al 10 de mayo el coro y orquesta del 
seminario mayor de los Heraldos del Evangelio, situa-
do en Mairiporã (Brasil), realizó una gira por Colombia, 

atrayendo a miles de almas para alabar a la Madre de 
Dios. Las presentaciones tuvieron lugar en el Movistar 
Arena, de Bogotá; en el santuario del Sagrado Corazón 
de Jesús, de Armenia; en la iglesia de Nuestra Señora 
de Fátima, de Pereira; en la iglesia de Santa Mónica, de 
Cali; en la catedral de Nuestra Señora del Rosario del 
Palmar, de Palmira; en la catedral de María Reina, de 
Barranquilla; en la catedral de Santa Marta, de la ciudad 
del mismo nombre; en la plaza Mayor, de Medellín; y en 
la catedral de San Nicolás, de Rionegro.

Todo el programa contó con una amplia cobertura en 
los principales canales de radio y televisión locales.

RionegroRionegro

BogotáBogotá

BogotáBogotá

MedellínMedellín MedellínMedellín

CaliCaliFo
to

s:
 J

es
se

 A
rc

e 
/ I

va
no

 G
av

ila
ne

s

Sumario  Sumario



BogotáBogotá

BogotáBogotá

ArmeniaArmenia

PereiraPereira

BarranquillaBarranquilla

Santa MartaSanta Marta RionegroRionegro

MedellínMedellín

Entrevistas concedidas a varias emisoras de ColombiaEntrevistas concedidas a varias emisoras de Colombia

Sumario  Sumario



42      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Ecuador – En el mes de mayo, la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María visitó la sede del Gobierno de 
la Provincia del Azuay, donde fue coronada por el gobernador, Santiago Malo (foto 1); el 80.º Grupo de Artillería del 
Ejército Ecuatoriano, de Cuenca (foto 2); y la catedral de San Francisco, de Azogues, cuya misa de bienvenida fue 
presidida por Mons. Oswaldo Vintimilla Cabrera, obispo diocesano (foto 3).

Fo
to

s:
 E

m
ili

o 
P

áe
z

Fo
to

s:
 M

at
he

us
 T

an
eg

ut
i

Brasil – En apoyo a la población de Río Grande do Sul, después de la catástrofe que devastó el estado, los Heraldos del 
Evangelio animaron con sus cantos la procesión realizada en la localidad de Frederico Westphalen con ocasión del centenario 
del martirio de los Beatos Manuel González y Adilio Daronch, ocurrido en el municipio de Três Passos el 21 de mayo de 1924. 
Después de la procesión, hubo una misa solemne, presidida por Mons. Antonio Carlos Rossi Keller, obispo diocesano.

Fo
to

s:
 T

at
ia

ne
 d

e 
O

liv
ei

ra

Brasil, Montes Claros – Cerca de 3.000 personas participaron en la 3.ª Romería de los Milagros, realizada el 19 
de mayo en honor de Nuestra Señora de Fátima. Entre oraciones y cantos, los fieles recorrieron a pie una distancia 
de 13 km, desde la Estrada da Produção hasta la iglesia de Nuestra Señora de los Clarísimos Montes, donde 
asistieron a la santa misa.

1 2 3

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      43

Fo
to

s:
 A

le
ja

nd
ro

 S
ot

o

El Salvador – El 4 de mayo, trabajadores del Valle El Ángel, de San Salvador, se reunieron en la iglesia en 
construcción del Centro de Espiritualidad de los Heraldos del Evangelio de San Salvador, para tener un momento 
de oración junto a la Virgen de Fátima, al final del cual hubo distribución de ropa y alimentos, seguido de un 
generoso almuerzo de confraternización.

Fo
to

s:
 V

ic
en

t B
as

si

Estados Unidos – Los Heraldos del Evangelio realizaron en mayo una misión mariana en la parroquia de San Miguel, 
de Hudson, ocasión en la que la parroquia fue consagrada al Inmaculado Corazón de María (fotos 2 y 3). En el mismo 
mes, la imagen peregrina de la Virgen visitó las instalaciones de la Academia San Benito, de Natick, llevando su 
mensaje de fe y esperanza a profesores y estudiantes (foto 1).

Fo
to

s:
 R

og
er

io
 B

al
da

ss
o

Italia – También se llevaron a cabo varias misiones marianas en suelo italiano en el mes dedicado a la Madre de 
Dios. En las fotos, aspectos de las actividades en San Ferdinando, Reggio Calabria (foto 1); en la iglesia de los 
Santos Ángeles Custodios, de Roma, donde la imagen peregrina fue coronada por Mons. Daniele Salera, obispo 
auxiliar (foto 2); y en Fisciano, Salerno (foto 3).

1 2 3

1 2 3

Sumario  Sumario



44      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Varsovia prohíbe los crucifijos 
en lugares públicos

Un decreto firmado por el alcalde 
de Varsovia (Polonia) prohibe la ex-
hibición de crucifijos y otras imáge-
nes religiosas en los espacios y ofici-
nas públicos de la ciudad. La medida, 
basada en la ley de Garantías de la 
Libertad de Conciencia y Religión, 
exige la eliminación de todos los sím-
bolos religiosos y se aplicará de for-
ma obligatoria en la capital.

La determinación suscitó un gran 
número de opositores, escandalizados 
por el ataque directo a las tradiciones 
cristianas y culturales del país, y por 
la violación de la Constitución, que 
garantiza a los ciudadanos el derecho 
a manifestar públicamente su religión.

Posible curación 
milagrosa en Lourdes

Durante la peregrinación anual 
promovida por la Hospitalidad de 
Nuestra Señora de Lourdes de Madrid 
al santuario francés de esta advoca-
ción, una peregrina fue curada de una 
grave discapacidad visual al hacer uso 
del agua de la gruta de Massabielle.

La Oficina de Constataciones Mé-
dicas del santuario informada y los mé-
dicos verificaron en ese momento el 
extraordinario hecho, aunque todavía 
serán necesarios varios años de estudio 
y seguimiento a fin de determinar si se 
trata de un nuevo milagro. Para ello es 
necesario demostrar que la curación ha 
sido inmediata, completa, duradera e 
inexplicable, requisitos exigidos por 
la Iglesia y mucho más exigentes que 
la mera declaración de curación inex-

plicable dada por los médicos. Si eso 
sucede, será el milagro número 71 que 
ha ocurrido en Lourdes.

Peregrinación por la 
reapertura de Notre Dame

Con motivo de la reapertura de la 
catedral de Notre Dame de París, siete 
rutas de peregrinación procedentes de 
toda Francia convergerán en el emble-
mático templo bajo el lema Los gran-
des santos que nos precedieron nos 
mostraron el camino. La peregrina-
ción comenzará el 28 de julio, y cada 
recorrido estará bajo la protección de 
uno de los siguientes santos patrones: 
San José, San Miguel, Santa Juana de 
Arco, Santiago, Santa Ana, San Mar-
tín y San Benito José Labre. Otra pere-
grinación, titulada Corona marial, re-
correrá las afueras de París, partiendo 
de Nanterre, con la imagen de Nuestra 
Señora de la Ternura.

El programa deberá concluir con 
una vigilia solemne el 14 de septiem-
bre y una misa el día 15, presidida por 
el arzobispo de París en la iglesia de 
San Sulpicio.

Alegre, otra en Bento Gonçalves y la 
tercera a orillas del río Guaporé, se con-
servaron en perfecto estado a pesar de 
la destrucción que las rodeaba, así como 
una imagen de Santa Teresa del Niño 
Jesús, que contiene una reliquia, que fue 
recuperada entre los escombros de una 
casa arrasada por las inundaciones.

Escuelas públicas de Florida 
tendrán capellanes

A partir de julio, las escuelas pú-
blicas del estado de Florida (Estados 
Unidos) podrán contar con capellanes 
voluntarios en su programa educati-
vo. El proyecto de ley que ha permi-
tido este beneficio fue firmado por el 
gobernador, Ronald Dion DeSantis, 
en abril de este año y busca ofrecer a 
los estudiantes un apoyo más en la di-
fícil etapa de desafíos y cambios que 
enfrentan durante el período escolar.

La medida incluye la obligatorie-
dad del consentimiento escrito de los 
padres para que los niños puedan te-
ner un seguimiento   por parte de los 
capellanes y participar en los progra-
mas que ellos ofrecen en las escuelas.

Multitudinaria 
conmemoración en Fátima

Enfrentando el frío y la posibilidad 
de lluvia, más de 450.000 fieles de todo 
el mundo participaron en las celebracio-
nes con ocasión de la fiesta de Nuestra 
Señora de Fátima, en su santuario de 
Portugal. Alrededor de 250.000 devotos 
acompañaron la procesión de las antor-
chas el domingo 12 de mayo y 200.000 
abarrotaron la explanada durante la so-
lemne celebración eucarística del día 
13, aniversario de la primera aparición 
de la Virgen María a los pastorcitos.

El rector del santuario manifestó su 
asombro por el gran número de jóve-
nes que hicieron el recorrido a pie has-
ta el lugar, y el arzobispo de Barcelo-
na, el cardenal Juan José Omella, que 
presidió las celebraciones, se mostró 
emocionado ante el espectáculo ofre-
cido por los miles de católicos congre-
gados para afirmar su deseo de seguir 

Imágenes y reliquias sobreviven a 
la catástrofe de Río Grande do Sul

En medio de la tragedia que azota 
al estado brasileño de Río Grande do 
Sul, el descubrimiento de imágenes 
y reliquias que inexplicablemente se 
salvaron de la catástrofe trajo un sig-
no de esperanza a los fieles.

En la ciudad de Tres Coronas, un 
ejemplar de la Sagrada Escritura fue 
encontrado intacto por un voluntario del 
Cuerpo de Bomberos. La Biblia estaba 
abierta por el capítulo 32 del libro de 
Job, donde se leía: «Dios educa a tra-
vés del sufrimiento». Tres imágenes de 
Nuestra Señora de Fátima, una en Porto 

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      45

Jo
e 

A
bd

el
 S

at
er

el llamamiento de la Madre de Dios 
expresado allí hace más de un siglo.

Quinta convocatoria mundial 
del Rosario de Hombres

Pedirle a la Virgen que revitalice en 
el corazón de los hombres el papel que 
Dios les confió en el plan de la salva-
ción como protectores de la familia y 
de la sociedad, fue la intención de la 
quinta edición del Rosario Mundial de 
Hombres, celebrada el 4 de mayo.

La iniciativa, que unió en oración a 
varones de 40 países y 200 ciudades, se 
propuso también rezar por los sacerdo-
tes y ofrece a la Madre de Dios un acto 
de reparación por las ofensas que su In-
maculado Corazón recibe diariamente, 
así como por los ataques lanzados con-
tra la Iglesia Católica y la familia.

Campeón de voleibol 
abandona su carrera para 
ingresar en un monasterio

A sus 32 años, Ludovic Duée, capi-
tán del equipo de voleibol Saint-Nazai-
re Volley-ball Atlantique, campeón de 
Francia la temporada pasada, decidió 
abandonarlo todo para seguir la llama-
da de Dios. El atleta, galardonado con 
varios trofeos, irá ahora a la búsqueda 
de premios más duraderos dentro del 
claustro de la abadía de Santa María de 
Lagrasse, situada a 400 km de París.

La decisión, que sorprendió a mu-
chos, nació en el corazón del joven al 

comienzo de la pandemia, según de-
claró: «Descubrí que Dios me amaba 
y que lo único que esperaba era que 
yo también lo amara». Ludovic empe-
zará ahora un período de formación 
para convertirse en clérigo de los Ca-
nónigos Regulares de San Agustín.

Director de colegio católico 
evita ataque terrorista

Un grupo de extremistas no iden-
tificados intentó invadir el instituto 
católico de bachillerato Padre Angus 
Frazer Memorial, situado en Makurdi 
(Nigeria), la noche del 7 de mayo. Los 
agresores abrieron fuego contra el edi-
ficio en el que dormían los alumnos, 
pero el ataque se vio frustrado gracias 
a la sensata intervención del director, 
el P. Emmanuel Ogwuche, que rápi-
damente apagó todas las luces del edi-
ficio, impidiendo que los terroristas 
encontraran la entrada. Sin embargo, 
ante la posibilidad de nuevos ataques, 
los jóvenes fueron evacuados como 
medida preventiva, a la espera de que 
la situación se estabilice.

Archidiócesis mexicana 
se consagra al Sagrado 
Corazón de Jesús

El pasado 26 de mayo el carde-
nal Carlos Aguiar Retes, primado 
de México, consagró la archidióce-
sis de Ciudad de México al Sagrado 
Corazón de Jesús, por intercesión de 

la Virgen de Guadalupe, San José y 
San Miguel.

El acto, revestido de toda la gra-
vedad que conllevaba, fue realizado 
al término de la misa celebrada por 
el cardenal en la basílica de Nuestra 
Señora de Guadalupe y contó con la 
presencia de miembros del Venerable 
Cabildo de Guadalupe y de numero-
sísimos fieles.

Rosario flotante en el Líbano

La ciudad costera de Bouar (Lí-
bano) fue escenario de un insólito 
homenaje a la Virgen María el 11 de 
mayo, festividad de Nuestra Señora 
de los Mares. Los católicos de la re-
gión —liderados por Joe Abdel Sater, 
mentor del proyecto, y apoyados por 
el sacerdote local y el alcalde de la 
ciudad— confeccionaron un rosario 
de más de 100 metros de largo y lo 
colocaron cuidadosamente sobre las 
aguas del Mediterráneo. El rosario 
flotante estaba equipado con luces, a 
fin de emitir un brillo por la noche, y 
atado a las piedras del fondo del mar 
para mantener su forma a pesar de los 
cambios del agua.

Sumario  Sumario

https://es.gaudiumpress.org


õ Lorena Mello da Veiga Lima

Lágrimas de despedida

S

46      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Historia para niños... ¿o adultos llenos de fe?

No siempre se puede ocultar el dolor que causa una 
separación. ¿Qué sucede con las lágrimas de ese 
momento?

e acercaba la Pascua judía. 
El Mesías estaba a la mesa 
con once de sus discípulos; 
Judas ya se había retirado. 

En una sala contigua estaba la madre 
de Jesús y algunas mujeres piadosas, 
que nunca abandonaron al Maestro.

Acabada la santa cena, el Señor 
les hizo una seña a los Apóstoles para 
que esperaran un instante. Quería 
despedirse de María Santísima.

—Madre, ¡ha llegado el gran mo-
mento! Voy a hacer la voluntad de 
mi Padre, pero te pido, nuevamen-
te, tu consentimiento.

Con lágrimas en los ojos, 
pero con el corazón firme, le 
respondió:

—Ve, Hijo mío. ¡Que sea 
obrada la Redención de la hu-
manidad!

Al contemplar la mirada de 
su madre, el Salvador se quedó 
profundamente conmovido. 
Y los dos, abrazándose con 
amor extremo, lloraron en 
ese desgarrador adiós.

«Dios enjugará toda 
lágrima de sus ojos» 
(Ap 7, 16). Semejantes 
gotas, más preciosas 
que el diamante, no po-
drían caer en la tierra 
donde se cometería el 
peor de los pecados, el 

deicidio. Por eso, el Padre eterno lla-
mó a uno de los mayores ángeles y, 
entregándole un cáliz, le ordenó:

—Recoge aquí las lágrimas que 
brotan de los ojos de Jesús y de María.

El espíritu celestial salió apresu-
radamente y regresó enseguida para 
entregar el valioso líquido.

—Señor Todopoderoso, he aquí lo 
que le pedisteis a este siervo vuestro.

Con voz solemne, el Padre le con-
testó:

—Los dolores de los hombres 
deben unirse a los de la Pasión de 
mi divino Hijo. Y sé que la sepa-

ración de sus seres queridos es 
una de sus mayores prue-

bas. Es tu misión, por tan-
to, reunir las lágrimas 
derramadas por ellos 
con la resignación y el 
amor a mis designios. 
Pero no aceptes el 
llanto derramado en 
la amargura.

Lleno de admira-
ción por los planes 
de Dios, el ángel se 
retiró para cumplir 
las órdenes divinas. 

Siendo diligente y 
servicial, no per-
día ninguna opor-
tunidad de llenar 
el cáliz.

Uno de los días más memorables 
de su misión fue el de la Asunción 
de la Virgen Inmaculada a los Cie-
los. Estaba tendida; como durmiendo 
tranquilamente. San Juan Evangelista 
la velaba; poco a poco iban entrando 
los demás Apóstoles para despedirse 
de aquella que había sido, en la Iglesia 
naciente, sostén de la fe. Al verla iner-
te y serena, comprendieron que había 
llegado el momento de la separación 
física. Algunos sollozaban discreta-
mente, hasta que todos, sin excepción, 
lloraban a raudales. A pesar de su su-
frimiento, se hallaban en paz.

El ángel recogió sus lágrimas y se 
sintió profundamente contento.

En otra ocasión, presenció una 
escena singular. San Ignacio, obispo 
de Antioquía, estaba a punto de en-
trar en la arena y ser devorado por las 
fieras. Varios de sus seguidores se en-
contraban presentes, contemplando 
sus últimos instantes. Un joven, con-
vertido por el apostolado del prelado, 
no podía dejar de llorar. Pensaba con-
sigo: «¿Cómo podremos sustentarnos 
ahora sin la ayuda de Ignacio? ¿Por 
qué Dios permite esta tragedia?».

El ángel estaba a su lado y, per-
cibiendo sus disposiciones, a veces 
le inspiraba palabras de consuelo y 
fortaleza; pero el joven las rechaza-
ba, permaneciendo en su tristeza. De 
manera que sus lágrimas no pudieron 

Las lágrimas de la joven 
viuda se perdían, pues la 

inconformidad con la voluntad 
divina las hacía indignas

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eslorenamellodaveigalima/


Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      47

Ilu
st

ra
ci

on
es

: T
at

ia
na

 V
ill

eg
as

ser recogidas en el cáliz y el espíritu 
angelical se marchó…

Los siglos se fueron sucediendo y 
su tarea continuaba. Una vez se diri-
gió a Montecassino, en Italia. Había 
allí algunas personas que derramaban 
sentidas lágrimas. ¿Cuál era el moti-
vo? Un matrimonio de la alta socie-
dad romana le entregaba su hijo a San 
Benito. ¡El muchacho había concluido 
sus estudios y tenía el futuro garanti-
zado! Pero la vida religiosa, que toda-
vía estaba principiando en la Iglesia, lo 
había atraído y nadie ni nada podrían 
arrancarle su nuevo ideal.

Sus padres eran buenos cristia-
nos, aun así, la decisión del primo-
génito fue dura para ellos. Sin em-
bargo, poniendo su esperanza en los 
bienes eternos, le permitieron ingre-
sar en el monasterio.

El venerable abad los consoló: 
«¡Alegraos, una recompensa muy 
grande os espera por esta renuncia!». 
Padre y madre bajaron la cabeza y 
lloraron, despidiéndose de su hijo que 
sólo volverían a ver en el Paraíso. Y el 
ángel recogió en el cáliz las lágrimas 
de aquellos buenos progenitores.

Pasaron algunos siglos más. En 
una habitación yacía gravemente en-
fermo el padre de tres hijos, el mayor 
de los cuales tenía sólo 4 años… Su 
esposa rezaba por un milagro. La 
Providencia, no obstante, tenía otros 
planes y a los pocos días se llevó a 
aquel hombre a su lado.

La mujer no se resignaba: «¡Qué 
corto ha sido el tiempo de matrimo-
nio y ya soy viuda, con hijos peque-
ños! Vivimos cumpliendo siempre 

la ley de Dios; ¡¿cómo puede 
quitarme ahora a mi esposo, 
a mí, que no he hecho nada 
para merecer este mal?!». 
Gruesas lágrimas corrían 
por su rostro sufriente, pero 
todas caían al suelo, pues la 
inconformidad con la volun-
tad divina las hacía indignas 

de gotear en el cáliz.
El espíritu celestial también 

fue testigo de otro episodio. Dos her-
manos de sangre eran cruzados y ha-
bían dedicado su existencia a luchar 
por el Redentor. Cuando sonó la señal 
de alarma, el ejército se reunió para 
escuchar las instrucciones:

—¡Partiremos hacia Tierra Santa! 
El Santo Sepulcro de Cristo está en 
peligro. Rápido, guerreros, pues em-
prenderemos nuestro viaje aún hoy.

A continuación, el comandante 
pronunció muchas palabras de alien-
to a aquellas almas que ardían de va-
lentía y, finalmente, pasó a un aviso 
de carácter práctico:

—Hemos decidido dividir nuestra 
tropa en tres batallones. El primero se-
guirá el camino del norte, dará la vuel-
ta y entrará por el este de la ciudad; el 
segundo, el camino del sur, atravesan-
do Macedonia; el tercero tomará la 
ruta del mar Mediterráneo, arribará en 
Gaza y se dirigirá a Jerusalén.

Los dos hermanos se separarían, 
uno avanzaría por el norte y el 
otro por el mar. Sabiendo que 
algo les podía pasar a me-
dio camino y no se volve-
rían a ver nunca, se despi-
dieron con espíritu varonil, 
pero sintiendo el dolor de la 
separación. Cuando inicia-
ron el viaje, ambos lloraron, 
pidiéndole a la Reina de las 
victorias coraje en la lucha y 
que jamás abandonaran el 
campo de batalla.

El ángel acercó el re-
cipiente a sus rostros y sus 
lágrimas se mezclaron en 
su interior.

Al cabo de unos siglos más, llegó 
el fin del mundo. Momentos antes de 
que sonara la trompeta para la resu-
rrección de los cuerpos, Dios Padre 
llamó a aquel angelical siervo suyo:

—¿Dónde está el cáliz?
—Helo aquí, Señor —respon-

dió—. En él están todas las lágrimas 
derramadas con resignación y amor 
por vos.

Dios recibió el recipiente y se mos-
tró complacido con el contenido. Ver-
tió entonces el líquido e hizo que de 
él naciera un río caudaloso en el Cielo 
empíreo. Sus aguas eran límpidas, 
brillantes, puras y perfumadas, sím-
bolo del premio reservado a quienes 
superaron la prueba de la separación 
de sus seres queridos. La felicidad 
de permanecer juntos en Dios para 
siempre sobrepasará infinitamente 
los dolores sufridos en la tierra.

Por lo tanto, no nos perturbemos 
cuando nos angustie la nostalgia. 
Si unimos nuestros sufrimientos a 
los de Jesús y de María, gozaremos 
de un dulcísimo júbilo en la gloria 
eterna. 

Las lágrimas resignadas se convirtieron en un 
río caudaloso: símbolo del premio reservado a 
quienes superaron la prueba de la separación

Sumario  Sumario



48      Heraldos del Evangelio · Julio 2024

Los santos de cada día_ _____________________________  Julio
gen y mártir (†1794). Religiosa 
benedictina guillotinada por ene-
migos de la fe durante la Revolu-
ción francesa.

7. XIV Domingo del Tiempo 
Ordinario.

Santa Edilburga, abadesa 
(†695). Hija del rey de los anglos 
orientales, se consagró a Dios 
como religiosa en el monasterio 
de Faremoutiers, Francia, del que 
llegó a ser superiora.

8. San Quiliano, obispo y mártir 
(†s. vii). Nacido en Irlanda, mar-
chó a Baviera, Alemania, como 
misionero, donde convirtió al du-
que de Würtzburg. Fue cruelmen-
te asesinado por observar las cos-
tumbres cristianas.

9. Santos Agustín Zhao Rong, pres-
bítero, y compañeros, mártires 
(†s. xvii-xx China).

Santa Verónica Giu-
liani, abadesa (†1727). 
A la edad de 17 años in-

gresó como religiosa en el 
monasterio de la Orden de 
las Clarisas Capuchinas 

en Città di Castello, Ita-
lia. Recibió los estig-
mas de la Pasión.

10. San Canuto IV, 
mártir (†1086). Rey 
de Dinamarca que in-
crementó el culto di-
vino, favoreció las ac-
tividades del clero y 
construyó iglesias. Fue 
asesinado por unos 
súbditos sediciosos.

11. San Benito, abad 
(†547 Monte Cassino, 
Italia).

San Hidulfo, 
abad (†707). Vivía 
como eremita en el 

1. San Oliverio Plunkett, obispo y 
mártir (†1681). Arzobispo de Ar-
magh, Irlanda del Norte. Injus-
tamente acusado de traición, fue 
ahorcado en Londres, en el reina-
do de Carlos II.

2. Beatos Juan y Pedro Becchetti, 
presbíteros (†c. 1420). Sacerdotes 
de los Ermitaños de San Agus-
tín, oriundos de la misma familia. 
Murieron en el convento de la Or-
den en Fabriano, Italia.

3. Santo Tomás, apóstol.
San José Nguyên Ðình Uyên, 

mártir (†1838). Catequista preso y 
salvajemente torturado en Hung 
Yên, Vietnam, por negarse a pisar 
una cruz.

4. Santa Isabel, reina (†1336 Estre-
moz, Portugal).

Beata María Crucificada 
Curcio, religiosa (†1957). Fun-
dó en Santa Marinella, cerca 
de Roma, la Congregación 
de las Hermanas Carme-
litas Misioneras de San-
ta Teresa del Niño Jesús, 
con el objetivo de unir 
la vida contemplativa a 
la acción apostólica.

5. San Antonio María 
Zaccaría, presbíte-
ro (†1539 Cremona, 
Italia).

San Atana-
sio Atonita, monje 
(†c. 1004). Estableció 
un pequeño monaste-
rio en el monte Athos, 
Grecia, donde comenzó 
la vida cenobítica.

6. Santa María Goretti, 
virgen y mártir (†1902 
Nettuno, Italia).

Beata Susana 
Águeda Deloye, vir-

macizo de los Vosgos, Francia. 
Buscado por muchos discípulos, 
fundó y gobernó el monasterio de 
Moyenmoutier.

12. San León I, abad (†1079). Du-
rante casi treinta años gober-
nó el célebre monasterio de Cava 
de’Tirreni, de Salerno, Italia, don-
de se dedicó especialmente al cui-
dado de los pobres.

13. San Enrique, emperador (†1024 
Grone, Alemania).

Beato Fernando María Bac-
cilieri, presbítero (†1893). Fun-
dó la Congregación de las Siervas 
de María, de Galeata, Italia, para 
ayudar a las familias necesitadas 
y, sobre todo, promover la forma-
ción de las jóvenes.

14. XV Domingo del Tiempo 
Ordinario.

San Camilo de Lelis, presbíte-
ro (†1614 Roma).

Beato Gaspar de Bono, pres-
bítero (†1604). Abandonó su ca-
rrera de las armas para dedicarse 
a Dios en la Orden de los Míni-
mos. Murió en Valencia, España, 
como provincial.

15. San Buenaventura, obispo y 
doctor de la Iglesia (†1274 Lyon, 
Francia).

San José de Tesalónica, obis-
po (†832). Monje elegido obis-
po de esa ciudad griega, sufrió 
mucho por defender la disciplina 
eclesiástica y el culto a las imáge-
nes sagradas.

16. Nuestra Señora del Carmen.
Beata Irmengandis, abadesa 

(†866). Bisnieta de Carlomagno, 
se entregó al servicio de Dios en 
el monasterio de Chiemsee, Ale-
mania, del que fue superiora.

17. Santas Justa y Rufina, vírgenes 
y mártires (†c. 287). Hermanas 

San Hidulfo - Abadía 
de San Mauricio, 

Ebersmunster (Francia)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Julio 2024 · Heraldos del Evangelio      49

Los santos de cada día_ _____________________________  Julio
sevillanas apresadas y sometidas 
a crueles suplicios por orden del 
gobernador Diogeniano.

18. San Federico, obispo (†838). 
Prelado de Utrecht, Países Bajos, 
eximio conocedor de la Sagrada 
Escritura, se dedicó incansable-
mente a la evangelización de los 
frisones.

19. Beato Aquiles Puchala, pres-
bítero y mártir (†1943). Religio-
so franciscano polaco, torturado 
y asesinado durante la Segunda 
Guerra Mundial.

20. San Elías Tesbita, profeta.
San Apolinar, obispo y mártir 

(†s. ii Ravena, Italia).
San Pablo de Córdoba, diáco-

no y mártir (†851). Asesinado por 
haber confesado su fe en Cristo 
ante las autoridades sarracenas.

21. XVI Domingo del Tiempo 
Ordinario.

San Lorenzo de Brindis, 
presbítero y doctor de la Iglesia 
(†1619 Lisboa).

San José Wang Yumei, lai-
co (†1900). Apresado, golpeado y 
decapitado durante la persecu-
ción de los bóxers, en China, 
por proclamar su fe.

22. Santa María Magdalena.
San Anastasio, mon-

je (†662). Discípulo de 
San Máximo el Confesor, 
murió en el Cáucaso des-
pués de haber soportado 
prisión y torturas a causa 
de la fe verdadera.

23. Santa Brígida, religiosa 
(†1373 Roma).

San Valeriano, obispo 
(†c. 460). Monje del monaste-
rio de Lérins nombrado obispo 
de Cimiez, Francia. Dejó por es-
crito el ejemplo de la vida de va-

rios santos, para edificación de los 
religiosos y de los fieles en general.

24. San Sarbelio Makhlûf, presbí-
tero (†1898 Annaya, Líbano).

Santa Eufrasia, virgen (†s. v). 
Procedente de una familia no-
ble senatorial, se retiró para llevar 
vida eremítica en el desierto de 
Tebaida, Egipto.

25. Solemnidad del apóstol Santiago.
Beato Juan Soreth, presbítero 

(†1471). Prior general de la Orden 
del Monte Carmelo, obtuvo del 
papa Nicolás V la erección canó-
nica de la Segunda y Tercera Ór-
denes de los Carmelitas.

26. Santos Joaquín y Ana, pa-
dres de la Bienaventurada Virgen 
María.

Santa Bartolomea Capitanio, 
virgen (†1833). Junto a Santa Vi-
centa Gerosa fundó el Instituto 

de las Hermanas de la Caridad de 
María Niña. Murió de tuberculo-
sis a los 26 años.

27. San Celestino I, papa (†432). 
Instituyó el episcopado en Irlanda 
e Inglaterra. Apoyó el Concilio de 
Éfeso, en el que la Virgen María 
fue proclamada Madre de Dios.

28. XVII Domingo del Tiempo 
Ordinario

San Botvido, mártir (†1100). 
Sueco de nacimiento y bautizado 
en Inglaterra, trabajó para evan-
gelizar su tierra natal. Fue ase-
sinado por un finlandés al que 
él mismo había liberado de la 
esclavitud.

29. Santa Marta. Hermana de Lá-
zaro y de María Magdalena, tuvo 
el honor de acoger varias veces en 
su casa al Hijo de Dios. Figura en 
los Evangelios siempre preocupa-
da por servir dignamente a su di-
vino huésped.

30. San Pedro Crisólogo, obispo y 
doctor de la Iglesia (†c. 450 Imo-
la, Italia).

Beata María Vicenta de San-
ta Dorotea, virgen (†1949). Fun-
dó en Guadalajara, México, el 
Instituto de las Siervas de la San-

tísima Trinidad y de los Po-
bres, dedicado al servicio de 
los enfermos desamparados.

31. San Ignacio de Loyola, 
presbítero (†1556 Roma).

Beata Sidonia, virgen y 
mártir (†1955). Religiosa de la 

Congregación de las Hermanas 
de la Caridad de la Santa Cruz, 

en Trnava, Eslovaquia. Por haber 
protegido a un sacerdote duran-
te la persecución religiosa en ese 
país, fue encarcelada y someti-
da a grandes humillaciones y tor-
turas, a consecuencia de las cua-
les murió.

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Santas Justa y Rufina -  
Monasterio de San Jerónimo,  

Granada (España)

Sumario  Sumario



õ Hna. María José Tefel Urioste, EP

Patrona de la 
Armada

«F

5050      Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio  ··  JulioJulio 2024 2024

Las embarcaciones primorosamente engalanadas y el 
silbido de las sirenas le confieren la nota de grandeza  

debida al homenajear a aquella que es  
llamada «Estrella del mar».

los Carmeli, vitis florigera, 
splendor cæli, Virgo puer-
pera, singularis. Mater mi-
tis, sed viri nescia, carme-

litis da privilegia, stella maris —Flor 
del Carmelo, vid florida, esplendor 
del Cielo, Virgen fecunda y singular. 
Madre dulce, de varón no conocida, 
con los carmelitas muéstrate propicia, 
¡oh, Estrella del mar!». Este fragmento 
del himno compuesto por San Simón 
Stock cobra un significado especial 
en España. De hecho, si la fiesta de 
Nuestra Señora del Carmen ya es, en 

sí misma, un gran acontecimiento, en 
las regiones costeras de ese país se re-
viste de un plus de belleza en honor de 
la Estrella del mar.

En el siglo xviii, el almirante An-
tonio Barceló y Pont de la Terra fo-
mentó esa devoción en la Armada 
—la marina de guerra española—, 
dirigida por él como teniente general. 
En adelante, el patrocinio de San Tel-
mo fue dando paso al de la Virgen del 
Monte Carmelo. Posteriormente, en 
1901, se convertiría en la patrona de 
la Real Armada Española y de todos 

los navegantes del mar; incluso los 
pescadores la tomarían por protecto-
ra, sin exceptuar a San Pedro, claro.

Desde entonces, en las más diver-
sas regiones del litoral, sus devotos 
llevan a cabo todos los años una gran-
diosa procesión acuática: el traslado 
de la imagen de Nuestra Señora del 
Carmen de la iglesia al puerto, donde 
es subida a un barco, recorriendo el 
mar seguida por otras embarcaciones 
primorosamente engalanadas. La ce-
lebración adquiere un aire festivo, y 
el silbido de las sirenas de los barcos 

fa
ce

bo
ok

.c
om

/a
rm

ad
ae

sp

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esirmariajosetefelurioste/


JulioJulio 2024 ·  2024 · Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio      5151

le confiere una nota de mayor gran-
deza e importancia al acto.

El objetivo de la procesión es el de 
bendecir tanto el trabajo de los pescado-
res como la misión de los valientes ma-
rineros españoles. Durante el cortejo, 
éstos últimos honran a los fallecidos en 
las aguas arrojando claveles y guardan-
do un minuto de silencio. ¡Qué honor 
para la Santa Madre pasar por el mismo 
lugar donde ellos entregaron sus almas 
a Dios! También se escuchan los armo-
niosos acordes de la Salve Marinera, un 
himno militar mariano que suele arran-

car lágrimas cuando se canta en ese mo-
mento de homenaje a los caídos.

El océano… ¡Cuántos misterios lo 
rodean! La grandeza de aquellos que 
lo surcan reside precisamente en la 
incertidumbre. ¿Quién les garantiza 
que llegarán a tierra firme? Por mucha 
experiencia que tengan, saben que, 
aislados en medio de las aguas, están 
completamente abandonados en ma-
nos de la Providencia.

En esa hora de mayor vulnerabili-
dad humana es cuando la Virgen se 
presenta para interceder por cada uno 

de nosotros ante Dios. Ella es la estre-
lla que ilumina el camino, serena las 
tempestades, revigoriza los corazo-
nes y señala el puerto de la salvación.

A causa de nuestros muchos peca-
dos, mereceríamos ser tragados por 
las olas del castigo divino. Pero María, 
como fiel abogada, pide por nosotros 
para que la muerte eterna no nos devo-
re, y nos bendice a fin de que nuestra 
misión se cumpla. Bajo la protección 
de la Santísima Virgen no tenemos por 
qué preocuparnos; Ella es verdadera-
mente la Estrella del mar. ²

Marinos de la Armada Española portando a la imagen de Nuestra Señora del Carmen -  Marinos de la Armada Española portando a la imagen de Nuestra Señora del Carmen -  
Tuy (España). De fondo, procesión de la Virgen del Carmen en Ampolla (España)Tuy (España). De fondo, procesión de la Virgen del Carmen en Ampolla (España)

C
on

ta
nd

o 
E

st
re

la
s 

/ w
w

w
.fl

ic
kr

.c
om

A
de

sc
ar

re
ga

 (
C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario



C
Ser para Ella como Eliseo para Elías

Ja
vi

er
 P

ér
ez

uando María vive en alguien, no es 
Ella quien vive, sino que es Jesucristo 

el que vive en ese alguien. Y establecer lími-
tes a Nuestro Señor sería un auténtico ab-
surdo. Por lo tanto, debo querer una entre-
ga ilimitada a la Santísima Virgen.

Esa entrega supone, ante todo, un arro-
bamiento total, seguido de una veneración 
y de una ternura completas.

Desde esa perspectiva, la actitud perfec-
ta es darlo todo, darse a sí mismo, por exi-

gencia del arrobamiento y como necesidad 
de supervivencia, para no decaer en la vi-
da espiritual, hasta el punto de amar el es-
píritu que Nuestro Señor puso en María, de 
modo a querer ser para Ella como Eliseo lo 
fue para Elías.

Si estoy enteramente unido a Nuestra Se-
ñora, tendré la gracia inefable de unirme a 
Nuestro Señor Jesucristo.

Plinio Corrêa de Oliveira

Los desposorios místicos - Los desposorios místicos - 
Museo Nacional del Virreinato, Museo Nacional del Virreinato, 
Tepotzotlán (México)Tepotzotlán (México)


	_Hlk167188770

