
N.° 258 - Enero 2025

«Que mi oración suba  «Que mi oración suba  
hasta ti, Señor»hasta ti, Señor»



S

La más amarga de las 
contrariedades: Dios abandonado

R
ep

ro
du

cc
ió

n

i la Eucaristía es el milagro de la per-
manencia perpetua de Jesucristo, el 

abandono de la Eucaristía es la frustra-
ción práctica de ese milagro y con ella la 
de los fines misericordiosos y altísimos 
de su permanencia.

La Eucaristía abandonada es, en cuan-
to esto se puede decir de Dios, Jesucris-
to contrariado con la más amarga de las 
contrariedades y las almas y las socieda-
des privadas de ríos y de mares de bienes. 

No es que no existan o nos importen po-
co otros males que ofenden a Dios y afli-
gen a nuestros hermanos, sino que deja-
mos a otras obras o instituciones nacidas o 
especializadas para eso el remedio de estos 

otros males, que después de todo no son si-
no efectos o síntomas de aquel gravísimo y 
trascendental mal del abandono.  [...]

El abandono es el mal de los que saben 
que Jesús tiene ojos y no se dejan ver de 
ellos, y oídos y no le hablan, y manos y 
no se acercan a recoger sus regalos, y co-
razón que les ama ardientemente y no lo 
quieren ni le dan gusto, y doctrina de toda 
verdad y la desdeñan o la interpretan a su 
capricho, y ejemplos de vida y no los co-
pian. ¡Es mal de próximos y amigos!

SAN MANUEL GONZÁLEZ. El abandono de 
los sagrarios acompañados. 3.ª ed. Palencia: 

El Granito de Arena, 1936, pp. 33-35.

San Manuel González



Año XXIII, número 258, Enero 2025

Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40.836- 1999

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores.

Sumario

u Preguntan los lectores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   4

u Editorial

La solución a la crisis viene de lo alto . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   5

u Nuevas ideas, mismos ideales . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   6

u La voz de los Papas

¿A quién nos dirigimos cuando rezamos?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   8

u La liturgia dominical

María tiene algo de Jesús, y Jesús tiene  
todo de María . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  10
¿Dónde encontrar a la estrella de Belén?. .  .  .  .  .  .  .  11
Por el bautismo, damos frutos divinos. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12
Una profecía cargada de esperanza. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  13
«La ley del Señor es perfecta»… e inmutable . .  .  .  .  .  14

u Ejemplos que arrastran

El premio de la admiración. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  15

u Tesoros de Mons. João

Actuando en el pasado, presente y futuro… . .  .  .  .  .  16

u ¿Qué dice el catecismo?

Ya voy a misa... ¿realmente necesito rezar?. . . . . . .  19

u Tema del mes

¿Cómo pedir y ser atendido? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  20
La fuerza de los hombres… ¡y la debilidad  
de Dios! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  24

u Santo Tomás enseña

Cuando me distraigo, ¿mi oración pierde  
su valor? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  27

u Historia, maestra de la vida

Una tropa de élite para la Iglesia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  28

u Un profeta para nuestros días

Lo inimaginable y lo soñado se encuentran . .  .  .  .  .  .  32

u Vidas de Santos

San Timoteo – Una biografía escrita por  
Dios mismo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  36

u Doña Lucilia

Piedad luciliana . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  40

u Heraldos en el mundo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  42

u Suger, abad de Saint-Denis – Elegido por  
Dios, apreciado por los hombres. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  46

u ¿Sabías…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  49

u Tendencias y mentalidades

La mentalidad de Jesús, origen de las  
santas tendencias . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  50

20 ¿Dios atiende siempre mis 
oraciones?

16 Mi oración repercute en el 
pasado y en el futuro…

36 Un famoso desconocido: 
San Timoteo

De la fidelidad a Jesús nace 
la verdadera civilización50

R
ep

ro
du

cc
ió

n
A

rc
hi

vo
 R

ev
is

ta
A

rc
hi

vo
 R

ev
is

ta
A

nt
iq

ua
ry

 (
C

C
 b

y 
4.

0)













































õ P. Ricardo José Basso, EP

4      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Envíe las preguntas para el P. Ricardo al correo 
preguntanloslectores@heraldos.org

u Preguntan los lectores  U

¿Los ángeles y los santos conocen nuestros pensamientos?
Jurandir Otoniel Torres – Ipameri (Brasil)

A esta excelente pregunta, le podríamos añadir otras re-
lacionadas. Cuando rezamos en el interior de nuestra alma, 
sin pronunciar palabra alguna, ¿los ángeles y los santos real-
mente tienen conocimiento de nuestras oraciones? ¿Nuestro 
ángel de la guarda sabe lo que pensamos en todo momento?

La respuesta es sencilla, y la da Santo Tomás de Aquino (cf. 
Suma Teológica. I, q. 57, a. 4): por naturaleza, sólo Dios tiene 
acceso directo al interior de nuestra alma y, por tanto, solo Él 
conoce nuestros pensamientos; pero por nuestras reacciones 
exteriores, los ángeles, los santos e incluso los demonios pue-
den intuir lo que estamos pensando y actuar en función de ello.

Sin embargo, apoyado en la autoridad de San Gregorio 
Magno, afirma el Doctor Angélico (cf. Suma Teológica. I, 

q. 89, a. 8) que los santos y los ángeles buenos conocen en Dios 
todo lo que ocurre en la tierra, en particular lo que les sucede a 
los hombres, e intervienen en los acontecimientos siempre que 
exista un designio especial del Altísimo al respecto.

En resumen: los ángeles y los santos sí conocen nuestros 
pensamientos, por un singular don de Dios, no por naturale-
za; los demonios sólo pueden tener acceso a nuestro interior 
indirectamente, analizando nuestros movimientos exteriores.

Recémosle, pues, con confianza a los santos ángeles y 
a nuestros hermanos de la Iglesia triunfante, porque velan 
por nosotros con especial cuidado. Sobre todo nos conoce y 
nos asiste la Santísima Virgen, Reina de los ángeles y de los 
santos, nuestra Madre.

¿Por qué los heraldos construyen iglesias tan vistosas, cargadas de detalles, 
pinturas, etc., en nuestra época de estilo más sencillo, minimalista? Me 
encantan, pero me gustaría saber el motivo.

Marieta Cristina de Alencar – São Paulo (Brasil)

Para responder adecuadamente a esta pregunta tan pro-
funda, tendríamos que escribir un voluminoso libro. Por lo 
tanto, daremos una respuesta sumaria.

Monseñor João Scognamiglio Clá Dias, el inspirador 
de todas nuestras iglesias, siempre tuvo muy presente el 
mandato de Nuestro Señor Jesucristo: «Sed perfectos, 
como vuestro Padre celestial es perfecto» (Mt 5, 48); 
y «Hágase tu voluntad en la tierra como en el Cielo» 
(Mt 6, 10).

Así que surge la pregunta: si debemos tener al Padre 
como modelo, ¿cuál fue el «estilo» utilizado por Dios en la 
creación? En absoluto fue minimalista… Todo lo contra-
rio, al crear el universo con formas y colores magníficos, 
nos dejó un patrón de cómo deben ser las obras del hom-
bre, imitando las de su Creador.

La historia nos muestra cómo el santo rey David y su 
hijo Salomón se basaron en ese patrón para construir el 
Templo de Jerusalén.

Poco antes de partir hacia la eternidad, David le entregó 
a Salomón nada menos que «cien mil talentos de oro y un 

millón de talentos de plata» (1 Crón 22, 14). Cada talento 
hebreo equivalía a algo más de 34 kg. A esto Salomón aña-
dió no poca cantidad de piedras preciosas.

Supervisados por 3.300 capataces, trabajaban en 
esa portentosa obra un ejército de 180.000 operarios: 
30.000 en la construcción propiamente dicha, 80.000 pi-
cando piedras en la montaña y 70.000 transportándolas 
(cf. 1 Re 5, 27-30).

Esa fabulosa fortuna fue gastada para construir un tem-
plo digno de albergar el arca de la alianza. Ahora bien, 
nuestras iglesias acogen algo infinitamente más precioso: 
el Santísimo Sacramento.

Por supuesto, habría mil y un matices que exponer 
acerca del equilibrio y de la belleza de la sencillez, pues 
Dios —que hizo todas sus obras con sabiduría (cf. Sal 103, 
24)— puso sublimes fulgores también en pequeños seres 
como, por ejemplo, un cisne o un colibrí.

Pero ahí está la respuesta: al elegir su «estilo» de cons-
trucción, nuestro fundador tomó como modelo al propio 
Dios, que todo lo hizo con esplendor.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardojosebasso/



N.° 258 - Enero 2025

«Que mi oración suba 
«Que mi oración suba 

hasta ti, Señor»
hasta ti, Señor»

E

Enero 2025      5

Editorial

s imposible cerrar los ojos a la creciente crisis que asola el mundo. En todas 
partes nos enfrentamos a crisis económicas, sociales, políticas, militares… 
No obstante, como demuestra el Prof. Plinio Corrêa de Oliveira en su obra 

Revolución y Contra-Revolución, la mayor de todas las crisis contemporáneas es la 
del hombre.

Al contrario de lo que pueda parecer, el problema no es reciente. Más bien, existe 
desde la primigenia transgresión de Adán y Eva. Bajo la pretensión de ser «como 
dioses» (Gén 3, 5), se desviaron del Creador al oír a la serpiente y probar el fruto 
prohibido, la raíz del pecado original y, en consecuencia, de todos los pecados.

A partir de entonces, la humanidad ha atravesado diversas crisis, como narran 
las Escrituras. Entre ellas, mencionemos únicamente el fracaso de la torre de Babel, 
que dispersó a sus habitantes y confundió el lenguaje de los hombres. Ese edificio 
simbolizaba la soberbia humana de querer alcanzar el cielo sin el auxilio divino.

El advenimiento del Mesías debía ser la solución a todas las crisis. Sin embargo, 
el Redentor no vendría a satisfacer los anhelos nacionalistas de los fariseos, es decir, 
a hacer de ellos «dioses» y a erguirlos como una «torre» sobre los gentiles. Por el 
contrario, el Ungido se encarnaría ante todo para rescatar a la humanidad de aquel 
abismo original. De hecho, se vaciaría de sí mismo para ser «traspasado por nuestras 
rebeliones» (Is 53, 5) y sanar así nuestras enfermedades.

Su preciosísima sangre habría bastado para la Redención, pero el Salvador quiso 
la colaboración humana, conforme lo anunció San Pablo: «Completo en mi carne 
lo que falta a los padecimientos de Cristo, en favor de su cuerpo que es la Iglesia» 
(Col 1, 24). Ahora bien, ese «completar» se da sobre todo mediante actos de vida 
interior: la expiación, la meditación y, en particular, la oración, esto es, la elevación 
del alma a Dios.

En este sentido, si Adán y Eva hubieran recurrido a Dios durante la tentación, no 
habrían pecado. Lo mismo podría decirse de los constructores de la impía Babel, de 
los fariseos y del propio Judas, llamado a ser una columna de la primitiva Iglesia.

Con el paso de los siglos, las diversas revoluciones agravaron la catástrofe origi-
nal debido al progresivo distanciamiento del Creador. Se sucedieron movimientos 
de creciente secularismo, laicismo, anticlericalismo, ateísmo, etc., que evocaban la 
solución de toda crisis en el propio hombre o en las actividades meramente terrenas.

Como nos enseñan los ejemplos del pasado, la solución a la crisis hodierna no 
está en buscar «frutos» en los placeres, como propugnan los hedonistas. Tampoco, 
en cambiar el lenguaje, a la manera babélica, con el objetivo de contentar a todos y 
lograr así una paz aparente. Mucho menos, en confiar en una «bolsa de valores», 
como pretendía Judas cuando traicionó al Salvador —y a su propia vocación— por 
treinta monedas.

Aún hoy, el demonio sigue reinventándose, prometiendo falsas soluciones o méto-
dos fáciles para superar la crisis de la humanidad —por ejemplo, a través de una su-
puesta «autoayuda». En realidad, los mortales necesitan la ayuda que viene de lo alto, 
es decir, del Altísimo. Sólo así podrán superar la crisis de esa imagen de Dios que es el 
hombre. En suma, únicamente habrá solución cuando elevemos nuestras oraciones al 
Señor y Él incline su «cielo» y descienda sobre nosotros (cf. Sal 143, 5). 

La solución a la crisis 
viene de lo alto

Canto de vísperas 
en la basílica de 
Nuestra Señora del 
Rosario, Caieiras 
(Brasil), en 2014

Foto: Leandro Souza

Sumario  Sumario



P

Nuevas ideas, mismos ideales

Presentamos a nuestros lectores la revista «Heraldos del 
Evangelio» renovada en su apariencia, estructura y secciones, 
pero inalterada —como lo siempre será— en cuanto a las metas 
que llevaron a nuestro fundador, Mons. João, a crearla.

rimero de noviembre de 2024. 
Nuestro fundador, Mons. João 
Scognamiglio Clá Dias, partía 

hacia la eternidad. Puede imaginarse el 
aluvión de emociones que invadieron el 
alma de sus hijos espirituales. La mira-
da de aquel que nos guio con determi-
nación durante largos años y que, inclu-
so después de su renuncia al gobierno 
ejecutivo de los heraldos, continuó ejer-
ciendo su paternidad sobre cada uno, 
nos dejaba para siempre. La presencia 
física sería sustituida por una relación 
sobrenatural que, aunque más eficiente, 
exige a cada uno de nosotros la práctica 
de la virtud de la fe.

También para esta revista el falleci-
miento de Mons. João ha supuesto un 
cambio sustancial. Uno de los princi-
pales contenidos de nuestras páginas, 
desde la primera edición, han sido los 
inolvidables comentarios al Evangelio 
escritos por él. Sin olvidar, por supues-

to, sus directrices y consejos, que mar-
caron el rumbo seguido en este trabajo 
hasta la fecha.

Ante esta insustituible ausencia, 
nos pareció que había llegado el mo-
mento de una discreta pero profunda 
renovación de la revista que, con-
servando inalterados la esencia y los 
ideales que han guiado nuestro apos-
tolado durante veintitrés años, hará 
aún más útil y accesible sus materias 
para los numerosos lectores que nos 
siguen mensualmente desde los más 
diversos rincones de la tierra.

Desafío en un mundo cada 
vez más conectado

El bombardeo de información al 
que estamos sometidos constantemen-
te, con la omnipresencia de las redes 
sociales en nuestras vidas, exige escri-
tos más dinámicos y actuales…, todo 
un reto para una revista mensual.

Naturalmente, las materias de la re-
vista Heraldos del Evangelio no están 
sujetas a esta mutabilidad forzada por 
la velocidad de internet y la multipli-
cación de las pantallas. Sin embargo, 
aumentar la variedad y cantidad de su 
contenido, a menudo con artículos más 
breves que, cada mes, giren en torno a 
un eje temático relacionado con el tiem-
po litúrgico o con algún interés actual 
de la Iglesia, puede ser una forma de 
hacer que estas páginas sean más pro-
vechosas para nuestros lectores.

Secciones inéditas o 
reformuladas, para una 
revista más rica y dinámica

Empecemos precisamente por los 
comentarios al Evangelio, que ya no 
podrán contar con la ágil e inspira-
da pluma de Mons. João. A partir de 
ahora, en la sección «La liturgia do-
minical» se presentarán reseñas cortas 

Sumario  Sumario



— de una página solamente—, pero 
más numerosas, que abarcarán las lec-
turas de todos los domingos y días de 
precepto del mes en curso, escritas por 
distintos sacerdotes heraldos. Cuando 
fuere oportuno, en un recuadro llama-
do «Ejemplos que arrastran», algunos 
de estos comentarios se ilustrarán con 
hechos que plasmen en modelos vivos 
las enseñanzas evangélicas.

Y para que la presencia del funda-
dor no falte, una nueva sección titulada 
«Tesoros de Mons. João» traerá en cada 
edición alguna maravilla del enorme 
legado de homilías, conferencias y es-
critos que dejó a sus hijos espirituales. 
Estas páginas completarán las ya exis-
tentes hace algunos años con materias 
del Prof. Plinio Corrêa de Oliveira, en la 
sección ahora denominada «Un profeta 
para nuestros días», y sobre su bonda-
dosa madre, Dña. Lucilia.

También «La voz de los Papas» su-
frirá una reformulación: ya no estará 
circunscrita al texto de un único pon-
tífice, sino que nos ofrecerá una cohe-
rente visión de conjunto acerca de un 
mismo tema, abarcando para ello el 
magisterio papal de varios siglos.

En cada número se harán diversos 
vuelos de águila sobre la doctrina cató-
lica en breves reseñas, sea del Catecis-
mo de la Iglesia Católica, en la sección 
«¿Qué dice el catecismo?», sea del lumi-
noso patrimonio del Doctor Angélico, 
en la columna «Santo Tomás enseña».

A petición de nuestros lectores, el 
asunto más relevante de cada número, 

recogido en la sección «Tema del mes», 
será acrecentado frecuentemente con 
un artículo sobre la historia de la Iglesia 
y la civilización cristiana que arroje luz 
sobre nuestros días, en el espacio lla-
mado «Historia, maestra de la vida», y 
complementado con la antigua sección 
de píldoras de cultura católica «¿Sa-
bías...», la cual hizo las delicias de los 
lectores más curiosos.

Secciones obsoletas  
dan paso a nuevas ideas

Pareció oportuno que «Los santos 
de cada día» y las noticias de la sección 
«Sucedió en la Iglesia y en el mundo», 
que nos acompañan desde los primeros 
días de la revista, dieran paso a otros 
tópicos, considerando el fácil acceso 
que hoy tenemos a dicha información 
en un mundo hiperconectado.

A su vez, la sección «Escriben los 
lectores», que surgió en una época en la 
que el uso del correo electrónico aún no 
estaba tan extendido, ha sido sustituida 
por «Preguntan los lectores», que per-
mitirá a todos mantener un contacto di-
recto con el P. Ricardo José Basso, EP, 
para plantearle temas doctrinarios, mo-
rales o relacionados con los heraldos.

Finalmente, las últimas páginas 
internas, que siempre han estado de-
dicadas a la contemplación de algún 
esplendor de la creación o del arte ca-
tólico, recibirán un nuevo enfoque. 
Manteniendo el ob-
jetivo de suscitar la 
admiración por las 

maravillas que eleven nuestras almas 
hacia Dios, buscarán también formar 
criterios, desde una óptica combativa 
de contraste entre el bien y el mal, la 
verdad y el error, la belleza y la feal-
dad, que nos auxilien a configurar 
eficazmente nuestro modo de pensar 
católico en la vida cotidiana. De ahí su 
nombre: «Tendencias y mentalidades».

Presentación rediseñada para 
una lectura más agradable

Acompañando estos cambios, la 
maquetación de la revista ha sufrido 
una renovación cuidadosamente estu-
diada, con el propósito de crear una 
agradable identidad visual con su edi-
ción digital, cada vez más dotada de 
penetración en el mundo virtual, ade-
más de una presentación más amena 
y variada en colores y estructura para 
los cientos de miles de lectores de la 
edición impresa. Además de los ca-
racteres comunes a todas, cada sec-
ción tendrá su distintivo propio, lo 
que facilitará su identificación al re-
correr sus páginas.

Esperamos, con la ayuda de la San-
tísima Virgen, que los cambios reali-
zados estrechen aún más los fuertes 
lazos que nos unen a nuestros fieles 
lectores y hagan cada vez más de esta 
publicación mensual un instrumento 
para, por su intercesión, acercarlos a 
Jesucristo y a su santa Iglesia. 

Sumario  Sumario



¿A quién nos dirigimos 
cuando rezamos?

8      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La voz de los Papas  U

Nuestro Dios es el Dios personal, trascendente, omnipotente, 
infinitamente perfecto, único en la trinidad de las personas y trino 
en la unidad de la esencia divina, Creador del universo, Señor, Rey 
y último fin de la historia del mundo, el cual no admite, ni puede 

admitir, otras divinidades junto a sí.

Educar en la oración según 
la tradición de la Iglesia

El deseo de aprender a rezar de 
modo auténtico y profundo está vivo 
en muchos cristianos de nuestro tiem-
po, a pesar de las no pocas dificulta-
des que la cultura moderna pone a las 
conocidas exigencias de silencio, reco-
gimiento y oración. […] Sin embargo, 
frente a este fenómeno, también se 
siente en muchos sitios la necesidad de 
unos criterios seguros de carácter doc-
trinal y pastoral, que permitan educar 
en la oración, en cualquiera de sus ma-
nifestaciones, permaneciendo en la luz 
de la verdad, revelada en Jesús, que 
nos llega a través de la genuina tradi-
ción de la Iglesia. […]

El contacto siempre más frecuente 
con otras religiones y con sus diferentes 
estilos y métodos de oración han lleva-
do a que muchos fieles, en los últimos 
decenios, se interroguen sobre el valor 
que pueden tener para los cristianos 
formas de meditación no cristianas. […]

Para iniciar esta consideración se 
debe formular, en primer lugar, una 
premisa imprescindible: la oración 
cristiana está siempre determinada 
por la estructura de la fe cristiana, en 
la que resplandece la verdad misma 
de Dios y de la criatura. […] El cris-
tiano, también cuando está solo y ora 

en secreto, tiene la convicción de rezar 
siempre en unión con Cristo, en el Es-
píritu Santo, junto con todos los santos 
para el bien de la Iglesia.

Fragmentos de:  
SAN JUAN PABLO II. 

«Orationis formas», carta publicada 
por la Congregación para la  

Doctrina de la Fe, 15/10/1989.

La oración es una 
relación personal con el 

Dios vivo y verdadero

El hombre lleva en sí mismo una sed 
de infinito, una nostalgia de eternidad, 
una búsqueda de belleza, un deseo de 
amor, una necesidad de luz y de ver-
dad, que lo impulsan hacia el Absoluto; 
el hombre lleva en sí mismo el deseo 
de Dios. Y el hombre sabe, de algún 
modo, que puede dirigirse a Dios, que 
puede rezarle. Santo Tomás de Aquino, 
uno de los más grandes teólogos de la 
historia, define la oración como «ex-
presión del deseo que el hombre tiene 
de Dios». Esta atracción hacia Dios, 
que Dios mismo ha puesto en el hom-
bre, es el alma de la oración […].

Sin embargo, la búsqueda del hom-
bre sólo encuentra su plena realización 
en el Dios que se revela. La oración, 
que es apertura y elevación del co-

razón a Dios, se convierte así en una 
relación personal con Él. Y aunque 
el hombre se olvide de su Creador, el 
Dios vivo y verdadero no deja de to-
mar la iniciativa llamando al hombre 
al misterioso encuentro de la oración.

Fragmentos de: BENEDICTO XVI. 
Audiencia general, 11/5/2011.

Necesidad de unir la 
verdadera y digna noción 

de Dios a su nombre

No puede tenerse por creyente en 
Dios el que emplea el nombre de Dios 
retóricamente, sino sólo el que une a esta 
venerada palabra una verdadera y digna 
noción de Dios. Quien, con una confu-
sión panteísta, identifica a Dios con el 
universo, materializando a Dios en el 
mundo o deificando al mundo en Dios, 
no pertenece a los verdaderos fieles.

Ni tampoco lo es quien […] pone en 
lugar del Dios personal el hado som-
brío e impersonal, negando la sabidu-
ría divina y su providencia, «la cual se 
extiende poderosa del uno al otro ex-
tremo» (Sab 8, 1) y lo dirige a buen fin. 
Ese hombre no puede pretender que sea 
contado entre los verdaderos fieles.

Fragmentos de: PÍO XI. 
Mit Brennender Sorge, 14/3/1937.

Sumario  Sumario



La oración es la rela­
ción de los hijos con 
su Padre, y sólo en 
Cristo podemos dia­
logar con Dios como 
hijos y decir como 
dijo Él: «Abbá»

Enero 2025      9

de Dios con su Padre infinitamente 
bueno, con su Hijo Jesucristo y con 
el Espíritu Santo. […] Sólo en Cristo, 
en efecto, podemos dialogar con Dios 
Padre como hijos, de lo contrario no 

es posible, pero en comunión 
con el Hijo podemos incluso 
decir nosotros como dijo Él: 
«Abbá».

En comunión con Cristo 
podemos conocer a Dios como 
verdadero Padre (cf. Mt 11, 27). 
Por esto, la oración cristiana 
consiste en mirar constante-
mente y de manera siempre 
nueva a Cristo, hablar con Él, 
estar en silencio con Él, escu-
charlo, obrar y sufrir con Él. 
[…] No olvidemos que a Cristo 
lo descubrimos, lo conocemos 
como persona viva, en la Igle-
sia.

Fragmentos de:  
BENEDICTO XVI. 

Audiencia general, 3/10/2012.

Por la oración, 
abrimos ventanas 

hacia el Cielo

Los cristianos hoy están 
llamados a ser testigos de 
oración, precisamente porque 
nuestro mundo está a menu-
do cerrado al horizonte divi-
no y a la esperanza que lleva 
al encuentro con Dios. En la 
amistad profunda con Jesús y 
viviendo en Él y con Él la re-

lación filial con el Padre, a través de 
nuestra oración fiel y constante, po-
demos abrir ventanas hacia el Cielo 
de Dios. […]

Eduquémonos en una relación in-
tensa con Dios, en una oración que no 
sea esporádica, sino constante, llena 
de confianza, capaz de iluminar nues-
tra vida, como nos enseña Jesús.

Fragmentos de:  
BENEDICTO XVI. 

Audiencia general, 30/11/2011.

S
te

ph
en

 N
am

i

No emplear el nombre 
tres veces santo de 

Dios como una etiqueta 
vacía de sentido

Vigilad, venerables hermanos, con 
cuidado contra el abuso creciente, 
que se manifiesta en palabras y 
por escrito, de emplear el nombre 
tres veces santo de Dios como una 
etiqueta vacía de sentido para un 
producto más o menos arbitrario 
de una especulación o aspiración 
humana; y procurad que tal abe-
rración halle entre vuestros fieles 
la vigilante repulsa que merece.

Nuestro Dios es el Dios per-
sonal, trascendente, omnipoten-
te, infinitamente perfecto, úni-
co en la trinidad de las personas 
y trino en la unidad de la esen-
cia divina, Creador del univer-
so, Señor, Rey y último fin de 
la historia del mundo, el cual no 
admite, ni puede admitir, otras 
divinidades junto a sí.

Fragmentos de: PÍO XI. 
Mit Brennender Sorge, 

14/3/1937.

A nadie le es lícito 
decir: Creo en Dios, 
y esto es suficiente 

para mi religión

La fe en Dios no se manten-
drá por mucho tiempo pura e in-
contaminada si no se apoya en 
la fe en Jesucristo. «Nadie co-
noce al Hijo sino el Padre, y na-
die conoce al Padre sino el Hijo y aquel 
a quien el Hijo quisiere revelárselo» 
(Lc 10, 22). […] A nadie, por lo tanto, 
le es lícito decir: Yo creo en Dios, y 
esto es suficiente para mi religión.

La palabra del Salvador no deja lu-
gar a tales escapatorias: «El que niega 
al Hijo tampoco tiene al Padre; el que 
confiesa al Hijo tiene también al Pa-
dre» (1 Jn 2, 23).

Fragmentos de: PÍO XI. 
Mit Brennender Sorge, 14/3/1937.

Adoración al Santísimo Sacramento -  
Basílica Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

Sólo en Cristo 
podemos dialogar con 

Dios como hijos

Debemos recordar ante todo que la 
oración es la relación viva de los hijos 

Sumario  Sumario



C
õ P. Alex Barbosa de Brito, EP

María tiene algo de Jesús,  
y Jesús tiene todo de María

10      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La liturgia dominical  U

Solemnidad de Santa María, Madre de Dios

Por voluntad 
de Dios, 
el divino 
Redentor 
nunca podría 
haber dicho 
en la Última 
Cena «tomad 
y comed, esto 
es mi cuerpo», 
si no lo hubiera 
recibido de la 
Virgen María, 
su Madre

fue verdadera la carne de María, así fue verdade-
ra la carne de Cristo que tomó de Ella»,2 enseña 
San Agustín.

De ahí que el mismo Agustín3 afirme que Ma-
ría es la forma dei —el molde de Dios—, a lo que 
San Luis Grignion de Montfort añade que Ella es «el 
molde propio para formar y moldear “dioses”»4, que 
son los santos, imágenes de su divino Hijo, Jesús.

Caminos propuestos a principios de año

El primer día del año, cuánta superstición, cuántas 
cosas vanas se ven… No obstante, la Iglesia invoca 
sobre sus hijos la bendición de Dios, diciendo: «El 
Señor te bendiga y te proteja» (Núm 6, 24) e «ilumine 
su rostro sobre ti y te conceda su favor» (Núm 6, 25).

Se nos proponen dos caminos en ese día: el sem-
blante de Dios, para los que tienen fe; o la ausencia 
y el eclipse de Dios, para los que se dejan llevar por 
las supersticiones. En esta vida podemos contem-
plar el rostro del Señor, porque «la tierra ha dado 
su fruto» (Sal 66, 7), el fruto bendito de la Virgen 
María (cf. Lc 1, 42), que fue circuncidado al octavo 
día y recibió un nombre: «Jesús» (Lc 2, 21).

Él es la bendición del Padre, que vino a salvarnos 
y a elevarnos a la dignidad de hijos (cf. Gál 4, 6). 
He ahí la gran bendición del Año Nuevo: dejarnos 
formar por María, forma de Dios, por obra del Es-
píritu Santo. 

uando un embrión se está formando en el 
claustro materno, se produce un misterioso 
fenómeno, llamado microquimerismo fetal, 

mediante el cual algunas células se desprenden del 
bebé y se instalan en el cuerpo de la madre. Se trata 
de la presencia de células genéticamente diferentes 
en un organismo —en este caso, el de la madre— 
que tiene sus células específicas. Así, el hijo conce-
bido, al ser «carne de su propia carne», desde antes 
del alumbramiento le retribuye a su madre, y sólo a 
su madre, este «regalo» que le servirá de protección: 
las mejores células de su «carne», que ella se llevará 
consigo en sus órganos, especialmente en el cora-
zón y el cerebro, incluso después del parto. De este 
modo, algo del hijo pasa a formar parte de la madre y 
permanece con ella hasta el final de su vida.1 Quizá 
de ahí venga tanta unión entre madre e hijo.

Un misterio en la humanidad del Hijo de Dios

¿Y cómo sucedió este misterio durante la gesta-
ción del Niño Jesús en el seno virginal de María? Ella 
es verdaderamente Madre de Jesús, y Jesús es ver-
dadero Dios. Por lo tanto, María es Madre de Dios.

La concepción del Verbo divino y su nacimien-
to van más allá de un mero fenómeno biológico, 

ya que es obra del Espíritu Santo y de María 
(cf. Lc 1, 35), sin concurso de varón: se trata 

de una sola persona divina con dos natura-
lezas distintas, la divina y la humana, que 
no se mezclan.

Sin embargo, habiendo Jesús «na-
cido de mujer, nacido bajo la ley» 
(Gál 4, 4), semejante a nosotros en todo 
menos en el pecado (cf. Heb 4, 15), al-
gunas de sus células se desprendieron 
de su diminuto cuerpo y se implantaron 
en el cuerpo de su Madre, como ocu-
rre con todo bebé en desarrollo. Por eso 
María, incluso físicamente, tiene algo 
del Hijo de Dios y Él, en su naturaleza 
humana, tiene todo de María: «Como 

Virgen de la Expectación - 
Catedral de Córdoba (España)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

﻿1 Cf. Dawe, Gavin S.; Wei Tan, Xiao; Xiao, Zhi-Cheng. 
«Cell Migration from Baby to Mother». In: Cell Adhe-
sion & Migration. London. Vol. i. N.º 1 (ene-mar, 2007), 
pp. 19-27.

﻿2 San Agustín. Sermo 362, c. 13. 
﻿3 San Agustín. Sermo 208, apud Garrigou-Lagrange, 

op, Réginald. La Madre del Salvador y nuestra vida in-
terior. 3.ª ed. Buenos Aires: Desclée de Brouwer, 1954, 
p. 279.

﻿4 San Luis María Grignion de Montfort. Traité de la 
vraie dévotion à la Sainte Vierge, n.º 219. 

Sumario  Sumario



õ P. Carlos Javier Werner Benjumea, EP

¿Dónde encontrar  
a la estrella de Belén?

E

Solemnidad de la Epifanía del Señor

El desapego 
de los Reyes 
Magos es para 
los católicos de 
nuestro tiempo, 
tan necesitados 
de una estrella 
que brille para 
indicarles el 
camino, un 
ejemplo a 
seguir incluso 
en las mayores 
pruebas

n esta solemnidad de la Epifanía, los santos 
Reyes Magos fulguran ante nuestros ojos 
con especial brillo. La piadosa aventura de 

estos hombres idealistas, valientes y abrasados de fe 
es una verdadera parábola de la trayectoria de todo 
bautizado. En efecto, esperaban con ardor algún 
gran acontecimiento que diera sentido a sus vidas; 
por lo tanto, estaban lejos de ser personas acomo-
daticias y mediocres, incapaces de elevar sus miras 
más allá del horizonte de una existencia banal.

Así, cuando vieron nacer la misteriosa estrella, 
abandonaron con entusiasmo su patria, su confort 
y su seguridad, para iniciar un largo y penoso viaje, 
guiados por ese astro que, con su luz sobrenatural, 
los orientaba a través de desiertos, valles y monta-
ñas hacia una meta maravillosa: Dios mismo hecho 
hombre, Rey de reyes y Señor de señores, rodeado 
de los cortesanos más santos, sublimes y prestigio-
sos de la historia, la Virgen María y San José.

También nosotros estamos llamados 
a emprender una santa epopeya

Ahora bien, todos los fieles, de un modo u otro, 
están igualmente llamados a dejar su tierra natal 
para recorrer un camino arduo y glorioso que los 
llevará al Cielo. Es necesario vivir en el mismo es-
tado de espíritu de los santos reyes.

No hemos nacido para este mundo y por eso de-
bemos renunciar a cualquier apego que nos ate a 
él de manera desordenada, predisponiendo nuestro 
espíritu a emprender la santa epopeya de la fe. La 
Palabra de Dios será nuestra guía luminosa en la 
noche de nuestra peregrinación, de suerte que tam-
bién sobre nosotros el profeta Isaías pueda excla-
mar: «Las tinieblas cubren la tierra, […] pero sobre 
ti amanecerá el Señor» (60, 2).

Sin embargo, cabe considerar que el recorrido 
de los Reyes Magos implicaba pruebas. Y la mayor 
de ellas fue, sin duda, su paso por Jerusalén. Allí, 
contrariamente a lo que esperaban, no hallaron 
al Salvador del mundo, sino al impostor Herodes 

circundado de una élite corrupta, que se converti-
ría, con el transcurso de los años, en la más férrea 
opositora del Mesías. En este contexto, la estrella 
desapareció, la densa noche de la decepción y del 
aparente desmentido los envolvió.

La prueba de los católicos hoy

El católico de nuestros días también pasa por 
circunstancias terribles, en las que la luz que pa-
recía fulgurar de manera indefectible se eclipsa. 
A veces lo asaltan las tentaciones o la aridez inte-
rior. Pero el mayor de los dolores consiste en darse 
cuenta con perplejidad de que se está deformando 
el rostro visible de la Nueva Jerusalén, la Santa 
Iglesia, nuestra madre casi adorada.

Sí, ver a la esposa de Cristo desfigurada por los 
pecados de hijos indignos, hasta el punto de parecer 
que reniega burlescamente de los ideales de santi-
dad trazados por su amabilísimo Esposo, rompe el 
corazón. No obstante, incluso en esas condiciones, 
los fieles pueden distinguir, por el secreto instinto 
concedido por el Espíritu Santo, la verdad que aún 
resuena, así como los magos supieron discernir en 
los labios de los escribas que en Belén la promesa 
se cumpliría.

Superada la prueba, los reyes siguieron su ca-
mino, la estrella volvió a brillar, la esperanza se 
renovó y llegaron a la Ciudad de David. Allí adora-
ron al recién nacido, percibiendo en aquel pequeño, 
con los ojos de la fe, al Dios inmenso y majestuoso. 
También nosotros, guiados por la estrella reluciente 
del Evangelio y habiendo luchado has-
ta el final, llegaremos al Cielo, donde 
recibiremos un premio inconmensu-
rable: la celestial compañía de Jesús, 
María y José, en la visión 
eterna de Dios. 

El viaje de los Reyes Magos, de 
August von Wörndle - Museo 

de Historia del Arte, Viena

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Por el bautismo,  
damos frutos divinos

õ P. Aumir Antonio Scomparin, EP

C

12      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Fiesta del Bautismo del Señor

En el 
bautismo 
recibimos 
un nombre 
nuevo, somos 
cristianos; 
pero no 
siempre 
seguimos los 
pasos de Jesús, 
haciendo 
coincidir 
nuestra 
historia 
con la 
suya…

uando se hace un injerto —de naranja en un 
limonero, por ejemplo— se produce una he-
rida en el limonero, se le insiere un pequeño 

tejido del naranjo en ese sitio y luego se protege la 
herida para cicatrizarla o evitar plagas y enferme-
dades en la incisión. Tras la injerta, el limonero 
está listo para dar un nuevo fruto: la naranja.

El «injerto» de la gracia de Dios

He ahí una hermosa imagen de los efectos pro-
ducidos en el bautismo, por medio del agua y el 
Espíritu Santo. La criatura, herida por el pecado, 
recibe el «injerto» de la gracia de Dios para que dé 
frutos divinos. Verdaderamente, un cristiano está 
llamado a ser otro Cristo.

En el cántico de Isaías, el Señor afirma: «Yo te 
formé» (42, 6), haciendo clara alusión a una nue-
va creación que tendría lugar con la Redención, en 
la que los cautivos serían liberados de la prisión 
(cf. Is 42, 7) del pecado y de la muerte. El salmo de la 
liturgia de hoy, a su vez, nos recuerda que esta nueva 
creación es una invitación hecha por Dios —a través 
de la «voz del Señor sobre las aguas» (28, 3), figura 

del bautismo— que domina los diluvios de la justi-
cia y abre los Cielos por el diluvio de la misericordia 
y del perdón, con la venida del Mesías esperado.

La historia de Jesús y nuestra historia

San Lucas, al comienzo del relato del nacimien-
to de Jesús, subraya que eran los días de César Au-
gusto (cf. Lc 2, 1) y que el bautismo realizado por 
Juan sucedió en el año decimoquinto del imperio 
de Tiberio, cuando Pilato era gobernador de Judea, 
Herodes, Felipe y Lisanio eran tetrarcas, y Anás y 
Caifás eran sumos sacerdotes (cf. Lc 3, 1-2). Era 
necesario registrar el momento en que Dios entró 
en la historia de los hombres con su encarnación 
y nacimiento, para que ellos pudieran entrar en la 
historia de Dios con el bautismo.

En efecto, a través del bautismo recibimos un 
«injerto divino», que cura la herida del pecado ori-
ginal. En ese día los cielos se abren para nosotros, 
tal y como se abrieron con ocasión del bautismo 
de Jesús; el Espíritu Santo, que descendió sobre 
Él en forma de paloma, desciende también sobre 
nosotros; y la voz del Padre, que se hizo oír reco-
nociendo a Jesús como Hijo, puede reconocernos 
igualmente a nosotros como hijos e hijas amados 
de Dios (cf. Lc 3, 21-22).

Pero ¡atentos! San Pedro, resumiendo lo sucedi-
do después del bautismo predicado por Juan, dice 

que Jesús «pasó haciendo el bien» (Hch 10, 38). 
Y nosotros, después de nuestro bautismo, ¿pro-
curamos asemejar nuestra biografía a la suya? 
Hemos recibido un nuevo nombre, ¡somos 
cristianos! Sin embargo, ¿por dónde pasamos 
y qué hacemos? Hemos recibido el injerto di-
vino y ¿qué frutos hemos dado?

La solución para ser otro Cristo está en 
juntar las manos y decir: «Dios te salve Reina, 

Madre de Misericordia». Y María Santísima nos 
alcanzará la gracia del arrepentimiento, si nos he-
mos extraviado, y nos conducirá por el camino de 
vuelta a su Hijo Jesús. 

João Paulo Rodrigues

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esaumirantonioscomparin/


Una profecía cargada  
de esperanza

õ P. Dartagnan Alves de Oliveira Souza, EP

E

Enero 2025      13

II Domingo del Tiempo Ordinario

La interven­
ción de María 
en Caná de 
Galilea puede 
ser contem­
plada como 
una profecía 
de su poder 
intercesor 
en favor 
de quienes 
claman por 
una trans­
formación 
de la faz de 
la tierra

l episodio de las bodas de Caná pone de re-
lieve el poder intercesor de Nuestra Seño-
ra, Madre de misericordia capaz de soco-

rrer con su infalible súplica a unos esposos atribu-
lados, carentes de un elemento indispensable para 
un banquete nupcial: el vino.

La Santísima Virgen aparece en este 
pasaje admirablemente asociada a 
la obra de la Redención. En efec-
to, al realizar su primer gran sig-
no, Jesús manifestó su gloria y 
«sus discípulos creyeron en Él» 
(Jn 2, 11), pero todo se hizo gra-
cias a la mediación de María.

Simbolismo del 
vino conseguido por 
mediación de María

El hecho narrado es a un mis-
mo tiempo real y simbólico. La 
falta de vino significa la escasez 
de fe, que en la época mesiánica 
se reducía a una llama morteci-
na. Sin embargo, el Señor vino al 
mundo para dar nuevo vigor a la 
mecha humeante, cumpliendo así 
la profecía de Isaías recogida en la primera lectura 
(cf. Is 62, 1-5). No descansaría hasta que el fulgor de 
la fe resurgiera entre los elegidos como un lucero.

Por eso, al transformar el agua de la purificación 
en el mejor vino de la historia, Jesús anunciaba que 
haría de los corazones contritos y humillados un 
pueblo justo y santo, el cual formaría la Santa Igle-
sia Católica. Pero este prodigio se obraría por in-
tercesión de aquella que en el Apocalipsis aparece 
vestida del sol (cf. Ap 12, 1), simbolizando la gloria 
regia e insuperable que le corresponde como Reina 
del Cielo, así como el esplendor de su certeza de la 
Resurrección, manifestada al pie de la cruz.

Ella, inundada de fe, debía ser quien intercedie-
ra por los incrédulos. ¡Y con qué éxito! El vino que 

faltaba resultó ser tan abundante y de tal calidad que 
pudo deleitar el paladar de una muchedumbre de 
bienaventurados, tan bien descrita en el Apocalipsis 
(cf. Ap 7, 9). Por consiguiente, Nuestra Señora apa-
rece en este Evangelio como la Madre de esa llama 

que Jesús vino a avivar: «He venido a pren-
der fuego a la tierra, ¡y cuánto deseo que 

ya esté ardiendo!» (Lc 12, 49).

También en nuestros días 
María puede intervenir

En nuestra época, la humani-
dad se encuentra asolada por una 
crisis sin precedentes: la religión 
está más descuidada, abandona-
da y perseguida que nunca. Urge 
una intervención decisiva de la 
Santísima Virgen, a quien Jesús 
no le puede rechazar nada.

Como en Caná de Galilea, el 
milagro será hecho con el agua 
destinada a la purificación, es 
decir, los corazones de los que 
temen a Dios y esperan su sal-
vación. Procuremos contarnos 
entre esos elegidos que, en medio 

de la estampida hacia el abismo, permanecen fieles 
en la certeza de la victoria y, aunque son conscientes 
de sus limitaciones y carencias, confían en la mise-
ricordia de Dios, capaz de cambiarlos por completo.

Serán objeto de la compasiva bondad de María, 
que suplicará por ellos ante su divino Hijo; entonces 
se producirá en ellos el milagro de la transformación 
más impresionante de la historia. En este sentido, 
Caná se convierte no sólo en un milagro altamen-
te simbólico, sino en una profecía que anuncia un 
futuro cargado de esperanza. En los verdaderos de-
votos de Nuestra Señora, la Trinidad encontrará su 
complacencia, y en ellos se cumplirá el vaticinio de 
Isaías: «Como se regocija el marido con su esposa, 
se regocija tu Dios contigo» (Is 62, 5). 

El milagro de las bodas de Caná 
- Galería Nacional de Stuttgart 

(Alemania)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espedartagnanalvesdeoliveirasouza/


«La ley del Señor es  
perfecta»… e inmutable

A
õ P. Leandro César Ribeiro, EP

14      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

La Iglesia 
es un Cuerpo 
Místico, del 
cual Cristo es 
la cabeza y 
nosotros, los 
miembros. Si 
formamos un 
solo cuerpo 
con Él, su 
Evangelio 
debe ser 
también el 
nuestro. De 
lo contrario, 
no estaremos 
honrando el 
hecho de ser 
sus miembros

III Domingo del Tiempo Ordinario

lgunos teólogos y filósofos no católicos 
—e incluso algunos de los que se dicen 
católicos— afirman que Dios podría haber 

concebido los diez mandamientos prohibiendo lo 
que manda y mandando lo que prohíbe.

Por ejemplo, en lugar de decir «No matarás», 
podría haber ordenado «Matarás», o «Mentirás», u 
«Odiarás a tu padre y a tu madre». Podría establecer 
mandamientos contrarios a los que existen, y todo 
saldría bien. Al fin y al cabo, Dios es omnipotente.

Abierta así la puerta a todo relativismo, para 
quien alberga tales pensamientos quizá haya llega-
do el momento de adaptarse a los nuevos tiempos: 
¡modernización es la consigna!

La ley de Dios es conforme a la ley natural

Nada más monstruoso, ya que «la ley del Señor 
es perfecta y es descanso del alma» (Sal 18, 8). De 
tal modo los mandamientos son tan acordes con el 
orden natural que los hombres podrían haberlos 
conocido a la luz de la razón, porque «la norma 
del Señor es límpida y da luz a los ojos» (Sal 18,9). 
Por otra parte, el sentido común nos lleva a con-
cluir que ninguna civilización se sustentaría si los 
hombres establecieran como norma matar, robar, 
mentir, pecar contra la castidad, etc.

Sin embargo, ¿hasta qué punto, en la actualidad, 
estamos lejos de esto?

Isaías parece profetizar nuestros días cuando 
dice: «¡Ay de los que llaman bien al mal y mal al 
bien, que tienen las tinieblas por luz y la luz por 
tinieblas, que tienen lo amargo por dulce y lo dulce 
por amargo!» (Is 5, 20).

Y Nehemías, en el período posterior al exilio 
—cuando el pueblo de Israel había perdido su li-
bertad y su propia tierra—, narra el momento en 
el que Esdras presenta la ley ante la asamblea y 
señala el nacimiento del judaísmo, mostrando que 
el cumplimiento de la voluntad de Dios es lo que 
trae la libertad (cf. Neh 8, 2-10).

Somos miembros del Cuerpo Místico de Cristo

San Pablo, a su vez, afirma que la Iglesia es un 
verdadero cuerpo, con todas las características del 
cuerpo humano, pero un Cuerpo Místico, del que 
Cristo es la cabeza y nosotros somos los miembros 
(cf. 1 Cor 12, 12). Ahora bien, el cuerpo humano está 
altamente organizado y funciona por la acción con-
junta de células, tejidos, órganos y sistemas, que es-
tán dispuestos jerárquicamente, bajo el mando y guía 
de la cabeza. Y así como el desorden en el cuerpo 
físico se llama enfermedad, el desorden en el Cuerpo 
Místico se denomina desobediencia o pecado.

El Evangelio de este domingo, San Lucas lo de-
dica a Teófilo (cf. Lc 1, 3) —nombre que significa 
amigo de Dios—, como si quisiera decir que todos 
los que acogen la Buena Noticia son amigos de 
Dios. Por último, narra el momento en que Jesús 
lee el libro del profeta Isaías en la sinagoga de Na-
zaret. Tras su lectura, el Salvador lo cierra, se sien-
ta y pronuncia el sermón más corto de la historia: 
«Hoy se ha cumplido esta Escritura que acabáis de 
oír» (Lc, 4, 21).

Pidámosle a la Santísima Virgen que se cumpla 
también hoy, en nuestras vidas, el Evangelio de Je-
sús. De lo contrario, no haremos honor al nombre 
de cristianos ni el hecho de ser miembros del Cuer-
po Místico de Cristo. 

La Transfiguración en el monte Tabor -  
Catedral de San Muiredach, Ballina (Irlanda)

A
nd

re
as

 F
. B

or
ch

er
t (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esleandrocesarribeiro/


¿Q
El premio de la admiración

Enero 2025      15

u  Ejemplos que arrastran  U

uiénes eran? Misteriosas figuras que salen de 
las tinieblas de un paganismo secular. Magos 
venidos del lejano Oriente, en busca del Rey 

de los judíos que acababa de nacer (cf. Mt 2, 2). Su 
insólita caravana puso en alerta a la adormecida Je-
rusalén: habitantes atónitos, fariseos sobresaltados, un 
monarca nervioso e inquieto.

Ese encuentro entre reyes fue también el encuentro 
de dos posturas de alma: envidia y admiración. La ino-
cencia admirativa de los Reyes Magos buscaba a un rey 
recién nacido para adorarlo; la envidia ho-
micida de Herodes buscaba un compe-
tidor para destruirlo. ¡Qué abismo 
entre estas dos mentalidades!

Pero ni el desinterés de los 
hierosolimitanos, ni la an-
tipatía de los fariseos, ni el 
cinismo del rey infanticida 
pudieron sacudir la fe de esos 
hombres decididos. Confiados, 
prosiguieron su camino bajo la 
luz exterior de la estrella mila-
grosa y el resplandor interior de 
su admiración.

Buena voluntad y sencillez infantil; orden, alegría 
y piadoso entusiasmo en las cosas más pequeñas; ojos 
siempre fijos en la estrella; corazones llenos de bondad, 
fuego y amor;1 así describe la mística alemana Beata 
Ana Catalina Emmerick las virtudes de aquellos reyes. 
De hecho, es difícil imaginarlos de otro modo…

Cuando llegaron al sitio indicado por la estrella, no 
vieron un palacio, ni una corte, ni un rey-niño acosta-
do en una cuna de oro. En lugar de eso, se encontraron 
con la pobre morada de una cándida pareja y un recién 
nacido envuelto en modestos pañales.

Esos reyes venían de muy lejos, habían llegado allí 
a un precio muy alto… Entonces, ¿todo ha sido un te-
rrible error? Santo Tomás responde: «Como comenta 
el Crisóstomo: “Si los Magos hubieran venido en bus-
ca de un rey terrenal, hubieran quedado confusos por 
haber acometido sin causa el trabajo de un camino tan 
largo. […] Pero, como buscaban a un rey celestial, aun-
que no vieron en Él nada de la majestad real, le adora-
ron, no obstante, satisfechos”. […] Ven a un hombre, 
pero reconocen a Dios en Él».2

Una vez más observamos en estos varones el distin-
tivo de las almas admirativas: la capacidad de discer-
nir el valor real de las cosas y su significado más pro-
fundo. Si hubieran sido pragmáticos o superficiales, 
habrían despreciado al Rey del universo en su aparen-
te pobreza. Si hubieran sido envidiosos como Herodes, 
habrían intentado destruirlo.

La Beata Ana Catalina Emmerick nos ofrece, además, 
esta piadosa descripción del ansiado encuentro de los Re-
yes Magos con el Divino Infante: «Estaban como comple-

tamente hechizados. Encomendaron al Niño 
Jesús, con una oración infantil y embar-

gada de amor, a los suyos, a su país y 
su gente, su hacienda y sus bienes 
y todo lo que para ellos tenía va-
lor en la tierra; que el rey recién 
nacido quisiera aceptar sus co-
razones, sus almas y todos sus 

pensamientos y obras; que los 
iluminara y les enviara todas las 
virtudes […]. Al decirlo resplan-
decían de humildad y amor y les 
rodaban lágrimas de alegría por 
las mejillas y las barbas».3

Es necesario comprender bien el uso del adjetivo 
«infantil». No se refiere a los defectos propios de la 
condición pueril: ingenuidad, inmadurez, inconse-
cuencia…, sino a la pequeñez de alma que hace al 
hombre flexible a las inspiraciones de la gracia y le 
revela horizontes grandiosos, propios de quien sabe 
admirar a los demás y olvidarse de sí mismo.

En aquella noche de Navidad, si Nuestro Señor ya se 
hubiera expresado en lenguaje humano, ciertamente ha-
bría alabado al Padre eterno en términos similares a los 
que emplearía años más tarde, en su vida pública: «Te 
doy gracias, Padre, Señor del Cielo y de la tierra, porque 
has escondido estas cosas a los sabios y entendidos, y 
las has revelado a los pequeños» (Lc 10, 21). 

«Adoración de los Magos», de Gentile  
da Fabriano - Galería Uffizi, Florencia (Italia)

Rep
ro

duc
ció

n

﻿1 Cf. Beata Ana Catalina Emmerick. Viaje de Jesús al país de 
los Magos. Madrid: EDAF, 2008, pp. 51-53; 77.

﻿2 Santo Tomás de Aquino. Suma Teológica. III, q. 36, a. 8, 
ad 4.

﻿3 Beata Ana Catalina Emmerick, op. cit., pp. 78-79.

Sumario  Sumario



L

Actuando en el pasado, 
presente y futuro…

16      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tesoros de Mons. João  U

¿Pueden nuestras oraciones interferir en acontecimientos 
pasados? Además de su efecto retroactivo, a través de ellas 
podemos asociarnos a la realización de un plan más elevado, 
central en la mente de Dios.

eemos en las Escrituras que Moi-
sés le preguntó a Dios qué debía 
responder a los israelitas cuan-

do le indagaran cuál era su nombre. Y 
el Señor le dijo: «Yo soy el que soy» 
(Éx 3, 14). No se llamó a sí mismo «el 
que ha sido, el que está siendo y el que 
aún será», sino «el que soy». Sí, porque 
Él es eterno, no tuvo principio ni tendrá 
fin; para Él no existe pasado ni futuro, 
todo es presente; vive por encima de los 
hechos y fuera del tiempo.

Para los ángeles, Dios creó el ævum, 
una medida especial del curso de los 
acontecimientos que difiere del tiem-
po de los hombres y de la eternidad de 
Dios.1 Pero para nosotros, Dios creó el 
tiempo: nacemos en una fecha determi-
nada, nos desarrollamos y tenemos una 
historia dentro del khronos2 para que 
seamos probados y, luego, partícipes de 
la eternidad.

Así, por mucho que lo intentemos, 
a nuestra mente discursiva, acostum-
brada al reloj y al calendario, le resulta 
difícil fijar la atención en un ser para el 
que no hay un antes ni un después, sino 
que, a través de una «pantalla» llamada 
presente, considera, de una ojeada divi-
na, todo lo que sucedió en el pasado y 
lo que sucederá en el futuro hasta el fin 
del mundo y eternidad adentro.

Efecto retroactivo de la oración

Ahora bien, esto nos da aquí en la tie-
rra la extraordinaria ventaja de poder par-

ticipar en actos que tuvieron lugar hace 
siglos o milenios. Retroagere, del latín, 
significa retroceder o actuar hacia atrás.

Por ejemplo, rezando hoy por Abel 
en el instante en que fue asesinado por 
Caín (cf. Gén 4, 8) contribuiremos al 
acto de virtud que practicó y partici-
paremos de su santidad. O cuando 
leemos en la historia de Sansón que él 
estaba rodeado por todas partes por los 
filisteos, podremos ayudarlo en esa te-
rrible situación por la que pasó.

¿Cómo es eso posible? Porque Dios 
lo abarca todo y está viendo, en el pre-
sente, a Abel y a Sansón en dificulta-
des, al mismo tiempo que a mí, en el 
siglo xxi, pidiendo por ambos. Y es 
posible que mi oración sea fundamen-
tal para que le conceda más gracias a 
Abel y para que éste mantenga en el 
fondo de su alma disposiciones justas 
y elevadas, y mayor fuerza a Sansón 
para que venza a mil filisteos de una 
sola vez (cf. Jue 15, 14-16).

Interrelación entre los que viven 
en el tiempo y en la eternidad

Recuerdo una ocasión en que, es-
tando en el hospital, un enfermero me 
preguntó:

—¿Por qué existe la misa del sépti-
mo día si la persona ya ha muerto? Si 
ya ha sido juzgada, no hace falta rezar 
más. No entiendo muy bien por qué la 
Iglesia ha instituido esas misas. Pues es 
comprensible rezar por alguien cuando 

se está muriendo, pero luego… ¡ya no 
hay solución!

Le expliqué entonces que, además 
de las misas que se celebran en sufragio 
de esa alma, que puede estar en el pur-
gatorio, a fin de aliviar su sufrimiento, 
existe también el efecto retroactivo de 
la oración. Podemos rezar por los falle-
cidos mucho después de su muerte para 
impedir que el demonio ejerza su ac-
ción sobre ellos, y para que reciban una 
gracia eficaz de conversión en la hora 
de su agonía o tengan una buena muer-
te, confiados en la misericordia divina 
y en la bondad maternal de la Santísima 
Virgen, para que sus almas salgan de 
sus cuerpos con tranquilidad, alegría y 
júbilo y puedan subir al Cielo de la ma-
nera más hermosa.

Interceder por los difuntos no sólo les 
beneficia a ellos, sino también a quienes 
rezan, porque les confiere méritos. Exis-
te, por tanto, una intensa interrelación en-
tre los que viven en la tierra y los que han 
cruzado el umbral de la muerte, siempre 
que los primeros recen por estos últimos. 
Y Dios, en su infinita sabiduría y diligen-
cia, establecidas en el modelo del amor 
recíproco, hace que la salvación de unos 
dependa de la oración de otros.

Participando en la cruzada 
al rezar una avemaría

Allá por los años 1956 o 1957, cuan-
do aún era un jovencito de 16 años, me 
quedé tan encantado al enterarme del 

õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Enero 2025      17

poder retroactivo de la oración que deci-
dí aprovecharlo muchas, muchas veces. 
Por aquella época, estaba leyendo un 
libro sobre las cruzadas, escrito por Jo-
seph-François Michaud. En un momen-
to dado, se mencionaba un episodio del 
sitio de Nicea, en el que un infiel de gi-
gantesca estatura, valiéndose de la altura 
de las murallas, se burlaba de los cris-
tianos que estaban abajo y les arrojaba 
piedras, matándolos en gran cantidad.

Indignado, dejé de leer y empecé 
a rezar para que hubiera alguna repa-
ración y que ese hombre recibiera su 
merecido. La descripción continuaba: 
de repente, aparece Godofredo de Boui-
llon, portando una ballesta, acompaña-
do de dos escuderos. Monta la ballesta, 
pone la flecha y se acerca con sigilo, 
protegido con los escudos de sus com-
pañeros. Interrumpí la lectura una vez 
más y recé una avemaría para que tuvie-
ra buena puntería y acertara… A conti-
nuación, la narración proseguía contan-
do que la flecha salió atinada, atravesó 
al gigante en el corazón y ¡lo derribó!3

Sentí que estaba participando en la 
cruzada y haciéndome uno con aquel 

héroe, de modo que, si está en el 
Cielo, ciertamente me agradece-

rá el fruto de esa avemaría.

Un medio de reparar faltas pasadas 
y obtener gracias sobreabundantes

Sin embargo, al igual que podemos 
ayudar a los demás por este medio, tam-
bién es perfectamente posible usarlo en 
nuestro propio beneficio. Un ejemplo 
concreto aclarará la explicación.

Imaginemos a alguien que, a los 13 
años, se viera en ocasión próxima de 
pecado y cometiera una infidelidad 
contra la ley de Dios. Al cabo de un 
tiempo, recibe una gracia de conver-
sión, se confiesa y su falta queda per-
donada. Más tarde, quizá años después, 
tiene la oportunidad de estudiar toda la 
belleza de la doctrina católica y apren-
de algo nuevo: el efecto retroactivo de 
la oración. Entonces se siente movido 
a rezarle a la Virgen para que lo asista 
en aquel momento de su adolescencia, 
a fin de enmendar el error y no permitir 
que éste manche su alma hasta el punto 
de perder la vocación a la que Dios lo 
ha llamado.

Actuando así, podría retroceder en 
el tiempo mediante la oración y obtener 
gracias sobreabundantes, que tal vez la 
Providencia habría derramado contan-
do esta petición. Y de seguido debería 
agradecer que le fueran concedidas esas 
gracias y haberse liberado de la culpa.

María Santísima, partícipe 
de la obra de la creación

Ahora bien, las consideraciones a 
propósito de un tema tan hermoso nos 
llevan a un plano más elevado: en la 
mente de Dios, como todo es presente, 
la organización de las criaturas —a di-
ferencia de lo que sucede en la mente 
humana, que sigue un hilo cronológico, 
por el cual consideramos los hechos 
para sacar de ahí las consecuencias— 
se hace de forma jerárquica; en función 
de la más importante de las criaturas Él 
ordena todo lo demás. Por eso, en su de-
signio creador, por encima de todo están 
Jesucristo, Verbo de Dios hecho hom-
bre, centro del universo, y Nuestra Se-
ñora, como la más excelsa de las meras 
criaturas salidas de las manos divinas.

Siendo Madre de la creación y Me-
diadora de todas las gracias —porque es 
Madre del propio autor de la gracia—, 
es evidente que Ella, durante el período 
que vivió en el tiempo, debe de haber 
participado, también por la oración, 
en la obra de la creación del universo. 
Todos los actos de la divina voluntad 
creadora iban acompañados de las ora-
ciones de la Santísima Virgen. Así pues, 
cuando creó a los ángeles el primer día, 
Dios eligió, entre los infinitos posibles, 

Para Dios todo es presente: ve a Abel, a Sansón o a Godofredo de Bouillon en 
dificultad, al mismo tiempo que a mí, en el siglo xxi, rezando por los tres

De izquierda a derecha: Godofredo de Bouillon - Plaza Real, Bruselas; Sansón lucha 
contra los filisteos - Catedral de los Santos Pedro y Donato, Arezzo (Italia); Muerte de 

Abel por Caín - Iglesia de San Pedro y San Pablo, Les Mureaux (Francia)
Fo

to
s:

 F
ra

nc
is

co
 L

ec
ar

os

Sumario  Sumario



18      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

específicamente a estos espíritus angé-
licos, y no a otros, a causa de la oración 
que María haría en su favor.

Ella tomó parte en todos los acon-
tecimientos que tuvieron lugar antes 
de su nacimiento, como la gran lucha 
de los ángeles en el Cielo contra los 
espíritus malignos (cf. Ap 12, 7). A 
menudo se ignora que los méritos de 
la Redención obrada por Nuestro Se-
ñor Jesucristo —por tanto, su encar-
nación, pasión y muerte en la cruz—, 
así como su oración y cualquier acto 
sobrenatural, también se retrotraen 
en el tiempo. Es más: ciertos teólogos 
y doctores de la Iglesia coinciden en 
que no se limitan únicamente al gé-
nero humano, sino que beneficiaron a 
los ángeles buenos para evitar que los 
demonios los arrastraran a rebelarse 
contra Dios. Sin embargo, no dudamos 
en afirmar que fue por intercesión de 
la Madre que estas gracias compradas 
por el Hijo contribuyeron a su perseve-
rancia en la lucha celestial.4

Ni siquiera los ángeles malos fueron 
abandonados a su propia naturaleza, 
sino que recibieron todo el sustento so-
brenatural necesario para ser fieles. No 
obstante, rechazaron los méritos de la 
pasión del Señor, que se les aplicó tam-
bién por intercesión de las oraciones de 
la Virgen, y por eso se condenaron.

Podríamos multiplicar los ejemplos 
e incluso pensar en el momento en que 
la serpiente tentó a Adán y Eva en el pa-
raíso… Ambos cayeron; sin embargo, 
después de su pecado hicieron peniten-
cia durante novecientos años y perma-
necieron en la gracia y en la fe. ¿Quién 
existía en aquel entonces para rezar por 
ellos? ¡Nadie! Ese don de la penitencia 
fue conquistado de Dios porque Nues-
tra Señora rogaría por ellos.

María Santísima, por consiguiente, 
participa en toda la obra de la creación, 
en todas y cada una de las acciones 
promovidas por Dios, en toda la histo-
ria de la perseverancia de los buenos. 
¡Ella rezó por todos! Y así tenía que 
ser, ya que Ella es la Madre de Dios.

Repercusión futura de la Redención

Pues bien, si es posible que las gra-
cias compradas por la Redención de 
Nuestro Señor Jesucristo se retrotrai-
gan en el tiempo, con mayor razón re-
percuten en el futuro. Y hay un efecto 
de ellas que aún no se ha visto en la 
tierra y que debe beneficiar a todo el 
orden de la creación, porque la natura-
leza ha sido subyugada por el pecado y 
sufre sus consecuencias.

San Pablo, en su Epístola a los Ro-
manos, hace referencia a ello cuando 
dice que «hasta hoy toda la creación 

﻿1 Cf. Santo Tomás de Aquino. Suma Teoló-
gica. I, q. 10, a. 5.

﻿2 Del griego: tiempo.
﻿3 Cf. Michaud, Joseph-François. Histó-

ria das Cruzadas. São Paulo: Editora das 
Américas, 1956, t. i, pp. 198-199.

﻿4 Cf. San Bernardo de Claraval. «Sermo-
nes sobre el Cantar de los Cantares». Ser-
món xxii, n.º 6. In: Obras completas. Ma-
drid: BAC, 1955, t. ii, p. 138.

está gimiendo y sufre dolores de parto» 
(Rom 8, 22). La tierra gime, gimen los 
manantiales y los mares, gimen el sol y 
las estrellas, gimen también todas las al-
mas que ya están separadas de sus cuer-
pos… Hay como una oración de toda la 
naturaleza creada a la espera de la libe-
ración, cuando se verifiquen los máxi-
mos efectos del sacrificio del Calvario, 
y ella, rescatada del castigo de la corrup-
ción de la vanidad, pueda participar de 
la gloriosa libertad de los hijos de Dios 
(cf. Rom 8, 20-21). Las flores, los pe-
ces, los campos, los bosques, en fin, el 
universo entero se regocijará en ese día.

Deseemos ardientemente que el Sa-
cratísimo Corazón de Jesús, de cuya 
plenitud todos hemos recibido gracia 
tras gracia (cf. Jn 1, 16), desborde en 
el Inmaculado y Sapiencial Corazón 
de María las riquezas traídas con su 
encarnación y, por medio de Ella, las 
derrame con profusión sobre todos los 
hombres que existen en la faz de la tie-
rra y sobre todo el orden de la creación. 
Que esta plenitud se produzca en cier-
to momento de la historia, y sea una 
gloria celebrada no sólo por los vivos, 
sino también por los que ya están en la 
eternidad. Y los que están en el infierno 
— si es la voluntad de Dios— que su-
fran más al saber lo que está sucedien-
do en la tierra, y Adán y Eva se regoci-
jen con todos los santos en el Cielo. 

Fragmentos de: Conferencias de 
9/6/1996, 2/10/2001, 19/9/2004; 

Homilías de 25/12/2006, 3/2/2007, 
25/11/2008, 5/12/2008, 22/8/2009.

Durante el período que vivió en el tiempo, la Virgen debe de haber 
participado, por la oración, en la obra de la creación del universo

Monseñor João en 2009, en la basílica de Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario  Sumario



«¡L

Enero 2025      19

u ¿Qué dice el catecismo?  U

§ 2655 La misión de Cristo y del Espíritu Santo […] se continúa en el corazón 
que ora. Los Padres espirituales comparan a veces el corazón a un altar. La oración 
interioriza y asimila la liturgia durante y después de la misma. Incluso cuando  
la oración se vive «en lo secreto» (Mt 6, 6), siempre es oración de la Iglesia,  

comunión con la Trinidad Santísima.

Ya voy a misa... 
¿realmente necesito rezar?

﻿1 Guéranger, osb, Prosper. L’Année Liturgi-
que. L’Avent. 19.ª ed. Paris: H. Oudin, 1911, 
t. i, p. ix.

﻿2 Cf. Concilio Vaticano II. Sacrosanctum 
concilium, n.º 2.

﻿3 CCE 2655.
﻿4 Cf. Concilio Vaticano II, op. cit., n.º 9.
﻿5 Cf. San Juan Crisóstomo. De orando 

Deum. L. i.
﻿6 Cf. CCE 2699.
﻿7 Cf. CIC, can. 246; 663.

a oración es para el hom-
bre el primero de todos los 
bienes!»,1 exclamaba Dom 

Guéranger, abad del monasterio de So-
lesmes (Francia), en su obra El año li-
túrgico, en la que comenta paso a paso 
todo el ciclo de la liturgia, es decir, la 
oración oficial con la que los fieles —
sacerdotes o laicos— manifiestan la 
auténtica naturaleza de la Iglesia, hu-
mana y divina, visible e invisible, acti-
va y contemplativa, en el mundo y en 
camino hacia el Cielo…2 En efecto, la 
realización de los sacramentos «anun-
cia, actualiza y comunica el misterio 
de la salvación».3

Sin embargo, la liturgia no agota la 
obligación de rezar que incumbe a todo 
bautizado… Dios pide a los fieles una 
vida de caridad, piedad y apostolado4 
a fin de cumplir el precepto evangé-
lico: «Es necesario orar siempre, sin 
desfallecer» (Lc 18, 1). Dicho deber es 
repetido con insistencia por San Pablo: 
«Orad en toda ocasión» (Ef 6, 18); «Sed 
constantes en la oración; que ella os 
mantenga en vela» (Col 4, 2); «Quiero, 
pues, que los hombres oren en todo lu-
gar» (1 Tim 2, 8). Y decir «en toda oca-
sión» y «en todo lugar» extiende el es-
pacio y el tiempo de la oración a todos 
los momentos en los que no estemos 
participando en un acto religioso.

La oración privada, o piedad parti-
cular, desempeña un papel fundamen-

tal en la existencia humana. El mismo 
Jesús la enseña como una forma de 
dirigirse al Padre celestial: «Cuando 
ores, entra en tu cuarto, cierra la puer-
ta y ora a tu Padre, que está en lo secre-
to, y tu Padre, que ve en lo secreto, te 
lo recompensará» (Mt 6, 6). Y promete 
con solemne juramento que será siem-
pre atendida, si se hace a través de Él, 
Redentor y Mediador: «En verdad, en 
verdad os digo: si pedís algo al Padre 
en mi nombre, os lo dará» (Jn 16, 23).

Según San Juan Crisóstomo,5 la 
oración es para el espíritu lo que el 
alma es para el cuerpo: el principio de 
vida. Si una persona no reza, su espíri-
tu, falto de flujo vital, se pudre y em-
pieza a exhalar un olor nauseabundo.

La llamada oración particular pue-
de adoptar diversas expresiones, de 
las cuales el catecismo indica tres: la 
oración vocal, la meditación y la con-
templación.6 De entre todas, el rezo del 
rosario —en voz alta o en silencioso 
recogimiento— es el recomendado 
por la Iglesia, tanto para sacerdotes y 
religiosos7 como, con mayor empeño, 
para los laicos de cualquier edad y 
condición.

Pero el santo rosario no es sólo una 
repetición de oraciones. En cada dece-
na se recomienda meditar sobre uno 
de los misterios de la vida de Nuestro 
Señor Jesucristo, y nada impide que, 
una vez enunciado el tema, unos ins-

tantes de contemplación precedan y 
enriquezcan el rezo de las avemarías.

Así pues, recemos siempre, sin des-
animarnos nunca, aun cuando parezca 
que nuestras oraciones no son aten-
didas. Dios no falla y acabará conce-
diéndonos algo mucho mejor de lo que 
imaginábamos que necesitábamos. 

La oración privada desempeña un papel 
fundamental en la existencia humana

Canto del credo - Casa Lumen Prophetæ, 
Franco da Rocha (Brasil)

D
an

ie
l L

et
el

ie
r

Catecismo de la Iglesia Católica

Sumario  Sumario



H

õ Fabio Henrique Resende Costa

¿Cómo pedir 
y ser atendido?

20      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tema del mes  U

¿Existe un método infalible para rezar bien? 
La respuesta nos la da el divino Maestro, 
con sus palabras y ejemplos.

ay distintas circunstancias 
en la vida por las cuales ine-
vitablemente pasan todos los 

hombres —ricos o pobres, cultos o 
analfabetos, educados o groseros— 
y que, por tanto, pueden calificarse 
como universales. Entre ellas se en-
cuentra la inoportuna e imperiosa ne-
cesidad de, en algún momento, tener 
que pedir o dar algo a alguien.

De hecho, al establecer el orden de 
la creación jerárquico, entre otras ra-
zones, Dios quiso que unos seres de-
pendieran de otros para que ninguno, 
ni siquiera entre los ángeles, fuera au-
tosuficiente.

Por eso, aunque intentemos evitar 
la importunidad ajena —como pensa-
rán los circunspectos— o tratemos de 
sortear las situaciones que se presen-
ten —según el proceder de los más ex-
peditos—, ocurrirá lo inevitable: tarde 
o temprano nos veremos empujados 
a recurrir a alguien —y, a menudo, a 
aquellos con los que menos simpatiza-
mos…— para valernos de su socorro.

No en vano, el divino Maestro ilus-
tró este hecho con lujo de detalles, a 
pesar de la concisión evangélica: «Su-
poned que alguno de vosotros tiene un 
amigo, y viene durante la medianoche 

y le dice: “Amigo, préstame tres pa-
nes…”» (Lc 11, 5).

Querido lector, ¿le darías los panes 
o no?

He ahí la cuestión: ¿habrá en esa 
imprescindible carencia humana de 
la petición alguna metodología que la 
haga más eficaz?

«Toma y daca»

En primer lugar, hemos de tener en 
cuenta que el hombre, por ser comple-
jo, requiere ser estudiado y compren-
dido —y la psicología lo confirma.

En consecuencia, vivir en comuni-
dad implica ciertas exigencias: en el 
trabajo, compartir espacios, funciones, 
remuneración; en la familia, saber es-
cuchar opiniones diferentes, especial-
mente entre marido y mujer; en la vida 
religiosa, someterse al parecer del su-
perior, pues este estado de vida se basa 
en la sujeción de la propia voluntad a la 
de quien se constituye como autoridad.

En efecto, las divergencias natura-
les a las que están supeditados todos 
los hombres provienen del principio 
mismo de alteridad. Por eso emplea-
mos un gran esfuerzo por encontrar 
entre los más cercanos a aquellos que 
comparten nuestros puntos de vista 

o que armonizan con nuestro tempe-
ramento. Se configuran así círculos 
humanos que dan lugar a «grupos» o 
«sociedades» capaces de volver cen-
trípetas esas semejanzas que los unen.

De hecho, tal comunión de simili-
tudes está destinada a sanar el abismo 
interior que existe en nosotros, hacién-
donos sentir el apoyo de los demás y 
ayudándonos a recuperar las fuerzas 
para seguir adelante con esta vida pe-
nosa y llena de bamboleos. En cambio, 
entre los egoístas ocurre de otra ma-
nera: viven cercanos, saludando con 
sombrero ajeno…

¿Cómo ver, entonces, ese «toma y 
daca» a la luz del Evangelio?

«Al que te pide prestado, 
no lo rehúyas»

Nuestro Señor afirma que hay que 
darle al que pide y no evitar a quienes 
piden prestado (cf. Mt 5, 42); un conse-
jo difícil de cumplir en aquellos tiem-
pos y hoy en día, pues muchos alegan 
falta de disponibilidad recurriendo 
a los más variados subterfugios para 
esquivar a los que requieren de ayuda.

Sin embargo, hay una característica 
fundamental y necesaria para quien se 
ve obligado a dar: no ser egoísta; estar 

La «metodología» de la oración
R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esfabiohenriqueresendecosta/


Enero 2025      21

dispuesto a atender a cualquiera, como 
el Padre celestial, que da a los que le 
piden, e incluso a los malos, los cua-
les saben dar cosas buenas a sus hijos 
(cf. Mt 7, 11). Además, para prevenir-
nos contra el egoísmo, Jesús nos en-
seña, con todo propósito, a dirigirnos 
a Dios diciendo Padre nuestro, y no 
Padre mío.

A pesar de nuestra maldad, Cristo se 
dio a nosotros totalmente, hasta la in-
molación de sí mismo. No es ninguna 
novedad que «pasó haciendo el bien» 
(Hch 10, 38), pues los milagros obra-
dos por Él fueron numerosos — los 
sinópticos registran treinta y cinco. Al 
realizarlos, el divino Maestro tenía un 
amplio abanico de intenciones, entre las 
que evidentemente se encontraba la de 
curar los males del cuerpo, pero ante 
todo la de beneficiar a las almas. De 
hecho, en los evangelios las curaciones 
físicas presentan algo de sacramental, 
es decir, apuntan a una realidad 
superior, de naturaleza más so-
brenatural.

Abnegación, fe y confianza, 
aliadas a las pocas palabras

Siguiendo con las páginas 
del Evangelio, en su capítulo 
octavo San Mateo enumera una 
serie de súplicas hechas a Cris-
to, las cuales fueron atendidas.

Primero aparece un leproso, 
que tuvo tres actitudes exteriores 
ante Jesús: se acercó, se arrodi-
lló y, finalmente, se dirigió a Él 
con palabras. A éstas añadió su 
intención, expresada humilde-
mente en la condicionalidad de 
su petición: «Señor, si quieres, 
puedes limpiarme» (Mt 8, 2).

Sin duda, este pobre hombre 
poseía cualidades queridas por 
quienes anhelan ser atendidos: 
abnegación ante los designios 
de la Providencia, dado que nin-
guna queja sale de sus labios, a 
pesar de su lamentable estado; 
confianza en la persona de Cris-
to, demostrada por su gesto de 

acercamiento; fe, en consonancia con 
su petición condicionada, aunque llena 
de certeza.

Poco después, cuando Jesús estaba 
entrando en Cafarnaúm, tiene lugar 
un hecho de mayor belleza aún con 
un centurión romano, el cual ruega 
no por él mismo, ¡sino por un cria-
do! (cf. Mt 8, 5-13). Episodio difícil 
de ocurrir: que alguien interceda por 
otro, y de forma desinteresada.

Cabe señalar, asimismo, que Cristo 
acogió tanto la petición hecha por el 
leproso como por el notable soldado, 
pues considera las súplicas no en fun-
ción de condiciones sociales o mate-
riales, sino en virtud de la sinceridad 
de la oración y la fe del que pide.

La credibilidad1 de ese centurión 
con relación al Maestro fue tal que 
desde la Iglesia primitiva su exclama-
ción viene siendo recordada con en-
tusiasmo por la piedad católica en la 

celebración eucarística: «Señor, no soy 
digno de que entres en mi casa…».

En efecto, en lo que a la fe se refie-
re, tal actitud exterior era el testimo-
nio auténtico de un hombre educado, 
humilde y desprendido, cuyo gesto, a 
cambio, quedó inmortalizado por el 
sencillo —¡y cuán costoso!— hecho 
de haber pedido por otro…

Ciertamente alguien con menos fe y, 
por tanto, carente de la virtud de la ca-
ridad, habría preferido un Cristo «sólo 
para sí», que lo atendiera «a su mane-
ra», aun en detrimento de los queha-
ceres divinos, como suele suceder con 
mendigos arrogantes, que olvidan el 
noble gesto de ese oficial romano.

Nótese también lo eficaz que es la 
fe cuando se alía a la cortesía: «en ese 
momento se puso bueno el criado» 
(Mt 8, 13), sólo bastó que Jesús lo dije-
ra «de palabra» (Mt 8, 8), igual que lo 
hizo el centurión.

No es en vano que San Mateo, 
capítulos antes, recogiera la re-
criminación del Señor al modo 
de orar de los paganos: «Cuan-
do recéis, no uséis muchas pala-
bras, como los gentiles, que se 
imaginan que por hablar mucho 
les harán caso» (6, 7), ya que la 
fe y la admiración, aliadas a las 
pocas palabras, suelen ser valio-
sas virtudes para los humildes.

Íntimo consorcio entre  
fe y caridad

A continuación, el evangelis-
ta narra la curación de la suegra 
de Pedro (cf. Mt 8, 14-15). De 
este episodio, ocurrido sin duda 
por mediación del yerno —lo 
cual no deja de ser notable—, 
vale la pena subrayar lo que si-
guió: «Se levantó y se puso a 
servirles». Es decir, a quien es 
atendido no le cabe otra actitud 
que la del servicio.

Con este pasaje, el Señor pre-
tende situar en su justa medida 
la práctica de la fe y el ejercicio 
de la caridad, a pesar de posibles 

Qué eficaz es la fe cuando se alía a la cortesía: «en 
ese momento» el criado del centurión quedó curado

Jesús y el centurión romano. En la página anterior,  
«La cananea pide la curación de su hija»,  

de Juan de Flandes - Palacio Real de Madrid

A
nt

iq
ua

ry
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario



incompatibilidades temperamentales 
o de parentesco, dado que esas mismas 
manos de la suegra de Pedro, antes 
inoperantes e incapaces de practicar la 
caridad,2 en cuanto fueron sanadas, se 
ponen a servir y a retribuir no sólo a 
Dios, sino también al prójimo.

A tenor de lo expuesto, se entien-
de mejor, por ejemplo, lo que le pasó 
a Santa Teresa del Niño Jesús, quien, 
estando bajo el cuidado de religiosas 
poco virtuosas, tenía muy claro el pa-
pel de la caridad, cuando decía: «Pen-
sar bellas y santas cosas, hacer libros, 
escribir biografías de santos no valen 
un acto de amor de Dios, ni el acto de 
responder cuando llame la campana 
de la enfermería y moleste. Cuando te 
piden un servicio o cumples tu obliga-
ción con las enfermas que no son agra-
dables debes considerarte como una 
esclava a la que todos tienen derecho 
de mandar y que no sueña en quejarse, 
puesto que es esclava».3

En suma, la fe y la caridad deben estar 
en íntimo, constante y creciente consor-
cio, so pena de no ser atendidos o, peor 
aún, de no atender bien a los demás…

Abandono en la persona 
del Maestro

A pesar de estos imperativos divi-
nos que hacen levantarse de la cama 

hasta el más febril, al concluir su capí-
tulo octavo, San Mateo evoca el episo-
dio de la tempestad, en el que el Señor 
deja a sus discípulos a merced del mar 
embravecido, mientras Él duerme un 
sueño profundo y sereno.

Tras ser despertado, Jesús recrimi-
na con ternura, pero con firmeza, a 
los discípulos sacudidos por el peligro 
inminente y desconfiados de su po-
der: «¿Por qué tenéis miedo, hombres 
de poca fe?» (Mt 8, 26). Y lo hace con 
toda razón, pues poco antes lo habían 
visto expulsar demonios y curar enfer-
mos (cf. Mt 8, 16-17).

Entonces, ¿por qué dudar de ese 
hombre cuyos poderes excedían las 
fuerzas de la propia naturaleza?

Nos induce a pensar que, inclu-
so entre los Apóstoles, la adhesión 
al Señor fue paulatina y por eso con 
cada milagro empezaban a creer «un 
poco más», hasta el día de Pentecos-
tés. Prueba de ello es el miedo ante 
la tempestad, cuando la actitud del 
Redentor era la contraria. Así, si los 
Apóstoles hubieran tenido claro que la 
fe «no puede recaer sobre algo falso»,4 
habrían adoptado una postura muy 
distinta: dejarían dormir tranquilo al 
Maestro, pues ¿qué lugar más seguro, 
o situación más favorable, que estar al 
lado de Cristo?

No obstante, esa escena del mar 
embravecido, de los tripulantes afligi-
dos y de Jesús durmiendo parece muy 
representativa de la Iglesia, que acoge 
a hijos débiles en la fe, aun teniendo 

cerca de ellos —o, mejor dicho, en 
ellos— a Dios. Por lo tanto, nos enseña 
que en cualquier necesidad, por ab-
surda e insoluble que parezca, dentro 
de la barca interior de nuestra alma el 
Señor duerme, dispuesto a atendernos, 
siempre que tengamos fe para superar 
los infortunios.

Por consiguiente, en la metodolo-
gía del pedir y del atender, como se 
ha dilucidado antes, hemos de estar 
dispuestos al abandono, pues Dios 
—y huelga decir que también los hom-
bres— parecerán ajenos a las olas por 
las que el barco de nuestra vida tendrá 
que navegar. En estas circunstancias, 
lejos de quejarse de no recibir los be-
neficios materiales o las gracias soli-
citadas, la mejor opción será, aunque 
sea a contrario sensu, dormir junto al 
Señor.

Obrar de esa manera es dar un testi-
monio de nuestra fe.

Gratitud: virtud especial

En las narraciones de los milagros 
realizados por Cristo, quizá lo que 
causa mayor asombro no sea el desbor-
damiento de la bondad divina, sino la 
ingratitud de casi la totalidad de ellos, 
siendo pocos los agradecimientos re-
latados por los evangelistas… ¿Con-
cisión literaria? ¿Menoscabo para con 
algo tan obvio y, por eso, superfluo?

Todo indica que no. La razón por 
la cual no abundan en los evangelios 
las menciones a la gratitud parece re-
sidir en la carencia de su práctica… 
Sólo uno de los diez leprosos curados 
(cf. Lc 17, 11-19) ejercitó la más frágil 
de las virtudes, dando lugar a la con-
tundente reprensión divina: «¿No han 
quedado limpios los diez?; los otros 
nueve, ¿dónde están? ¿No ha habido 
quien volviera a dar gloria a Dios más 
que este extranjero?» (Lc 17, 17-18).

Cabe señalar que Santo Tomás5 ca-
lifica la gratitud como una virtud es-
pecial, que requiere de tres elementos: 
primero, el reconocimiento del benefi-
cio recibido; segundo, alabarlo y dar las 
gracias; tercero, recompensarlo según 

Dentro de la barca interior de nuestra 
alma el Señor duerme, dispuesto a 

atendernos, siempre que tengamos fe 
para superar los infortunios

«Cristo calma la tormenta en el mar de 
Galilea», de Ludolf Bakhuizen - Museo  

de Indianápolis (Estados Unidos)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Enero 2025      23

las propias posibilidades y de acuer-
do con las circunstancias de lugar y 
tiempo.

En sentido contrario, el 
primer grado de la ingrati-
tud consiste en no recom-
pensar el beneficio; el 
segundo, en disimular, 
como demostrando con 
ello que no se ha recibi-
do beneficio alguno; y, 
finalmente, el más grave: 
no reconocerlo, ya sea olvi-
dándose de él o de cualquier 
otro modo.

De este modo, la ingratitud es 
también un pecado especial, pues 
«en todo pecado hay una ingratitud 
material para con Dios, en cuanto 
que el hombre hace algo que puede 
implicar ingratitud. Mas la ingra-
titud formal se da cuando hay des-
precio actual del beneficio».6

Humildad, eje de  
la metodología del pedir 
y del atender

En conclusión, el gran problema 
para atender o rechazar, entre los 
hombres, se encuentra en la práctica 
de la humildad, virtud que refrena 
los apetitos de carácter impulsivo, 
modelándolos para que el hombre no 
aspire desmedidamente a las cosas 
elevadas.7

Antes de atender a alguien, o incluso 
de pedir algo, el hombre establece una 
serie de paralelismos egoístas —si bien 
de forma irreflexiva—, por los cuales 
traza las ventajas o desventajas del acto 
que va a poner en marcha. En este «cál-

culo» entran sus pasiones desordena-
das, de las cuales «salen pensamientos 
perversos, homicidios, adulterios, for-
nicaciones, robos, difamaciones, blas-
femias» (Mt 15, 19).

Por lo tanto, si quiere hacerse servi-
dor de los demás, atendiéndoles, con-
tará con una buena disposición interior 
para satisfacer cualquier petición; pero, 
si opta por ser grande a los ojos de los 
demás, menospreciando el Reino de los 
Cielos, se creerá superior y no los ser-
virá. Ex necessitate, «el que quiera ser 
grande entre vosotros, que sea vuestro 
servidor» (Mt 20, 26).

Y cuando tuviera que pedir algo a 
alguien, el humilde tendrá la predispo-
sición de recibir incluso una negativa, 

puesto que sus aspiraciones no están 
arraigadas en las malas pasiones, 

sino en la Providencia divina, 
pese a la incesante lucha 

contra las inclinaciones 
egoístas.

Por eso, a quien 
pide le corresponde la 
fe, la admiración, las 
pocas palabras, pero 
también el abandono, 

la abnegación y la con-
fianza. A quien atiende, 

la generosidad y la exen-
ción de cualquier egoísmo. 

Finalmente, quien es atendido 
le compete el servicio, es decir, 
la recompensación.

¿No es cierto que, incluso 
ante personajes de vida re-
probable como la samarita-
na (cf. Jn 4) o el buen ladrón 
(cf. Lc 23, 40‑43), de los labios 

divinos nunca salieron palabras de 
rechazo a un bien requerido?

A ellos —y a otros muchos que ca-
bría recordar, como la hija del jefe de 
la sinagoga (cf. Mt 9, 18-26), el hombre 
de la mano paralizada (cf. Mt 12, 9-13) 
o la cananea (cf. Mt 15, 21-28)— no les 
faltó la metodología de la humildad 
en su relación con Dios, pues fueron 
atendidos.

Que la Santísima Virgen, la prime-
ra en pedir algo a Jesús (cf. Jn 2, 1-11), 
nos ayude en el trivial y cuán virtuoso 
savoir faire del bien pedir, atender y 
recompensar. Bajo su amparo, incluso 
ante la inoportuna pregunta «¿darás o 
no?», ¿qué lector se atrevería ahora a 
desatender una petición? 

A quien pide le corresponde la fe, la admiración 
y la gratitud, las pocas palabras, pero también 

el abandono, la abnegación y la confianza

El leproso agradecido - Catedral  
de Nuestra Señora, Múnich (Alemania)

Francisc
o Lecaros

﻿1 En relación con la fe, la credi-
bilidad es la propiedad extrín-
seca que afecta a una proposi-
ción que debe ser creída en vir-
tud de un testimonio (cf. Hen-
ry, Antonin-Marcel. «Intro-
dução e notas». In: Santo To-
más de Aquino. Suma Teoló-

gica. 2.ª ed. São Paulo: Loyola, 
2011, t. v, p. 54, nota i).

﻿2 Téngase en cuenta que la virtud 
de la caridad es «causa eficien-
te» de las virtudes, en el sentido 
de que impera sobre las demás. 
Ahora bien, como el fin comu-
nica su forma a la virtud, mu-
chas virtudes pueden imperar 

sobre otras, pero sólo la caridad 
puede imperar sobre todas ellas. 
Y debe hacerlo para que cada 
virtud, ordenada a su fin últi-
mo, pueda ser verdadera y ple-
namente denominada virtud (cf. 
Henry, op. cit., p. 309, nota n).

﻿3 Barrios Moneo, cmf, Alberto. 
Santa Teresita, modelo y mártir 

de la vida religiosa. 5.ª ed. Ma-
drid: Coculsa, 1964, p. 216.

﻿4 Santo Tomás de Aquino. 
Suma Teológica. II-II, q. 1, a. 3.

﻿5 Cf. Idem, q. 107, a. 2.
﻿6 Idem, ad 1.
﻿7 Cf. Idem, q. 161, a. 1.

Sumario  Sumario



Y

La fuerza de los hombres… 
¡y la debilidad de Dios!

La oración es el 
encuentro de la sed de 
Dios con la nuestra: 
Dios tiene sed de que 
tengamos sed de Él, y 
espera con avidez una 
simple oración nuestra

õ Hna. Fernanda Cordeiro Fonseca, EP

«Pedid, y recibiréis». En esta promesa, el Salvador nos 
indica el secreto de una alegría indescriptible y nos deja una 
participación en su omnipotencia.

a era avanzada la noche en 
la residencia de los Corrêa 
de Oliveira. Sin embargo, 
Dña. Lucilia estaba lejos de 

retirarse. Rodeada por el silencio y la 
tranquilidad de esas horas, su alma se 
dirigía confiadamente al Sagrado Co-
razón de Jesús, representado en una 
pequeña y piadosa imagen expuesta en 
la sala de visitas, mientras aguardaba, 
cual vigía a la espera del amanecer, a 
que su hijo Plinio regresara de la sede 
de la Congregación Mariana. Cuando 
por fin estaban juntos, ambos inicia-
rían una breve pero dichosa conver-
sación acerca de los acontecimientos 
del día, según una costumbre que sólo 
acabaría con la entrada de Dña. Luci-
lia en la eternidad.

Esa grata convivencia era espera-
da con impaciencia por el Dr. Plinio, 
pues suponía un verdadero refrigerio 
en medio de las batallas que libraba en 
pro de la Santa Iglesia y para su propia 
perseverancia en el camino de la vir-
tud. El cariño de su madre, sumado al 
envolvente espíritu de piedad y la ele-
vación que la caracterizaban, le pro-
porcionaba más descanso que horas de 
sueño y le comunicaba bendiciones y 
gracias especiales.

No menos consoladora para la pro-
pia Dña. Lucilia era aquella prosinha 
da meia-noite1. A su juicio, vivir era 
«estar juntos, mirarse y quererse bien» 
y por eso se deleitaba escuchando a 
su hijo, aprovechando la ocasión para 
aconsejarlo, para prevenirlo contra las 

sorpresas que se presentan en este va-
lle de lágrimas y para atenderlo en sus 
necesidades.2

Ahora bien, el consuelo de estas dos 
almas al convivir juntas no es más que 
un pálido reflejo entre criaturas de la 
incomparable alegría que el alma hu-
mana y su Creador experimentan al 
relacionarse por medio de la oración.

Dios se alegra conviviendo 
con nosotros

Cuando reza, el hombre conver-
sa verdaderamente con Dios y se une 
a Él de una manera muy especial, lo 
que se traduce en una felicidad indes-
criptible, porque participa de la que se 
saborea en el Cielo. En estos augustos 
momentos, la criatura sacia su deseo Jo

ão
 P

au
lo

 R
od

rig
ue

s

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esfernandacordeirofonseca/


En todo momento, 
alabemos a Dios 
por ser Él quien es 
y sepamos darle las 
gracias, pues todo 
concurre para el bien 
de nuestra alma

Enero 2025      25

intrínseco de Dios y descansa su in-
quieto corazón.

Pero aún más se deleita el Señor 
cuando lo buscamos: «La oración, se-
pámoslo o no, es el encuentro de la sed 
de Dios y de la sed del hombre. Dios 
tiene sed de que el hombre tenga sed 
de Él».3 A semejanza de la más tier-
na de las madres, el Altísimo anhela 
entrar en contacto con nosotros, sus 
hijos, y quiere tomar parte en nues-
tra vida personal, ayudándonos tanto 
espiritual como materialmente; para 
ello, espera con santa avidez una sim-
ple oración nuestra.

A fin de no ser indiferentes a este 
divino Amigo, tratemos de seguir el 
ejemplo del rey Ezequías: «Estoy pian-
do como un polluelo de golondrina» 
(Is 38, 14). Así como ese animalito 
chilla constantemente para pedirle co-
mida a su madre, hagamos nosotros 
lo mismo con nuestro Padre celestial. 
En todo momento, alabemos a Dios 
por ser Él quien es y, en cada situa-
ción, sepamos darle las gracias, ya que 
todo concurre para el bien de nuestras 
almas, aunque muchas veces las apa-
riencias digan lo contrario.

En las horas de alegría, expresé-
mosle nuestra gratitud por los bene-
ficios recibidos; y, de modo especial, 
recemos cuando nos asalten las ten-
taciones, porque somos muy débiles, 
y los enemigos de nuestra salvación, 
numerosos y fuertes. Por medio de la 
oración, declara San Lorenzo Justinia-
no,4 construimos una torre inexpugna-
ble, en la que permanecemos a salvo 
de cualquier insidia del demonio.

Obstáculos comunes a la oración

¡Cuánto más fácil y meritorio sería 
nuestro paso por esta tierra si supiéra-
mos rezar! ¡Con qué facilidad conquis-
taríamos el premio eterno!

Afirma San Alfonso María de Ligo-
rio que «no es necesario para salvarse 
ir a tierra de infieles a buscar la muerte; 
no es necesario ir a esconderse en los 
desiertos para alimentarse de hierbas; 
pero es necesario siempre decir: “Dios 

mío, ayúdame; Señor, asistidme, tened 
piedad de mí”. ¿Puede haber cosa más 
fácil que ésta?».5 Sin embargo, hay obs-
táculos que pueden entorpecer este as-
pecto de nuestra vida piadosa.

El más común de ellos, pero no por 
eso el menos dañino, es el pragmatis-
mo. El mundo actual nos enreda de 
manera casi irresistible en un sinfín 
de seudosoluciones materiales, su-
puestamente capaces de resolver todas 
nuestras necesidades, problemas y an-
helos. No obstante, su único fruto es la 
disipación constante, la pérdida de la 
fe y el alejamiento de la moral católi-
ca… Si volviéramos nuestro corazón 

a lo sobrenatural con más frecuencia, 
veríamos que la verdadera paz, tan de-
seada, sólo se encuentra en Dios y que 
únicamente Él tiene la solución para 
nuestras dificultades y el ungüento 
para nuestros dolores.

A menudo, también, la considera-
ción de que somos pecadores y, por 
tanto, indignos de ser atendidos por la 
Providencia, nos aleja de la oración. 
San Alfonso de Ligorio6 resuelve este 
impasse, mostrándonos que Dios no 
actúa como los hombres que, ofendidos 
por otro, inmediatamente se muestran 
poco dispuestos a hacerle algún bien, re-
cordándole la injuria cometida. Nuestro 
Padre celestial, por el contrario, cuando 
es invocado con humildad y arrepenti-
miento por un pecador, aun siendo de 
los peores del mundo, lo recibe como si 
sus ofensas nunca hubieran existido.

Esta bondadosa disposición divina, 
además, está atestiguada en la parábo-
la del fariseo y el publicano. Éste no se 
vanagloria de sus obras ante el Creador, 
como el fariseo, sino que, sin atreverse 
a levantar los ojos al cielo, se golpea el 
pecho diciendo: «¡Oh Dios!, ten com-
pasión de este pecador» (Lc 18, 13). Y 
obtiene para sí la justificación.

«El ángelus», de Jean-François Millet - Museo de Orsay, París

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Bajo la protección 
de la Virgen, Puerta 
del Cielo, procuremos 
hacer de nuestra 
existencia terrena 
una constante 
convivencia con Dios

26      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

rrernos en cada momento de nuestra pe-
regrinación por este valle de lágrimas.

Ella es la Puerta del Cielo, a la que 
podemos «golpear» cuando queramos 
y aunque nos falte un poco de humildad 
o confianza… Invocando su auxilio, 
corregirá nuestros defectos y nos ob-
tendrá con particular facilidad favores 
inimaginables, pues posee junto a su di-
vino Hijo plenísima condescendencia.

Bajo su patrocinio, pues, procure-
mos hacer de nuestra existencia terrena 
una constante convivencia con Dios, 
para que un día podamos continuarla, 
ya no bajo los velos de la fe, sino cara a 
cara, en el Reino celestial. 

Por último, debemos considerar que, 
como bautizados y miembros vivos de 
la Iglesia, estamos revestidos de los pro-
pios méritos de Nuestro Señor Jesucris-
to y que, por tanto, el Padre acoge nues-
tras oraciones como si fueran ofrecidas 
por su Hijo. No necesitamos presentar-
nos a Dios con una suma de virtudes en 
las manos, como quien desea negociar 
con Él ciertos beneficios… Para ser 
atendidos en nuestras oraciones basta 
con invocar la misericordia divina.

Los secretos de la oración infalible

Ahora bien, puede ocurrir que pi-
damos algo y parezca que no somos 
atendidos. En vista de esto, algunos se 
enfrían en su fe y dejan de rezar…

Momentos antes de la Pasión, el di-
vino Maestro nos dejó un juramento: 
«En verdad, en verdad os digo: si pedís 
algo al Padre en mi nombre, os lo dará» 
(Jn 16, 23). Por lo tanto, no podemos 
ser engañados, pues fue la Verdad mis-
ma quien nos lo prometió. Sin embargo, 
para que nuestra oración sea efectiva-
mente atendida, ha de cumplir con algu-
nos requisitos, como vimos en el artículo 
anterior. Entre ellos destacan la humil-
dad, la importunidad y la confianza.

Una vez observadas estas condicio-
nes, nuestra oración se vuelve infalible 
y —por qué no decirlo— ¡omnipoten-
te! Y aunque por flaqueza vengamos a 
rogar algo que no nos conviene, nues-
tra esperanza no será vana: el Señor 
nos dará algo mucho mejor, porque la 
oración nunca queda sin fruto.

¡Golpeemos las puertas del Cielo!

Como si no fuera suficiente la de-
mostración de tanto amor a los hombres 
en la persona del Verbo Encarnado, el 
Altísimo nos ha dejado también como 
madre a su propia Madre, la fina punta 
de su infinita misericordia, para soco-

M
at

he
us

 R
am

bo

Imagen de Nuestra Señora de la Medalla Milagrosa

﻿1 Del portugués: «charlita de medianoche».
﻿2 Cf. Clá Dias, ep, João Scognamiglio. Doña 

Lucilia. Città del Vaticano-Lima: LEV; He-
raldos del Evangelio, 2013, p. 316.

﻿3 CCE 2560.
﻿4 Cf. San Alfonso María de Ligorio. El 

gran medio de la oración para conseguir 
la salvación eterna y todas las gracias que 
deseamos alcanzar de Dios. Sevilla: Apos-
tolado Mariano, 2001, p. 47.

﻿5 Idem, p. 58.
﻿6 Cf. Idem, p. 95.

Sumario  Sumario



S

Cuando me distraigo, 
¿mi oración pierde su valor?

Enero 2025      27

u Santo Tomás enseña  U

Las distracciones voluntarias nos hacen perder los frutos  
de nuestras oraciones y alejan nuestra mente de Dios;  

pero no ocurre lo mismo con las distracciones involuntarias

Monja alimentando a un periquito, de Claudius Jacquand -  
Real monasterio de Brou, Bourg-en-Bresse (Francia)

egún afirma Santo Tomás de 
Aquino (cf. Suma Teológica. II-II, 
q. 83, a. 1-2), la oración consiste en 

la elevación de nuestra mente a Dios, 
inflamada por la devoción y el fervor 
de la caridad. No rezamos a Dios para 
manifestarle algo desconocido a su in-
finita sabiduría ni para que altere los 
designios de su providencia divina, 
sino para que nos convenzamos de la 
necesidad de recurrir a su auxilio y de 
pedirle todo lo que Él, desde toda la 
eternidad, ha dispuesto concedernos 
por el mérito de nuestras plegarias.

En el curso de nuestras oraciones, 
parecería ilícita cualquier distrac-
ción, incluso cuando nos esforzamos 
en extremo. ¿Podemos elevar a Dios 
súplicas, provechosamente, mientras 
nuestros pensamientos divagan lejos 
de su divina majestad? La solución de 
Santo Tomás a esta dificultad resulta 
tan sorprendente como 
consoladora: «Nadie está 
obligado a lo imposible. 
Pero es imposible mante-
ner la mente atenta en algo 
durante mucho tiempo sin 
dejarse llevar de repente 
por otra cosa. Luego no es 
necesario que la oración 
vaya siempre acompañada 
de la atención» (Comenta-
rio a las Sentencias. L. iv, 
d. 15, q. 4, a. 2, qc. 4).

Examinemos las pala-
bras del Doctor Angélico. 
La atención es necesaria 
para que nuestra oración 
tenga más valor y alimente 
nuestra alma. No podemos, 
de propósito, dejar que 

nuestro pensamiento divague, so pena 
de perder los frutos de nuestras oracio-
nes, pues las distracciones voluntarias 
alejan nuestra mente de Dios. Sin em-
bargo, las distracciones involuntarias 
no le restan a la oración su mérito. La 
mente humana, debido a la flaqueza de 
su naturaleza debilitada por el pecado 
original, no logra permanecer siempre 
en las alturas, ya que el peso de esa 
flaqueza arrastra al alma hacia lo más 
bajo (cf. Suma Teológica. II-II, q. 83, 
a. 13, ad 2).

En otras palabras, si nos distraemos 
por debilidad y no por negligencia, 
nuestra oración seguirá siendo agra-
dable a Dios. El fervor interior debe 
ser la causa de nuestras plegarias. 
Oramos para honrar y reverenciar 
a Dios, entregándole sumisamente 
nuestra alma y reconociendo, median-
te súplicas, nuestra total dependencia 

de Él, fuente y causa de todos los bie-
nes (cf. Suma Teológica. II-II, q. 83, 
a. 3; a. 14). De este deseo, nacido del 
amor a Dios, dependen los méritos y 
la fuerza de las peticiones, a pesar de 
nuestras distracciones involuntarias: 
«Si esta primera intención falta, [la 
oración] ni es meritoria ni impetrato-
ria: “pues Dios no escucha la oración 
que se hace sin intención”, como dice 
San Gregorio» (Suma Teológica. II-II, 
q. 83, a. 13).

¿Qué conclusión debemos sacar 
de las enseñanzas de Santo Tomás? 
Cuando recemos, tratemos de rezar 
bien, para obtener mayor provecho. 
Hagamos todo lo posible para que 
nuestra oración sea agradable a Dios. 
Acabemos con todas las distracciones 
voluntarias y luchemos al máximo 
contra las involuntarias. No recemos 
por mera obligación, como quien in-

tenta librarse de una tarea 
tediosa, sino por amor, con 
fervor, con la intención de 
elevar el corazón al Cielo 
y unirnos cada vez más 
al Padre. Sobre todo, no 
caigamos en el sofisma 
de decir: «Mejor no rezar, 
porque no rezo bien…». 
Con razón el Prof. Plinio 
Corrêa de Oliveira afir-
maba que tenía ganas de 
escribir un opúsculo que 
se llamara El valor de la 
oración mal hecha, porque 
es cierto que el Altísimo no 
desprecia nuestras buenas 
disposiciones cuando nos 
dirigimos a Él, aunque no 
sean perfectas. 

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Una tropa de élite para la Iglesia

«¿Q
õ Hna. María Teresa Ribeiro Matos, EP

u Historia, maestra de la vida  U

Si no cree en el poder absoluto de la oración, he aquí un 
ejemplo histórico de cómo las súplicas son mucho más 
efectivas e irresistibles que un ejército en orden de batalla.

uién es el primer ca-
pitán del siglo?», pre-
guntó una noble dama 

a Mauricio de Nassau.1
«¡Spínola es el segundo!», respon-

dió orgulloso, señalándose como pri-
mer hombre de armas.

Mauricio dirigía las tropas calvi-
nistas de Holanda y ya había infligido 
numerosas derrotas a los ejércitos cató-
licos, conquistando casi la totalidad de 
los Países Bajos. A pesar del innegable 
valor del comandante Spínola y de los 
soldados españoles, la princesa Isabel 

Clara Eugenia, hija de Felipe II de Es-
paña, que gobernaba aquellas tierras, 
se vio obligada a firmar una tregua de 
doce años.

Una vez finalizado este período, las 
hostilidades se reanudaron. Mauricio 
de Nassau, sin embargo, obtuvo triun-
fos menos brillantes que en las cam-
pañas anteriores. Al no poder resistir 
el asedio que los españoles llevaron a 
cabo sobre la ciudad de Breda, murió 
ese mismo año, en 1625.

¿Qué contribuyó a ese giro de los 
acontecimientos o, incluso, qué pudo 

haber sido el factor decisivo? El ge-
nio militar del comandante italiano, el 
arrojo de los guerreros católicos y el 
firme mando de la corona española no 
lo justifican del todo… Quizá dentro 
de los austeros muros del Carmelo de 
Amberes es donde podemos encontrar 
una explicación: allí, el amor de una 
auténtica hija de Santa Teresa consi-
guió de Dios victorias decisivas para la 
causa de la Iglesia.

De hecho, Ana de San Bartolomé, 
que con veneración había acompañado 
a Santa Teresa en sus viajes y la había 

Bajo el mando de Mauricio de Nassau, las tropas calvinistas  Bajo el mando de Mauricio de Nassau, las tropas calvinistas  
de Holanda habían infligido numerosas derrotas a  de Holanda habían infligido numerosas derrotas a  

los ejércitos católicoslos ejércitos católicos

Victoria de Mauricio de Nassau sobre el ejército español, en la batalla de Victoria de Mauricio de Nassau sobre el ejército español, en la batalla de 
Nieuwpoort, de Nicaise de KeyserNieuwpoort, de Nicaise de Keyser

Ana de San Bartolomé y el poder de la oración

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmariateresaribeiromatos/


Enero 2025      29

asistido en los últimos años de su vida, 
tenía muy vivo en su espíritu el celo 
ardiente que consumía aquella gran 
alma y el ideal que la había movido a 
la reforma del Carmelo.

Una tropa de élite: el Carmelo

Santa Teresa se preguntaba, 
afligida, qué podía hacer para de-
fender a la Iglesia frente a la here-
jía que se extendía por Europa en 
su época: «Como me vi mujer e im-
posibilitada de aprovechar en lo que 
yo quisiera en el servicio del Señor, 
toda mi ansia era y es que, pues tiene 
tantos enemigos y tan pocos amigos, 
que ésos fuesen buenos; determiné de 
hacer eso poquito que era en mí, que 
es seguir los consejos evangélicos con 
toda la perfección que yo pudiese, y 
procurar algunas que hiciesen lo mis-
mo […]. Y que todas ocupadas en ora-
ción por los que son defensores de la 
Iglesia y predicadores y letrados que la 
defienden, ayudásemos en lo que pu-
diésemos a este Señor mío».2

Al constatar los escasos resultados 
de la fuerza de las armas para frenar la 
herejía, expuso la necesidad de reunir 
almas que, entregándose radicalmente 
a Dios, atrajeran a la causa católica la 
propia fuerza del Señor. El Carmelo 
sería así una tropa de élite, lista a ac-
tuar allí donde el combate fuera más 
encarnizado: «Viendo tan grandes ma-
les y que fuerzas humanas no bastan a 
atajar el fuego de estos herejes […], me 
pareció que es menester como cuando 
los enemigos en tiempo de guerra han 
corrido la tierra y viéndose el señor de 
ella apretado se recoge a una ciudad 
que hace muy bien fortalecer, y desde 
allí hace algunas veces dar en los con-
trarios; y por ser tales los que están en 
la ciudad, como gente escogida, que 
pueden más ellos a solas que muchos 
soldados cobardes pudieran».3

Por ello, exhortaba a las hermanas 
a que se dedicaran a alcanzar de Dios 
santos letrados y religiosos, bien dis-
puestos y protegidos por el Señor para 
la batalla: «Si en esto podemos algo 

con Dios, estando encerradas pelea-
mos por Él. Y daré yo por muy bien 
empleados los trabajos que he padeci-
do por hacer este rincón, adonde tam-
bién pretendí se guardase esta regla de 
Nuestra Señora y Emperadora con la 
perfección que se comenzó».4

La fiel discípula

Ana, la inseparable auxiliar de la 
madre Teresa, había sido testigo de 
su fe y de sus virtudes; con ella había 
soportado grandes infortunios, reve-
ses e ingratitudes, afrontando las in-
clemencias del tiempo y recorriendo 
largas distancias, ora para fundar, ora 
enfervorizar los Carmelos existentes. 
En gran medida, había heredado el 
carisma y el espíritu teresiano, sinte-
tizado por la santa en sus últimos días: 
«Gracias te hago, Dios mío, Esposo de 
mi alma, porque me hiciste hija de tu 
santa Iglesia Católica».5

A la discípula no le faltarían oca-
siones para hacer brillar el legado 
que había recibido. Sumisa hasta el 

heroísmo cuando se trataba de su per-
sona, pero irreductible en lo que ata-
ñía a la orden, su papel de pacifica-
dora siempre celosa de la unidad del 
Carmelo luciría en las disputas que 
amenazaban con dividir la reforma 
emprendida por la santa abulense.

Sin embargo, no haría menos 
para que el carisma teresiano res-
plandeciera en la última etapa de 
su vida en el Carmelo de Amberes, 
en Flandes.

«Zelus zelatus sum»

Aunque no permitía que las no-
ticias del mundo traspasaran los mu-
ros de la clausura, la Beata Ana de 
San Bartolomé seguía con avidez lo 
que ocurría en la guerra contra los ho-
landeses calvinistas, y con verdadero 
contento se dirigía al locutorio para oír 
de los caballeros los éxitos o dificul-
tades de las tropas católicas. Incluso 
sentía envidia de los soldados, «por-
que ponían la vida en defensa de la fe, 
y con el deseo los acompañaba y daba 
la suya mil veces».6

En 1621, cuando la tregua entre es-
pañoles y holandeses tocaba a su fin, 
Isabel Clara Eugenia, gobernadora de 
Flandes y gran admiradora de la bea-
ta, le pidió que preguntara a Dios si era 
su voluntad que se renovara el acuerdo. 
La Beata Ana le escribió: «Díjome el 
Señor: “No hagan paz con los enemi-
gos, que ellos se hacen fuertes en sus 
errores y nosotras, en medio de ellos 
nos perdemos”. Parecía me mostraba 
el Señor que muramos por defender su 
Iglesia y fe, que no le agrada la flojedad 
que tienen los cristianos, y que más la 
muestran en querer paz y no guerra».7

Ana era consciente de la responsa-
bilidad del Carmelo para lograr la vic-
toria, tal y como describe en una carta 
a otra religiosa: «Algunas han ayuna-
do tres días esta semana, viernes y sá-
bado y miércoles, por la guerra, y pues 
tienen deseos, yo las dejo. En estos 
tiempos, mi madre, esto es menester, 
y a nosotras nos corre más obligación. 
[…] Acá tomamos la disciplina bien 

Un giro, no obstante, se obró en el 
campo de batalla, cuyo factor decisivo 

encontramos en las religiosas del 
Carmelo de Amberes

Beata Ana de San Bartolomé,  
de Frans de Wilde

Rep
ro

duc
ció

n

Sumario  Sumario



30      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

que tiene de su Iglesia, que es siempre 
esta santa Iglesia perseguida y ha de 
menester tan buena defensora».10

Activa participación en los 
intereses de la Iglesia

«En verdad os digo que si tuvierais 
fe y no vacilaseis, no solo haríais lo de 
la higuera, sino que diríais a este monte: 
“Quítate y arrójate al mar”, y así se rea-
lizaría. Todo lo que pidáis orando con 
fe, lo recibiréis» (Mt 21, 21-22). Al utili-
zar un ejemplo material para demostrar 
el alcance de la fe, el divino Salvador 
deja claro que un acto de fe sin vaci-
laciones es capaz de mover la tierra, 
cuando conviene a la gloria de Dios».

Así fue como la beata pudo, dentro 
de su convento, derrotar a la escuadra 
enemiga y defender la ciudad, como 
afirmaba la infanta Isabel: «Del casti-
llo de Amberes ni de esa villa no ten-
go ningún cuidado, porque estoy más 
segura con la defensa de las oraciones 
de la madre Ana de San Bartolomé que 
con cuantos ejércitos allí podía tener».11

Y la gobernadora tenía razón. En 
1622, Mauricio de Nassau se acercó a 
Amberes con una poderosa flota. Es-
taba tan convencido de su éxito que 
afirmaba que sólo Dios o el diablo po-
drían derrotarlo.

Sin tener conocimiento de tal hecho, 
la Beata Ana se despertó esa noche 
asaltada por una gran angustia. Con 
los brazos en alto, comenzó a orar con 
todas sus fuerzas, clamando el auxilio 
divino. Al sentirse cansada, empezó a 
bajar los brazos, pero pronto oyó una 
voz que le ordenaba que continuara. 
Levantándolos de nuevo, vio mística-
mente embarcaciones que se hundían, 
pero que se alzaban y seguían flotando 
cuando los bajaba. Pasó así toda la no-
che, mucho sufrimiento. Cuando ama-
neció, se dio cuenta de que ya había 
logrado su objetivo.

Posteriormente se supo que «cuando 
ya la escuadra [de Mauricio de Nassau] 
estaba navegando, capitaneada por él y 
sus principales, surgió un viento hura-
canado y frío; peligraba su misma nave, 

algunas se hundieron y el resto de la es-
cuadra andaba a merced de los vientos, 
terminando todo en un gran desastre, y 
tanto los soldados como los marineros 
luchaban por salvarse».12

Más vigilante que los centinelas

En otra ocasión, durante el sitio de 
Breda en 1624, Mauricio envió tropas 
calvinistas a atacar otras ciudades con 
el fin de debilitar el asedio español. 
Cuando el comandante se encontraba 
en las proximidades de Amberes, con 
la mitad de su ejército, escribía a la in-
fanta Isabel: «Hasta ahora no ha hecho 
nada, y espero en Nuestro Señor que no 
lo hará. Muéranse muchos en su campo 
de la peste, y en el nuestro hay mucha 
salud, gracias a Dios. Aun dicen que el 
enemigo quiere volver a Amberes, pero 
espero que la madre Ana de San Bar-
tolomé lo guardará con sus oraciones y 
Nuestro Señor con otra tempestad, pues 
con ellas pelea por nosotros».13

No obstante, la noche del 13 al 14 de 
octubre de ese año, el enemigo intentó 
entrar en la ciudad disimuladamente. 
Tres mil infantes, mil caballos y trein-
ta carros con escaleras e instrumentos, 
portando insignias católicas, consi-
guieron acercarse al castillo sin ser de-
tenidos. Unas barquillas cruzaron por 
debajo del puente y ya estaban junto a 
la muralla sin que nadie se percatara 
de ello, tal era la oscuridad…

En el Carmelo, sin embargo, se ha-
bía dado la alerta. La propia Beata Ana 
narra el episodio: «Estando acostada 
y dormida, desperté a unos gritos que 
daban en el dormitorio».14 Llamó a las 
hermanas y les dijo que fueran por las 
celdas para ver quién necesitaba ayuda. 
Cuando constató que todas se encon-
traban bien, se dio cuenta de que otros 
necesitaban de ella. «Vístanse y vámo-
nos al Santísimo Sacramento, que debe 
de haber alguna traición, que parece ser 
nuestra santa [Teresa] la que nos des-
pierta».15 La comunidad permaneció 
en la capilla en ferviente oración, hasta 
que al cabo de un rato oyeron ruidos de 
bombardeos y movimiento en el cas-

«Estoy más segura con la defensa de 
las oraciones de la madre  

Ana de San Bartolomé que con 
cuantos ejércitos allí podía tener»

Infanta Isabel Clara Eugenia, de Alonso 
Sánchez Coello - Museo del Prado, 

Madrid

fuerte y decimos una letanía de todos 
los santos y cada día ha habido disci-
plina por esta necesidad de la Iglesia».8

Su celo rebasaba los límites de la 
comunidad y hasta al padre provincial 
llegaban sus anhelos: «En lo que toca 
a los enemigos, no sé si saldrán con lo 
que piensan; Dios no le dejará a su vo-
luntad. Acá se hace harta oración muy 
continua y comuniones».9

Con la seguridad que la fidelidad 
al carisma le daba, no temía situar-
se al lado de la infanta, animándola: 
«Deseo que Dios nos dé victoria en 
esta guerra. Harta oración se hace en 
esta casa de vuestra alteza, y con harto 
deseo de que su majestad vuelva por 
su honra; y no dudo sino que aceptará 
todo lo que vuesa alteza le pidiera, que 
es su defensora, y es cierto que la es-
tima y quiere por el celo santo y recto 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Enero 2025      31

tillo. Entonces la madre dispersó a la 
comunidad, ordenando a las religiosas 
que se fueran a dormir.

¿Qué había ocurrido? En el mismo 
momento que la beata rezaba, el solda-
do Andrés de Cea, centinela del casti-
llo, logró divisar la barquilla enemiga 
que pasaba bajo el puente y abrió fue-
go. Al verse descubiertos, los adver-
sarios huyeron despavoridos, abando-
nando parte de su material bélico.

«Yo le aseguro [P. Domingo], con-
cluye la infanta Isabel, que con uno 
que subiera y hubiera muerto la cen-
tinela estaba hecho el negocio». Ade-
más de que había pocos efectivos en 
el castillo, la mayoría de los soldados 
estaban enfermos, con tan sólo vein-
ticinco en condiciones de combatir… 
Pero, «sanos y enfermos todos acudie-
ron, y a algunos se les han quitado las 
calenturas. Todos tenemos por cierto 
que las oraciones de la madre Ana de 
San Bartolomé nos han librado, por-
que a las doce fue a despertar a sus 
monjas muy aprisa para que fuesen a 
hacer oración al coro, que había una 
gran traición».16

Fe en la espera y en la victoria

Aun prolongándose demasiado el 
asedio de Breda, la fe de la religiosa 
permanecía inquebrantable: «Hay bra-
vos soldados que le aguardan [al ene-
migo] como los gatos al ratón. Haga 
lo que quisiere, que esperan no ganará 
nada. Dios nos ha de ayudar, como lo 

muestra cada día. Bendito sea tan buen 
Dios. […] Mas al cabo le dará su mere-
cido y Dios ayudará a los suyos».17

En mayo de 1625 escribía otra car-
melita, dando noticias y pidiéndole a 
Dios que concediera pronto la victoria. 
«Ahora los holandeses están todos re-
vueltos; y aunque de parte del rey, nues-
tro señor, han presentado la batalla, 
no han tenido ánimo de pelear, no han 
salido; no quieren sino hacer traiciones 
a escondidas, y todas les salen al revés. 
Ahora se les ha muerto Mauricio. […] 
Mas como sirven al mal espíritu, les da 
invenciones. No faltarán de hacernos 
guerra. Y estos de Breda nos la hacen, 
que nunca acaben de rendirse, que es 
lástima la gente que se pierde. Dios 
ponga en todo sus manos».18

Al mes siguiente, terminaba por fin 
el asedio y la Beata Ana19 pudo felicitar 
a la gobernadora, llamándola de «otro 
Elías», a la que Dios en todo obedecía. 
Ésta, sin embargo, no dejó de reconocer 
de quién era el verdadero mérito de la 
victoria y de los numerosos milagros 
realizados por Dios durante la guerra.20

Una misteriosa fecundidad

En vista de tan notables hechos, 
nos admira constatar cuánto hicieron 
las hijas de la intrépida Teresa de Je-
sús por el bien de la Iglesia, en cuatro 
siglos de historia, cambiando el curso 
de los acontecimientos mucho más por 
el poder de la oración que por la fuerza 
de las armas…

Habiéndose despertado durante la 
noche, se puso a rezar; mientras 

oraba, la flota enemiga se hundía en 
medio de una terrible tormenta

Rezo de la Beata Ana de San Bartolomé

En las filas de esa bendita «tropa de 
choque», y en los ejemplos de santidad 
ofrecidos en el pasado, se vislumbra 
algo de la misteriosa fecundidad de la 
Iglesia.

Grande es en verdad el misterio de 
la esposa mística de Cristo, que conce-
de a los que a ella se entregan la inven-
cibilidad del propio Espíritu Santo. 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

﻿1 Príncipe de Orange y conde 
de Nassau, Mauricio nació en 
1567 en la ciudad de Dillen-
burg, actual Alemania, y murió 
en La Haya en 1625.

﻿2 Santa Teresa de Jesús. «Ca-
mino de perfección», c. i, n.º 2. 
In: Obras Completas. Madrid: 
BAC, 1965, t. ii, p. 53.

﻿3 Idem, c. iii, n.º 1, pp. 62-63.
﻿4 Idem, n.º 5, p. 66.
﻿5 Efrén de la Madre de Dios, 

ocd; Steggink, o carm, Ot-
ger; Tiempo y vida de San-

ta Teresa. Madrid: BAC, 1968, 
p. 761.

﻿6 Urkiza, ocd, Julen. «Soldados 
españoles de Flandes y sus mu-
jeres bajo el amparo espiritual 
y solidario de Ana de San Bar-
tolomé». In: Monte Carmelo. 
Burgos. Vol. 116, N.º 1 (2008), 
p. 170.

﻿7 Beata Ana de San Barto-
lomé. Autobiografía de Am-
beres, c. xvii, n.º 19. Todos 
los fragmentos de los escri-
tos de la beata recopilados en 

este artículo han sido tomados 
de: Obras completas. Burgos: 
Monte Carmelo, 1998.

﻿8 Beata Ana de San Bartolo-
mé. Carta 431.

﻿9 Beata Ana de San Bartolo-
mé. Carta 597.

﻿10 Beata Ana de San Bartolo-
mé. Carta 567.

﻿11 Urkiza, op. cit., pp. 174-175.
﻿12 Idem, p. 176.
﻿13 Idem, p. 178.

﻿14 Cf. Beata Ana de San Bar-
tolomé. Relaciones de gracias 
místicas, c. ii, n.º 29.

﻿15 Idem, ibidem.
﻿16 Urkiza, op. cit., p. 180.
﻿17 Beata Ana de San Bartolo-

mé. Carta 601.
﻿18 Beata Ana de San Bartolo-

mé. Carta 607.
﻿19 Cf. Beata Ana de San Barto-

lomé. Carta 612.
﻿20 Cf. Urkiza, op. cit., 

pp. 182-184.

Sumario  Sumario



C

Hay en lo más hondo 
de nosotros algo 
que, sin percibirlo, 
delinea una figura de 
maravillas, que nace 
de las necesidades 
de nuestra alma

32      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Un profeta para nuestros días  U

Lo inimaginable y lo soñado  
se encuentran

La práctica asidua, seria y recta de la religión, durante siglos, ha 
llevado a las almas a desear el estilo gótico. En cierto momento, cuando 
surgieron sus primeros esbozos, todos dijeron: «¡Eso es exactamente lo 
que anhelamos!». Y el gótico se extendió por el mundo entero.

uando hay una sociedad —es 
decir, un cuerpo social entero— 
que vive al unísono, aparecen 

los artistas que, imbuidos de un mismo 
deseo, hacen lo que la sociedad quiere. 
Y la obra de arte es una consonancia 
de uno o varios hombres, dotados de 
talentos especiales para ello, con lo 
que la sociedad desea.

Una aparente contradicción

Siempre que veo monumentos gó-
ticos, y la catedral de Colonia en es-
pecial, me impacta el encuentro, en lo 
más hondo de mi alma, de dos impre-
siones contradictorias. 

Por un lado, se trata de una cosa tan 
hermosa que si no la conociera no se-
ría capaz de soñarla. Por tanto, supera 
cualquier sueño que yo pudiera tener. 
Pero, por otro lado, al mirar aquello, 
algo en mi interior me dice: «¡Esto de-
bería existir! Esa fachada inimaginable 
es, al mismo tiempo y paradójicamente, 
una vieja conocida, como si hubiera so-
ñado con ella toda mi vida. 

Lo inimaginable y lo soñado se en-
cuentran en una aparente contradic-
ción, y hay algo en este encuentro que 
satisface mi alma profundamente. Ten-
go una impresión interna de ordena-
ción, elevación, apaciguamiento y fuer-

za, una invitación —acabo de decir de 
apaciguamiento— a la combatividad, 
que me hace bien incluso a mi edad.1

En última instancia, hay algo en no-
sotros que desea una cosa que no somos 
capaces de imaginar. Pero esa parte de 
nuestro espíritu, que está hecho para 
ciertas cosas, las desea y las conoce 
tan bien que, cuando las ve, tiene la 
sensación de encontrarse con un viejo 
conocido. Y, por otro lado, se sorprende 
porque se encuentra con lo inimagina-
ble. Entonces, hay en lo más profundo 
de nosotros mismos algo que, sin que lo 
percibamos, perfila una figura de ma-
ravillas, que yo no diría soñada, sino 
anhelada, esbozada, que nace de las ne-
cesidades de nuestra alma. 

Algo misterioso, que  
pide dedicación y entusiasmo 

Cuando nos encontramos con esta 
maravilla, nos decimos: 

«¡Ah, aquí está la fachada espera-
da! No podría morir sin haberla visto. 
Mi vida no estaría completa; no sería 
plenamente yo mismo si no lo hubie-
ra contemplado. Oh, bendita fachada, 
oh, bendito estilo, que hace aflorar 
algo profundo en mi alma y, en cierto 
modo, hace que me conozca a mí mis-
mo, comprendiendo aquello para lo 
que he sido creado.

»Es algo misterioso que pide toda 
mi dedicación, todo mi entusiasmo, y 
que mi alma sea enteramente así. Una 
escuela de pensamiento, de sensibili-
dad, un estilo de voluntad, una forma 
de ser surge de ahí, para la cual siento 
que he nacido. Se trata de algo mucho 
más grande que yo.

»Aquellos hombres que me prece-
dieron también tenían este deseo en 
lo más hondo de sus almas. E incluso 
concibieron lo que yo no concebí e 
hicieron lo que yo no hice. Tenían un 
deseo tan elevado y tan universal, co-
rrespondiente a los anhelos profundos 
de tantos hombres, que el monumen-
to quedó para siempre: ¡la catedral de 
Colonia!».

õ Plinio Corrêa de Oliveira

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Más bello que los vi­
trales de la catedral de 
Colonia es el «lumen» 
que existe en el fondo 
de nuestras almas, por 
el que nos extasiamos 
cuando la vemos

Enero 2025      33

El «lumen» de nuestras almas: 
más bello que los vitrales 

Hay un concepto de luz que nace en 
mi espíritu, que no es, por supuesto, la 
luz eléctrica ni siquiera una hermosa 
luz tamizada por un vitral, sino mu-
cho más que eso: una luz que está en 
el alma humana, buscando lo que haya 
luminoso fuera, para la celebración del 
encuentro y de la participación. La luz 
de adentro se encuentra con la luz de 
afuera. Más bello que todas los vitrales 
de la catedral de Colonia es el lumen 
que existe en el fondo de nuestras al-
mas, por el que nos extasiamos cuando 
vemos esta catedral. Es una claridad 
existente en nosotros, un movimiento 
de alma, un deseo, que es más pulcro 
que lo que deseamos.

Imaginemos que alguien le ofreciera 
una flor a Nuestra Señora. Ésta miraría 
la rosa y esbozaría una sonrisa encanta-
dora. Lo que había en el fondo de Ella, 
al encontrarse con la rosa, brilló. Pero… 
¡cuánto más hermosa es la sonrisa de la 
Santísima Virgen que la rosa! De modo 
que lo que hay en el fondo de su alma 
vale más que lo que la hizo sonreír. 

Podemos decir algo parecido de las 
almas que aman la catedral de Colonia. 
Cada vez que una persona pasa por allí 
y, con espíritu de fe, la mira y se emo-

ciona —admira un vitral, una ojiva, una 
escultura, las torres, esa pequeña aguja 
entre las dos torres—, la catedral que 
tiene en el fondo de su alma, las mara-
villas que posee en germen sonríen. Y 
esto agrada más a Nuestro Señor en el 
sagrario y a Nuestra Señora en el Cielo 
que la propia catedral. 

Cuando vemos los esplendores de 
la catedral de piedra, la gente que entra 
y sale, decimos: «¡Cómo les gusta esto 
a los hombres!». Y también podemos 
afirmar: «¡A Dios, en lo más alto del 
Cielo, ¡cómo le gusta esto!». 

De hecho, más hermoso que la cate-
dral es el amor que el hombre tiene por 
ella. Porque el hombre es la obra maes-
tra de Dios en el universo visible. Y to-

dos los movimientos de alma que exis-
ten en nosotros, que nos llevan a amar 
aquello que Dios ha hecho o que el Es-
píritu Santo ha sugerido para gloria de 
Dios, son más hermosos que las cosas 
materiales realizadas por el hombre. 

Sonreímos ante la catedral; el Crea-
dor y María Santísima nos sonríen 
a nosotros. Exactamente como en el 
caso de la rosa. El oferente de esta flor 
sonreiría al ver a Nuestra Señora son-
reír ante la rosa. Y diría: «Esa sonrisa 
es más hermosa que la rosa. El alma 
que vio la rosa es más pulcra que la 
rosa vista por ella». 

Así es el pulchrum que hay en el 
fondo del alma del inocente. Se trata 
de una forma de luz, que consiste en 
el anhelo, en el deseo, en la voluntad 
de encontrar algo que no sabemos qué 
es, pero cuando la encontramos nos 
damos cuenta de que lo estábamos 
buscando. Y en ello reside el carácter 
enigmático de este fenómeno. 

Los grandes encuentros 
de nuestra vida 

Hay un dicho francés muy cierto, 
que de vez en cuando repito en estas 
exposiciones: «El que no sabe lo que 
busca, no sabe lo que encuentra». Sin 
embargo, tiene sus limitaciones. A ve-

Aspectos de la catedral de Colonia (Alemania)

S
eb

as
tiá

n 
C

ad
av

id
 / 

Jo
rg

e 
Fr

an
ga

ni
llo

 (
C

C
 b

y 
2.

0)

Th
om

as
 R

oe
ss

le
r 

(C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario



Lo mejor de nuestra 
alma está en lo que 
buscamos, pero no 
tenemos palabras para 
expresarlo; y cuando lo 
hallamos, no tenemos 
palabras para elogiarlo

34      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

me entrego, y de una vez 
por todas. A través de la 
Iglesia, ¡cuántas otras ma-
ravillas que ver! En la civi-
lización cristiana, ¡cuántas 
bellezas del pasado!». 

La luz interior del 
alma inocente 

Y cada uno de nosotros 
va construyendo una espe-
cie de museo interior, más 
bello que cualquier sala de-
corada, donde guardamos 
los «objetos» que posee-
mos. Son los recuerdos de 
lo que nos tocó el alma, de 
esos momentos en los que 
tuvimos tal entusiasmo, sa-
tisfacción y equilibrio que 
nos quedamos un poco sin 
aliento y sin saber qué decir. 

A lo largo del tiempo 
hemos ido coleccionando 
lo que hemos visto, las im-
presiones que hemos teni-
do, los razonamientos que 
hemos hecho, las delibera-
ciones que hemos tomado, 

los gestos que hemos presenciado en 
relación con lo verdadero, lo bueno y lo 
bello, pero también con lo mentiroso, lo 
malo y lo feo, que constituye el horror 
simétrico con lo bello y lo realza. 

Todo esto lo vamos ordenando, ex-
plicitando nuestra propia alma con lo 
que seleccionamos y, al explicitarlo, 
progresamos en el conocimiento de no-
sotros mismos. En otras palabras, esa 
luz existente en nuestro interior se va 
definiendo. Nos vamos convirtiendo en 
ella y ella se va convirtiendo en noso-
tros. Mirándola, nos volvemos cada vez 
más ella; por otro lado, mirándonos, 
ella se vuelve cada vez más nosotros. 

Hay una reversibilidad. La luz entra 
en nosotros y parece haber sido creada 
sólo para ser nosotros. Exactamente 
como un hermoso vitral sobre el cual 
incide un rayo de sol: lo atraviesa tan 
bien y transmite una luz tan bonita, que 
se diría que el sol existe para que ese 

Jo
ão

 S
. C

lá
 D

ia
s

ces los grandes encuentros 
de nuestra vida ocurren con 
cosas que buscábamos sin 
saberlo, porque son inefa-
bles; es decir, no hay pala-
bras capaces de expresarlas 
adecuadamente. 

Lo mejor de nuestra alma 
está en lo que buscamos, 
pero no tenemos palabras 
para expresarlo; y cuando 
lo encontramos, no tene-
mos palabras para elogiarlo 
lo suficiente. Y en este en-
cuentro de lo inexpresable 
con lo que está por encima 
de todo elogio, se forma un 
arco, que da alegría a nues-
tra alma. Ahí reside el senti-
do de nuestra vida. 

Un hombre que a lo lar-
go de su vida ha encontrado 
lo que debía buscar puede 
decir: «¡He vivido!». Si no 
lo encontró, en el momento 
de su muerte puede decir: 
«He andado por la vida 
como un perro sin dueño. 
He comido de los cubos de 
basura, he bebido de las alcantarillas, 
he descansado al relente, en el barro, 
bajo la lluvia o el sol, pero no he vivido. 
Porque no encontré una mano amiga 
que me agradara, un buen dueño que 
me acariciara. Fui hecho para la fideli-
dad, para servir, pero no encontré a na-
die a quien servir. He pasado una vida 
vacía y moriré de todos modos». 

Cuando el niño se convierte en joven, 
luego en hombre, etcétera, esa búsqueda 
va siendo satisfecha por las circunstan-
cias de la vida, porque encuentra, ya en 
los primeros vislumbres —si está bus-
cando realmente—, la sabiduría. 

Dicen las Escrituras que la sabi-
duría es como una mendiga que está 
a la puerta de nuestras almas desde la 
madrugada, esperando que abramos 
y la recibamos (cf. Sab 6, 13-14). En 
realidad, tiene el esplendor de una rei-
na, que, con sus caricias de madre, su 
incomparable iluminación, invita a la 

inocencia a seguirla. Y la inocencia que 
recorre el camino de la sabiduría es el 
pedúnculo, la raíz de la santidad. 

Así pues, esa inocencia que se deja 
guiar por la sabiduría hace que el hom-
bre encuentre muy pronto a la Santa 
Iglesia Católica Apostólica Romana y 
diga: «Aquí hay un misterio. ¡Ésta es 
la maravilla de las maravillas! A ella 

El Dr. Plinio contempla la catedral de Notre Dame  
de París, en 1988

Sumario  Sumario



Al amar estas 
maravillas, en el 
fondo amamos al 
purísimo Espíritu que 
creó todo esto para 
decirnos: «¡Hijo mío, 
soy tu catedral!»

Enero 2025      35

﻿

1 Cuando el Dr. Plinio pronunció esta confe-
rencia tenía 60 años.

rayo incida sobre ese vitral. Durante 
todo el día abrasa el vitral, reflejándose 
y esparciendo por el suelo rubíes, es-
meraldas, zafiros o topacios, y luego se 
marcha a acostarse porque ha cumplido 
su tarea. Empieza a anochecer. 

Da la impresión de que el sol vive 
para esa joya proyectada en el suelo, 
que camina mientras él se mueve; el 
astro rey va transformando cada cen-
tímetro del granito, sucesivamente, en 
una joya. Hasta que, cumplida la tarea, 
la joya se desvanece y el sol se escon-
de. Ya no se ve su reflejo en el suelo, 
sino sólo en el vitral. Y hasta los 
últimos destellos del día, mira-
mos ese trozo de vitral que nos 
encantó: verde, rojo, azul, 
amarillo. Cuando el sol se 
pone del todo, dan ganas de 
decir: «Yo también me voy 
a dormir, porque he tenido 
un día completo. ¡He visto 
la joya atravesando el gra-
nito de la catedral!». 

Estos encuentros de 
alma, que definen la vida 
del inocente, expresan algo 
que nos diría más o me-
nos lo siguiente: «Has sido 
hecho para eso; eso ha sido 
hecho para ti. Y lo amas tanto 
que se diría que eso eres tú, o tú 
eres eso. Y cuando hablas de eso, 
aunque eso no esté presente, se tiene 
la impresión de verlo, porque está en 
tu alma. Y, presente en tu alma, tal vez 
sea visto más bellamente que en su 
realidad policromada y material».

Belleza quintaesenciada y superior 

Todos se dan cuenta de que todo 
esto es un modo de afirmar: Credo in 
unum Deum, Patrem omnipotentem, 
creatorem cæli et terrae, visibilium 
omnium et invisibilium —Creo en un 
solo Dios, Padre todopoderoso, Crea-
dor del cielo y de la tierra, de todo lo 
visible y lo invisible. 

¿Por qué Dios? Porque el hombre 
sabe perfectamente que un trozo de vi-
drio es un trozo de vidrio, y el sol no es 

más que el sol. Y que todo eso sería una 
ilusión si no fuera la expresión de un 
Ser infinitamente mayor, que se ocul-
ta a nuestros sentidos, pero se muestra 
a través de estos símbolos. Todo esa 
maravilla sería absurda si ese Ser no 
existiera. Ahora bien, como no es posi-
ble que tanto orden y tanta belleza sean 
absurdos, se impone la conclusión: ¡es 
eso! 

Sin percibirlo, al amar ese rubí, ese 
juego de luces, ese vitral, al amar el 
alma que ama ese vitral, en el fondo 
amamos aún más al purísimo Espíritu, 
eterno e invisible, que creó todo eso 
para decirnos: 

«Hijo mío, yo existo. Ámame y en-
tiende: esto es semejante a mí; pero, 
sobre todo, por muy bello que esto sea, 
yo soy infinitamente distinto a esto, por 
una forma de belleza tan quintaesen-
ciada y superior, que sólo cuando me 
veas de verdad te darás cuenta de lo 

que soy. Ven, hijo mío, te estoy es-
perando. Lucha un poco más y te 

mostraré bellezas aún mayores 
en el Cielo, en proporción a lo 
grande y dura que sea tu lu-
cha. Cuando estés prepara-
do para ver lo que yo quería 
que vieras cuando te creé, 
te llamaré. 

»¡Hijo mío, yo soy tu 
catedral! ¡La catedral 
demasiado grande! ¡La 
catedral demasiado her-
mosa! La catedral que hizo 
florecer una sonrisa en los 

labios de la Virgen como 
ninguna joya, ninguna rosa, 

ninguna de las meras criaturas 
que conoció, la hizo florecer». 

Esta catedral es Nuestro Señor 
Jesucristo. Es el Corazón de Jesús, 

que depositó armonías inefables en el 
Corazón de María. Allí lo conocere-
mos. 

Cuando vemos monumentos como 
la catedral de Colonia, tenemos una 
cierta sensación de lo demasiado gran-
de, de lo demasiado delicioso, que no 
guarda proporción con nosotros, pero 
hacia el cual volamos; es la esperanza 
del Cielo. 

Extraído, con adaptaciones, de:  
Dr. Plinio. São Paulo. Año xiii.  

N.º 152 (nov, 2010); pp. 30-35.

Cristo bendiciendo - Sainte-Chapelle, París

Arc
hiv

o 
Rev

ist
a

Sumario  Sumario



Una biografía escrita 
por Dios mismo

H
õ Ángelo Francisco Neto Martins

Entre las epopeyas 
aureoladas por la 
penumbra, se halla 
la de ese varón, cuyo 
nombre es tan familiar 
a los cristianos como 
ignorada su historia

36      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Vidas de Santos  U

Hijo y hermano espiritual de San Pablo, apóstol 
salido de las manos del Apóstol, prototipo  
de obispo, mártir de la increpación.  
Su historia nos la cuenta el propio Dios.

ay dos tipos de biografías que 
conforman el encanto de la 
historia: por un lado, la de los 

ilustres, de los famosos, de los héroes 
que cabalgan en el esplendor del día; por 
otro, la de los que hicieron del misterio 
su morada, cuyos más bellos rasgos de 
alma ha escapado a la fascinación hu-
mana, dejando solamente entrever un 
enorme fulgor detrás del enigma.

De entre tales epopeyas aureola-
das de penumbra, como la de Enoc, de 
Melquisedec o de Elías, emerge la de 
un varón cuyo nombre es tan conoci-
do por los cristianos como ignorada su 
historia: San Timoteo.

Su vida esquivó la pluma de los 
hombres. Por eso, Dios mismo se en-
cargó de narrarla, inscribiéndola en la 
Biblia, el libro más sagrado entre to-
dos. En los Hechos de los Apóstoles, 
en las epístolas paulinas e incluso en 
el Apocalipsis aparecen aquí y allá tra-
zos de esa personalidad desconocida 
pero célebre.

El primer capítulo de esta odisea 
está redactado, según costumbre del 
divino Autor, con letras rectas en ren-
glones torcidos.

fue más que recompensada. De hecho, 
de toda la población, el campo que me-
jor recibió la semilla del Evangelio fue 
su hijo Timoteo.

Preparado para la gracia con 
una esmerada educación religiosa 
(cf. 2 Tim 1, 5), fue un terreno fértil 
para la Buena Noticia. Y San Pablo, re-
gándola con el agua del bautismo, hizo 
fecundar la inhabitación de la Trinidad.

Sin embargo, al Apóstol no le se-
ría dada la alegría de ver los prime-
ros brotes de su sementera. Estando a 
punto de ser adorado en esa ciudad a 
causa de un milagro, casi es apedrea-
do por negarse a ser un dios más en 
el panteón licaoniano. Y así dejaba a 
Dios la continuación de este libro que 
acababa de empezar: ese Timoteo de 
12 años.

De hijo a hermano

Unos ocho años más tarde el Após-
tol regresó a aquella región y se en-
contró con los frutos de su trabajo. No 
sólo eso: también descubrió el apoyo 
para las nuevas angustias que lo afli-
gían. A partir de ese día, serían dos 
los heraldos del Evangelio que acom-

Confiscado por San Pablo
Al unísono con Bernabé, San Pa-

blo hacía resonar en Iconio el peli-
groso nombre del Crucificado…, más 
arriesgado aún, del Resucitado. El 
pueblo, enconado por los judíos, se 
alzó para apedrear a los predicado-
res, que huyeron hacia Listra, ciudad 
distante unos cuarenta kilómetros (cf. 
Hch 14, 1-7). Florecía la primavera 
del año 40 d. C.

En esa pequeña localidad de Licao-
nia tomaron como cuartel general la 
casa de Eunice, una piadosa judía ca-
sada con un griego, cuya hospitalidad 

P
ér

e 
 Ig

or
 (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

San Timoteo

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esangelofrancisconetomartins/


Preparado para la 
gracia con esmerada 
formación religiosa, 
Timoteo se convirtió 
en el principal fruto 
del apostolado de 
San Pablo en Listra

Enero 2025      37

R
ep

ro
du

cc
ió

n

pañarían a San Pablo: Silas y Timoteo 
(cf. Hch 15, 40; 16, 3).

Timoteo, el «verdadero hijo en la 
fe» (1 Tim 1, 2), se convertía ahora en 
el «hermano y colaborador de Dios en 
el Evangelio» (1 Tes 3, 2).

Comenzaba entonces la etapa de 
oro de su vida. La del oro que se re-
fina en el horno de la convivencia 
con el maestro y en el crisol de las 
batallas. Dejó el hogar paterno para, 
sin intervalos, seguir a su padre es-
piritual por Frigia, Galacia, Misia y 
Tróade; Samotracia, Neápolis y Fi-
lipos (cf. Hch 16, 6-12). Éste era el 
ritmo del combate apostólico que le 
esperaba en adelante. De ciudad en 
aldea, del éxito a la decepción, de la 
esperanza a la lucha, allá iban ellos, 
los soldados del Señor.

No obstante, los sufrimientos mo-
rales tonificaban a Timoteo más aún 
que las fatigas del cuerpo. En Filipos, 
Pablo y Silas fueron arrestados por ex-
pulsar un demonio; Timoteo, sin em-
bargo, quedó fuera de las cadenas… 
(cf. Hch 16, 23-24). ¿Por qué no iba a 
merecer también él la honra de los gri-
lletes y los azotes?

Dios diseñaba esta epopeya, pero 
ahora con rubescentes trazos de san-
gre de alma: con la soledad.

Apóstol salido de las 
manos del Apóstol

Ése no fue el único momento en 
que San Timoteo se vio privado de 
su inseparable amigo. Fueron muchas 
las misiones que desempeñó solo: fue 
enviado a Macedonia a una delicada 
tarea (cf. 1 Tes 3, 2), llevó a los corin-
tios la primera de las cartas de aque-
lla iglesia (cf. 1 Cor 4, 17), acudió en 
ayuda de los filipenses (cf. Flp 2, 19).

Con todo, el gran Apóstol de las 
gentes se separaba de su amado 
discípulo únicamente cuando las 
circunstancias no le permitían otra 
cosa: «No pudiendo aguantar más 
—escribía añorante—, preferimos 
quedarnos solos en Atenas y envia-
mos a Timoteo» (1 Tes 3, 1-2). A los 

Poco antes de su martirio, le implo-
raría directamente a su hijo en la fe: 
«Procura venir enseguida a mi lado» 
(2 Tim 4, 9).

Unidos en la acción, aún más lo 
estaban en la caridad. Esto es lo que 
dice Pablo acerca de Timoteo: «mi 
colaborador» (Rom 16, 21), el «hijo 
querido» (2 Tim 1, 2), el «hombre 
de Dios» (1 Tim 6, 11), «Timoteo, el 
hermano» (Col 1, 1) , el «buen solda-
do de Cristo Jesús» (2 Tim 2, 3) que 
«trabaja en la obra del Señor como yo» 
(1 Cor 16, 10).

Como San Pablo… Era, por tan-
to, el alter ego,1 el «otro yo» del gran 
San Pablo. «No tengo a nadie —aña-
diría en la Epístola a los Filipenses— 
tan de acuerdo conmigo que se preo-
cupe lealmente de vuestros asuntos. 
[…] Conocéis su probada virtud, 
pues se puso conmigo al servicio del 
Evangelio como un hijo con su padre» 
(Flp 2, 20.22).

Él era el descanso del infatigable, 
el refrigerio de esa alma de fuego, el 
apóstol salido de las manos del Após-
tol.

La última prueba de amor

El único momento en que la ausen-
cia de Timoteo en los Hechos de los 
Apóstoles nos sorprende es durante el 
último viaje de San Pablo. Sigue a su 
padre espiritual en la subida a Tierra 
Santa; sin embargo, de esta ocasión no 
sabemos nada del discípulo omnipre-
sente. No se le menciona con Pablo en 
Jerusalén, ni en Cesarea, ni siquiera de 
camino a Roma. Lo cierto es que apa-
rece como coautor de las cartas desde 
la prisión romana: a los filipenses, la 
segunda a los corintios, a Filemón, 
componiendo así las seis cartas que 
suscribe con San Pablo.2

Sintomático: tras un período de 
discreción, el aprendiz empezaba a 
«coejercer» las funciones del fun-
dador. Es la señal de que ya esta-
ba plenamente configurado por la 
convivencia con él y por imitarlo en 
todo: «Tú», escribiría Pablo al discí-

Eunice y Timoteo - Iglesia de San Lorenzo, 
North Hinksey (Inglaterra). En la página 

anterior, San Timoteo - Iglesia dedicada a él 
en Paussac-et-Saint-Vivien (Francia)

corintios les exhortaba vivamen-
te que lo devolvieran sin demora: 
«Que venga adonde yo estoy, pues 
lo estoy esperando» (1 Cor 16, 11)… 

Sumario  Sumario



La batalla interna y 
externa de la iglesia de 
Éfeso sería la digna 
misión de Timoteo, lo 
que llevó al Apóstol 
a motivarlo: «Sostén 
el noble combate»

38      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

pulo perfecto, «me has seguido en la 
doctrina, la conducta, los propósitos, 
la fe, la magnanimidad, el amor, la 
paciencia, las persecuciones y los pa-
decimientos, como aquellos que me 
sobrevinieron» (2 Tim 3, 10-11).

Había llegado, pues, el momento 
de la postrera misión. Movido por las 
profecías sobre la vocación de Timo-
teo (cf. 1 Tim 1, 18), San Pablo ya lo 
había elevado a la condición episcopal 
(cf. 2 Tim 1, 6). Ahora le legaba la par-
te más preciada de su herencia: la igle-
sia de Éfeso.3

Obispo encarcelado

La célebre urbe de la Antigüe-
dad, situada junto al mar Egeo, es-
taba destinada a mayores glorias en 
la era cristiana. De hecho, la Virgen, 
apartándose de la vieja Sion, se ins-
talaría en ese «corazón del campo de 
apostolado de los discípulos»4 que 
era Éfeso.

Allí vivió Ella con San Juan, desde 
el comienzo de las persecuciones an-
ticristianas en Jerusalén hasta el final 

Lejos de su padre, el Señor no deja-
ría de redactar la biografía de su Timo-
teo. En esos párrafos lo haría a través 
de la pluma de San Pablo.

Correspondencia con su padre

La estrecha convivencia que susten-
taba a ambos continuaba por medio de 
cartas. No obstante, sólo han quedado 
dos epístolas dirigidas al discípulo.

La primera de las misivas perfila al 
prelado ideal y las normas con las que 
debe pastorear su rebaño: «Conviene 
que el obispo sea irreprochable, mari-
do de una sola mujer, sobrio, sensato, 
ordenado, hospitalario, hábil para en-
señar» (1 Tim 3, 2). A Timoteo, con-
cretamente, San Pablo le ordena que 
se haga respetar pese a sus jóvenes 40 
años (cf. 1 Tim 4, 12).

Sin embargo, la segunda epístola 
es más íntima y, casi podríamos decir, 
confidencial. Suele ser considerada 
el testamento de San Pablo. En ella, 
el Apóstol derrama los secretos de su 
corazón, susurrando a través de su plu-
ma tan a menudo atronadora: «Te ten-
go siempre presente en mis oraciones 
noche y día. Al acordarme de tus lá-
grimas, ansío verte, para llenarme de 
alegría» (2 Tim 1, 3-4).

¿Qué lágrimas eran ésas? Cierta-
mente, las de una nostalgia indecible 
de la época en la cual sentía en sí aquel 
ambiente primaveral de los primeros 
tiempos de su vocación. Por eso le ex-
hortaba: «Te recuerdo que reavives el 
don de Dios» (2 Tim 1, 6).

Sólo eso podría consolar y sostener 
al discípulo desde el momento en que 
ya no leería aquellas letras tan fuerte-
mente estampadas en el pergamino. 
Su padre y fundador subiría, poco des-
pués, mucho más allá del tercer Cielo 
(cf. 2 Cor 12, 2)…, sin retorno.

Dios estaba preparando entonces la 
última estrofa de su epopeya. Siempre 
en renglones torcidos.

Mártir de María

El mundo parecía vacío debido a la 
ausencia de Pablo. Únicamente su úl-

San Pablo consagra obispo a San Timoteo, 
de Ludwig Glötzle - Catedral  

de San Ruperto, Salzburgo (Austria)

de su vida terrena. Allí la habrá cono-
cido Timoteo cuando acompañaba al 
Apóstol durante tres años de predica-
ción (cf. Hch 20, 31). De allí partió Ella 
hacia el Cielo. Desde allí se extende-
rían los primeros brotes de la devoción 
mariana. Allí, siglos después, sería 
proclamada solemnemente como la 
Virgen Madre de Dios.

De entre los galardones marianos, 
a los efesios no les faltaría el mayor de 
todos los honores: la lucha, dentro y 
fuera de la comunidad. Fuera, el paga-
nismo blasonaba del afamado templo 
de la ciudad, persiguiendo a quienes se 
oponían al grito: «¡Grande es la Arte-
misa de los efesios!» (Hch 19, 28). Den-
tro, abundaban «supuestos maestros de 

la ley» (1 Tim 1, 7) que echaban 
la cizaña en los sembrados de 
Pablo.

Batalla interna y externa, 
digna misión para San Timo-
teo. No sin razón, el maestro le 
advertía: «Timoteo, hijo mío, 
te confío este encargo […] para 
que combatas el noble combate» 

(1 Tim 1, 18).
De los primeros enfrentamien-

tos del obispo no sabemos nada, 
salvo el odio que suscitó. Y, por su 

magnitud, lo doloroso de los golpes 
que asestó. En efecto, durante el pe-
ríodo comprendido entre los dos en-
carcelamientos de San Pablo en Roma, 
Timoteo fue detenido y liberado 
(cf. Heb 13, 23).

Francisco Lecaros

Sumario  Sumario



Ardiendo de celo por 
la honra de la Madre 
de Dios, San Timoteo 
mereció la excelsa 
condición de mártir, 
quizá el primero en dar 
su sangre por María

Enero 2025      39

timo consejo —reavivar la llama del 
don de Dios— llenaba este vacío. Qui-
zá fue en una ocasión en que meditaba 
sobre ello cuando llegó a manos de Ti-
moteo un largo pergamino procedente 
de la isla de Patmos. San Juan le en-
viaba un libro lleno de misterios, que 
la posteridad llamaría Apocalipsis. En 
el manuscrito, cartas a cada uno de los 
ángeles de las siete iglesias de Asia. 
«Ángel» aquí, como tantas otras ex-
presiones apocalípticas, alberga más 
de un significado, y el que seguramen-
te más le interesó a Timoteo era el de 
obispo. Sobre todo, cuando percibió 
que la primera misiva iba dirigida al 
ángel —u obispo— de Éfeso.5

¡Qué sorpresa! Parecían las postre-
ras palabras de San Pablo: «Escribe al 
ángel de la iglesia en Éfeso: […] Conoz-
co tus obras, tu fatiga, tu perseverancia 
[…]. Tienes perseverancia y has sufrido 
por mi nombre y no has desfallecido. 
Pero tengo contra ti que has abandona-
do tu amor primero» (Ap 2, 1.3-4).

No, no permitiría que, cuando lle-
gara a la otra vida, volver a oír seme-
jante amonestación de boca del divino 
Juez. Redobló su entusiasmo, inflamó 
aún más su dedicación, multiplicó sus 
osadías.

Se dice que el 22 de enero del año 
97, la vehemencia de ese fuego, tan 
nuevo y tan viejo, irrumpía el umbral 
de su corazón. Era un día festivo para 
los efesios. Ebrios de paganismo y en-
loquecidos por el orgullo, exhibían el 
ídolo de Artemisa.

Esta diosa era una satánica imita-
ción, una inmunda falsificación de la 
Virgen Madre de Dios. Una deidad sui 
generis, que adoraban como diosa de 

la virginidad y la maternidad; a la vez 
virgen y dispensadora de fertilidad.6 Su 
impúdica estatua debió hacer vibrar de 
indignación el alma de Timoteo. Cierta-
mente llevado por el recuerdo de María 
Santísima, a quien había conocido en 
aquella ciudad, increpó a los idólatras.

La reacción fue de odio. Se lanza-
ron sobre el obispo y, con palos y pie-
dras, lo elevaron a la excelsa condición 
de mártir. El primero de ellos, tal vez, 
en tener el honor de derramar su san-
gre por María.

Dios ponía el punto final a la his-
toria terrena de su Timoteo. Es decir, 
trazaba en ella la cruz.

«Sois carta de Cristo»

Hijo y hermano de San Pablo, após-
tol del Apóstol, prototipo de los obis-
pos, mártir de la increpación y de la de-
voción mariana. Tanta grandeza inmer-
sa en las brumas de su vida que sólo nos 
ha llegado porque Dios la ha revelado.

Grandeza ésta que provenía esen-
cialmente de una disposición de alma 
del santo: ofrecer su alma a Dios como 

Martirio de San Timoteo – Museo de Arte Walters, Baltimore (Estados Unidos)

un libro limpio, puro, vacío de sí. En 
las blancas páginas de la modestia, el 
divino Artista escribió una epopeya 
inimaginable, un auténtico mito —¡un 
mito verdadero!— que se proyectará 
en la eternidad, un himno de perpetua 
gloria al Creador.

San Pablo nos lo recuerda en una 
epístola firmada también por San Ti-
moteo: «Sois carta de Cristo, redac-
tada […] no en tablas de piedra, sino 
en las tablas de corazones de carne» 
(2 Cor 3, 3). 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

﻿1 Son ésas las palabras utiliza-
das por Benedicto XVI (cf. Au-
diencia general, 13/12/2006. In: 
Insegnamenti di Benedett XVI. 
2006 [luglio-dicembre]. Città 
del Vaticano: LEV, 2007, t. ii/2, 
p. 807).

﻿2 A saber: a los colosenses, a los 
filipenses, la segunda a los co-

rintios, las dos a los tesaloni-
censes y a Filemón.

﻿3 Cf. Eusebio de Cesarea. Histo-
ria Eclesiástica. L. iii, c. 4, n.º 5. 
Madrid: BAC, 2008, p. 124.

﻿4 Clá Dias, ep, João Scognami-
glio. ¡María Santísima! El Pa-
raíso de Dios revelado a los 

hombres. Lima: Heraldos del 
Evangelio, 2021, t. ii, p. 541.

﻿5 Sobre la hipótesis de que 
la carta del Apocalipsis 
al ángel de la iglesia de 
Éfeso estuviera dirigida 
a San Timoteo, véase: 
Muniesa, D. «Timoteo». In: 
Ropero Berzosa, Alfonso 

(Ed.). Gran diccionario 
enciclopédico de la Biblia. 
7.ª ed. Barcelona: Clie, 2021, 
p. 2491.

﻿6 Cf. Eliade, Mircea. História das 
crenças e das ideias religiosas. 
Rio de Janeiro: Zahar, 2010, t. i, 
p. 266.

Sumario  Sumario



Piedad luciliana

U
õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

40      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Doña Lucilia  U

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

no de los sitios preferidos de 
Lucilia para sus ejercicios de 
piedad, dirigidos a la Madre 

de Dios, era el convento de la Luz, de 
São Paulo. Cobijo de bendiciones y de 
gracias, nunca había dejado de recibir 
sus visitas desde que, siendo aún muy 
niña, había llegado de Pirassununga, su 
ciudad natal. En ese lugar era donde 
lo sobrenatural más le tocaba el alma.

Las «píldoras» de fray Galvão

Quien se dirigiese en carruaje 
desde el barrio de los Campos 
Elíseos hasta el convento, 
como era entonces el caso de 
Lucilia —siempre en compa-
ñía de su madre, Dña. Gabrie-
la— en menos de diez minutos 
vería erguirse, un poco más allá 
del jardín de la Luz, el edificio 
blanco de las religiosas concepcio-
nistas.

El fundador del convento, 
San Antonio de Santa Ana Gal-
vão, había sido un hombre de vir-
tud eminente. Cuentan las crónicas 
que un día fueron a pedirle oracio-
nes por un joven que sufría terribles 
dolores provocados por cálculos en 
la vesícula. Iluminado por una sú-
bita inspiración, el fraile tomó una 
pluma y escribió tres veces en una 
tira de papel este versículo del oficio 

de la Santísima Virgen: Post partum 
Virgo, inviolata permansisti; Dei Ge-
nitrix intercede pro nobis —Después 
del parto, oh Virgen, permaneciste 
intacta; Madre de Dios, intercede por 
nosotros. Hizo con él una minúscula 

bolita y ordenó que se la diesen al en-
fermo para que se la tragara. Tras in-
gerirla, el chico se sintió curado casi 
instantáneamente, y desde entonces 
se hicieron famosas las «píldoras» 
o «papelitos» de fray Galvão, que 
continuaron siendo repartidos por 
las monjas después de la muerte del 

taumaturgo, obrando curaciones y 
conversiones, hasta nuestros días.

Confiada en la poderosa inter-
cesión de fray Galvão para curar las 
dolencias del hígado y de la vesícula, 
que molestaban cada vez más a su 
hija, Dña. Gabriela, de regreso a casa, 
no dejaba nunca de llevarse una re-
serva de dichos «papelitos». La joven 
Lucilia los tomaba todos los días, des-
pués de rezar la novena a fray Galvão, 
pidiéndole que la curase o, al menos, 
atenuase su enfermedad. Durante 
toda su vida continuó recurriendo al 
entonces siervo de Dios —y hoy, pri-
mer santo brasileño canonizado—, 
rogándole diversas gracias.

El oratorio de la 
Inmaculada Concepción

Con respecto a la devoción maria-
na de Dña. Lucilia, cabe mencionar 
otro pequeño recuerdo relacionado 
con una imagen de la Inmaculada 
Concepción que la acompañó hasta 
sus últimos días.

Educada en el seno de una familia tradicionalmente 
católica, la vida de Dña. Lucilia revela diversas 
expresiones sensibles de la fe de sus antepasados.

Desde los añorados tiempos de su 
juventud, Lucilia conservará una 

especial devoción a la Inmaculada 
Concepción y al divino Espíritu Santo

Imagen de la Inmaculada Concepción que 
perteneció a Dña. Lucilia, y facsímil de la 

oración al Espíritu Santo que rezaba

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Enero 2025      41

Rep
ro

ducc
ión

Desde aquellos añorados tiempos 
de Pirassununga, Dña. Lucilia conser-
vará un gusto especial en rezar delan-
te de una imagen de la Inmaculada 
Concepción perteneciente a su fa-
milia. Jamás se separará de ella, 
conservándola en su dormitorio, 
en las sucesivas casas en las 
que vivió tras el fallecimiento 
de su madre. Entre otras razo-
nes estaba la de haber sido esa 
imagen objeto de particular 
devoción de Dña. Gabriela.

Esculpida en madera, ha-
bía sido traída de Portugal a 
mediados del siglo xix, mos-
trando a un mismo tiempo la 
auténtica piedad y la sensibili-
dad artística del escultor. A fin 
de exponerla más dignamente a 
la veneración de todos, el Dr. An-
tonio, padre de Dña. Lucilia, decidió 
colocarla en un oratorio apropiado. Y 
allí mismo, en Pirassununga, encargó 
la tarea a un carpintero que trabajaba 
junto con su hermana. Curiosamente, 
ambos eran sordomudos, pero, en con-
trapartida, fueron dotados por Dios de 
un extraordinario talento para tallar 
la madera, hasta el punto de fabricar 
muebles de estilo dignos de figurar en 
los mejores salones.

No dejaba de ser singular cómo 
personas tan humildes, sin mayor cul-
tura ni contacto con los grandes cen-
tros urbanos, tenían tanta sensibilidad 
artística.

El sencillo oratorio era un ejemplo 
de ello. Años después, un anticuario le 
ofrecería una suma considerable. Sin 
embargo, para ella, un objeto que su 
añorado padre había encargado y al 
que le unían tantos recuerdos, no tenía 
precio.

«Protégeme con tu 
inagotable bondad»

Profundamente católicos, los pa-
dres de la joven Lucilia procuraron 
transmitir a sus hijos el precioso don 
de la fe, recibido en el bautismo y he-
redado de sus mayores.

La joven Lucilia tomó al Sagrado Corazón 
de Jesús como modelo. En Él estaba la 
fuente del afecto que desbordaba en 

sus relaciones con los demás

Lucilia con 16 años

perpetua en el seno de Dios; tú que 
estás en todas partes, manifestando tu 
infinito poder, humildemente te pido, 

perdona mis culpas, ilumina y forti-
fica mi espíritu en todos los actos 
de mi vida, para que mis accio-
nes estén siempre de acuerdo 
con los eternos preceptos de 
Jesús, y pueda, practicando el 
bien y teniendo sincero arre-
pentimiento de mis pecados, 
purificar mi alma, haciéndo-
la merecedora de tu Reino. 
Protégeme con tu inagotable 
bondad en Jesús para que los 
impulsos malos no me suplan-

ten ni ofusquen la razón, y pue-
da gozar en la mansión de los 

justos de la eterna vida prometi-
da por Jesús a sus hijos. Amén».

El Sagrado Corazón de Jesús, 
devoción de toda una vida

Pero para cada cual la Providencia 
tiene sus vías. Y aunque Dña. Luci-
lia conservaba durante toda su larga 
existencia una gran devoción al Espí-
ritu Santo —fruto, seguramente, de la 
solicitud de sus padres— desde muy 
joven se dejó embriagar por las suaves 
llamadas del Sagrado Corazón de Je-
sús, a quien tomó como modelo.

En Él estaba la fuente del enorme 
afecto que desbordaba en sus relacio-
nes con los demás. Afecto compuesto 
de alegría, de esperanza, que contenía 
en sí un grado de amistad, de perdón y 
de bondad tan entrañados y generosos 
que sería difícil concebirlos iguales.

Dirigida así su atención hacia el 
Sagrado Corazón de Jesús y Nuestra 
Señora de la Peña, su madrina, la ju-
ventud de Lucilia íntegra transcurrió 
al abrigo de aquel aristocrático y ben-
dito hogar. 

Extraído,  
con pequeñas adaptaciones,  

de: Doña Lucilia.  
Città del Vaticano-Lima: LEV;  

Heraldos del Evangelio,  
2013, pp. 91-95.

Ejemplo de esto es una oración al 
Espíritu Santo, encontrada entre los 
papeles que Dña. Lucilia dejó. En 
ella no reconocemos su artística letra. 
¿Quién la habrá escrito? Un rasgo de-
cidido, aunque delicado, nos lleva en-
seguida a distinguir, en sus trazos, la 
caligrafía de Dña. Gabriela.

La oración había sido compuesta por 
el Dr. Antonio, y Dña. Lucilia la guardó 
durante toda su vida como entrañable 
recuerdo de la solicitud paterna.

Copiada de puño y letra por Dña. Ga-
briela, a fin de que su hija la rezara fre-
cuentemente, es un luminoso reflejo del 
ambiente de candor y piedad que envol-
vía a la familia de los Ribeiro dos Santos.

«Espíritu Divino, Creador del uni-
verso, presente en el Hombre Hijo de 
María Virgen para salvar a la huma-
nidad, guiándola por el camino de la 
virtud y de la perfección hacia la paz 

Sumario  Sumario



42      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Heraldos en el mundo  U

Mozambique – Una labor continua y fructífera ha sido desarrollada por los sacerdotes heraldos en ese país. En las 
fotos, misas dominicales en la Comunidad Beata Clementina Anuarite (foto 1) y en la Comunidad San José Obrero de 
Matola-Gare (foto 3), y actividad de catequesis con los niños de la Infancia Misionera de la Comunidad San Pedro y 
San Pablo, realizada en la casa de los heraldos de Maputo (foto 2).

Fo
to

s:
 R

og
er

io
 B

al
da

ss
o

Italia – En la segunda quincena de octubre la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María recorrió la isla 
de Lípari (fotos 1, 2 y 5), la mayor del archipiélago de las Eolias, así como las localidades de San Filippo Inferiore y 
San Filippo Superiore (fotos 3 y 6) y la ciudad de Messina (foto 4), Sicilia. Celebraciones eucarísticas, adoración al 
Santísimo Sacramento, rosarios meditados, procesiones, catequesis y visitas a hogares, residencias de ancianos, 
escuelas y centros comerciales marcaron los venturosos días de misión mariana.

S
am

is
so

ne
 N

ov
el

a

H
am

ilt
on

 L
an

ga

A
m

br
os

io
 N

gu
le

le

1

1

3

32

2

4 65

Sumario  Sumario



Iv
an

o 
G

av
ila

ne
s

D
Misas por el alma de Mons. João

Enero 2025      43

iversas misas fueron oficiadas por el eterno descanso 
de Mons. João Scognamiglio Clá Dias, fundador de los 

Heraldos del Evangelio, fallecido el pasado 1 de noviembre. 
Las celebraciones eucarísticas tuvieron lugar en España, Por-

tugal, Italia, Canadá, Estados Unidos, México, Guatemala, 
El Salvador, Costa Rica, Honduras, República Dominicana, 
Colombia, Ecuador, Perú, Bolivia, Chile, Paraguay, Argenti-
na, Uruguay e India, así como en veintiuna ciudades de Brasil.

S
te

ph
en

 N
am

i

S
te

ph
en

 N
am

i
Iv

án
 T

ef
el

João Paulo Rodrigues

Le
on

ar
do

 L
ei

ba
nt

e

Fe
de

ric
o 

M
on

zó
n

E
du

ar
do

 B
ar

ro
s

R
ob

er
to

 S
al

as

D
ou

gl
as

 E
st

ev
es

V
íc

to
r 

S
er

ra
no

Caieiras (Brasil)Caieiras (Brasil) Caieiras (Brasil)Caieiras (Brasil)ColombiaColombia

Piraquara Piraquara 
(Brasil)(Brasil)

Juiz de Fora (Brasil)Juiz de Fora (Brasil)

Costa RicaCosta Rica

Joinville (Brasil)Joinville (Brasil)

EspañaEspaña El SalvadorEl Salvador

ParaguayParaguay

GuatemalaGuatemalaLauro de Freitas (Brasil)Lauro de Freitas (Brasil)

E
ric

 S
al

as

Sumario  Sumario



Primera comunión y confirmación
A

44      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

 través de los sacramentos, la Santa Iglesia distribuye 
la gracia a sus hijos, guiándolos por las vías de la san-

tidad. Así pues, los Heraldos del Evangelio prestan especial 
atención a la preparación de aquellos que recibirán los sacra-
mentos de la iniciación cristiana. 

En las fotos, ceremonias de confirmación en Brasil: en la 
iglesia de San Salvador de Lauro de Freitas, Bahía (foto 1), en la 

casa de la institución de Campos dos Goytacazes, Río de Janeiro 
(fotos 2 y 3), y en la parroquia de Nuestra Señora de la Divina 
Providencia de Belo Horizonte (foto 5); y primeras comuniones: 
en la basílica de Nuestra Señora del Rosario de Fátima de Co-
tia, São Paulo (foto 4) y en la citada iglesia de Lauro de Freitas 
(foto 6); así como en la capilla del monasterio de San José de Sur-
co (foto 7) y en la casa de los heraldos de Lima (foto 8), en Perú.

Fa
bi

o 
B

at
is

ta

D
an

ie
l G

om
es

E
du

ar
do

 B
ar

ro
s

E
du

ar
do

 B
ar

ro
s

Fo
to

s:
 V

al
de

ci
 Iz

ab
el

Fo
to

s:
 J

an
o 

A
ra

ce
na

1 32

4

6 87

5

Sumario  Sumario



Enero 2025      45

Cr
is

tia
na

 R
od

rig
ue

s

Fo
to

s:
 F

ra
nc

is
co

 T
ob

ón
Fo

to
s:

 J
oã

o 
P

au
lo

 R
od

rig
ue

s

1

1

1

3

3

3

2

2

2

Holywins – Con la alegría propia de los inocentes, niños de Río de Janeiro (foto 2) y de Piraquara, (fotos 1 y 3), 
participaron en las festividades de la solemnidad de Todos los Santos, celebrada este año el 3 de noviembre en Brasil, 
vistiéndose como sus santos favoritos, a fin de reflejar en la tierra las virtudes de quienes ya llegaron al Cielo.

Colombia – En el mes de noviembre, numerosas personas que ya se consagraron a la Santísima Virgen como 
esclavos de amor se reunieron para honrar a la Madre de Dios en la catedral Ecce Homo, de Valledupar (foto 1); en la 
parroquia de Jesús de la Misericordia (foto 2) y en la catedral San Ezequiel Moreno (foto 3), de Pasto; y en la parroquia 
de Nuestra Señora de Torcoroma, de Barranquilla.

Simposios – Con el fin de crecer en el conocimiento y el amor a la Santísima Virgen, y así prepararse mejor para 
la evangelización, cooperadores de los Heraldos del Evangelio y familias amigas participaron en simposios de 
formación realizados en las ciudades brasileñas de Montes Claros (foto 1), en Minas Gerais, y Piraquara (fotos 2 y 3), 
en Paraná, en el mes de noviembre.

M
ar

lo
n 

Fe
rn

an
de

s

M
ar

lo
n 

Fe
rn

an
de

s
A

nt
on

io
 G

er
al

do

Sumario  Sumario



õ João Luis Ribeiro Matos

Elegido por Dios, 
apreciado por los hombres

A

46      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Si todavía hoy nos extasían las construcciones 
góticas, es porque alguien fue capaz  
de expresar en la arquitectura el 
ambiente del Cielo.

bad de Saint-Denis, embajador 
real ante las cortes pontificias, 
primer ministro y consejero 

del rey Luis VI, regente de Francia 
durante la segunda cruzada… Así po-
dríamos comenzar la exhaustiva enu-
meración de los atributos de uno de los 
más grandes hombres de Estado del 
siglo xii.

Sin embargo, tales prerrogativas por 
sí solas no nos moverían a tributarle 
nuestra admiración. ¡Cuán ilusoria y 
pasajera es la alabanza de los hombres! 
Junto a sus glorias terrenas, el inolvi-
dable abad Suger aparece en el firma-
mento de la civilización medieval como 
ejemplo de virtud. Sobre todo, nos ma-
ravilla el hecho de que haya correspon-
dido a una alta vocación: trasladar el 
ambiente del Cielo a la realidad visible 
de esta tierra.

Dotado de admirable inteligencia

El futuro abad vino al mundo en el 
seno de una familia sencilla y piadosa, 
entre 1081 y 1082. El lugar de su naci-
miento sigue siendo incierto y discutido 
por los historiadores. Pero más que su 
ciudad natal, su nombre quedaría liga-
do para siempre al lugar donde recorrió 
gran parte de su itinerario: la célebre 
abadía benedictina de Saint-Denis.

Las benditas paredes de esta aba-
día reciben al pequeño Suger cuando 
tan sólo tiene 10 años. Sus padres lo 
entregan como oblato en manos del 
abad Yves, confiándole su educación. 
En poco tiempo, el joven destaca por 
su propensión y encanto para los estu-
dios, por lo que pronto es puesto junto a 
los alumnos más aplicados. Entre ellos, 
Suger encuentra como compañero de 
estudios al príncipe real Luis, con quien 
entabla una sincera amistad. Durante 
diez años, de 1094 a 1104, el noble com-
parte el mismo trabajo y distracciones 
con el hijo de un campesino.

A los 23 años, Suger pide el hábito 
benedictino. El abad Adán lo acoge 
paternalmente y, discerniendo en él un 
excelente talento intelectual, lo envía 
a estudiar a otras escuelas importan-
tes de Europa. Se dice que poseía una 
admirable elocuencia y una prodigiosa 
memoria, conservando para siempre lo 
que había pasado ante sus ojos tan sólo 
una vez.1

Además de sus cualidades intelec-
tuales, Suger muestra una gran respon-
sabilidad y sentido del orden. Por este 
motivo, al cabo de unos años Adán le 
confía el priorato de Toury-en-Beauce, 
el primero de los monasterios depen-
dientes de Saint-Denis.

Abad de Saint-Denis
A medida que pasan los años, las 

responsabilidades confiadas a Suger 
crecen en importancia. En todas ellas 
obra con precisión y tiene éxito.

En el año 1122, el rey lo nombra su 
consejero y lo envía como embajador 
ante el Santo Padre Calixto II. En el 
camino de regreso, le comunican el 
fallecimiento del abad Adán y que los 
monjes ya lo habían elegido su suce-
sor. Por lo tanto, Suger debe ocupar la 
sede abacial de Saint-Denis.

En su nuevo cargo, el benedictino 
se enfrenta a una situación crítica: el 
monasterio carece de recursos econó-
micos y, sobre todo, muestra una es-
candalosa decadencia de las costum-
bres. La abadía se parece más a una re-
sidencia principesca que a un cenobio 
religioso. Cortesanos y nobles, civiles 
y militares deambulan por los recintos 
internos del edificio con total libertad. 
Desafortunadamente, el veneno del 
mundo también había penetrado hasta 
cierto punto en el alma de Suger y se 
apresura a remediar la crisis financie-
ra, descuidando su misión principal de 
velar por las almas.

Saint-Denis no era la única abadía 
en la que el espíritu de San Benito se 
había desvanecido. Más bien, era sólo 

Th
es

up
er

m
at

 (
C

C
 b

y-
sa

 3
.0

)
Suger, abad de Saint-Denis

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaoluisribeiromatos/


Enero 2025      47

un ejemplo de la situación en la que se 
encontraba un gran número de monas-
terios benedictinos, muchos de ellos 
afiliados a la reforma de Cluny.

La decadencia de esta institución 
coincide históricamente con el floreci-
miento de la familia cisterciense. Encan-
tados por la figura seráfica de fray Ber-
nardo de Claraval, los monjes blancos 
habían abrazado una conducta de total 
renuncia al mundo y rigurosa obser-
vancia de la regla benedictina. No es de 
extrañar que, en poco tiempo, surgieran 
fricciones entre ambos modos de vida.

Entre calumnias y verdades, la pelea 
de cistercienses y cluniacenses llega a 
su clímax. Es menester una intervención 
seria que resuelva el problema. Movido 
por la obediencia, San Bernardo escri-
be una Apología en defensa del estado 
religioso. La obra destaca, inicialmente, 
cómo todas las órdenes deben vivir en 
armonía en el seno de la Iglesia, for-
mando en ella un solo cuerpo. A con-
tinuación, denuncia enérgicamente las 
desviaciones de ciertos monasterios 
cluniacenses, mostrando cómo habían 
abandonado el espíritu religioso. Aten-
to a los detalles, recrimina, entre otros 
puntos, la ausencia de mortificación en 
la comida y en el descanso, el desme-
dido fausto de algunos abades y supe-
riores, y las decoraciones mundanas de 
algunas iglesias y edificios.

Esta denuncia, sumada al mo-
delo de integridad que era el propio 
San Bernardo, mueve a Suger a refor-
mar su comunidad. El fervor del abad 
al celebrar el santo sacrificio, la piedad 
con que asistía al canto del oficio y su 
celo por la liturgia brillan ahora como 
edificantes ejemplos para los monjes 
que, como él, desean plenamente una 
vida de austeridad y perfección. Y el 
vínculo contraído entre ambos abades 
desde entonces se mantendría hasta 
que la muerte los separara. En los pla-
nes de la Providencia, el santo de Cla-

raval se había convertido no sólo en 
el factótum, sino en la luz misma que 
iluminaba el vitral del alma de Suger. 
Y muy pronto ese rosetón produciría 
magníficos reflejos.

Pionero de la arquitectura gótica

Da la impresión de que el propio 
Dios «esperaba» ansiosamente la con-
versión de Suger para confiarle un 
altísimo llamamiento y recompensar 
su alma con nuevos dones. El Todopo-
deroso quería hacer de él un intérprete 
del Cielo para los hombres.

Un capítulo significativo en la his-
toria de Suger fue la reforma llevada 
a cabo en todo el edificio de la abadía 
de Saint-Denis, especialmente con la 
construcción de un nuevo coro para la 
iglesia. En este emprendimiento se de-
finió una innovación arquitectónica: 
columnas altas y esbeltas, con arcos 
que terminan en punta, hacia el cielo. 
Era el inicio del estilo gótico.

A juzgar por las bendiciones in-
herentes a las iglesias que, a partir de 
Saint-Denis, adoptaron el mismo es-

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Elección de Suger como abad, de Juste d’Egmont - Museo de Bellas Artes,  
Nantes (Francia). En la página anterior, imagen del abad en el palacio  

del Louvre e interior de la basílica de Saint-Denis, París

Amonestado por San Bernardo, Suger se convirtió en un ejemplo de 
austeridad y perfección para los monjes de Saint-Denis

tilo, nos damos cuenta de que no hay 
proporción entre el ingenio puramente 
humano y las gracias vinculadas por 
Dios a esos edificios sagrados. Así 
pues, cabe plantearse una cuestión: 
aunque no conste en las fuentes históri-
cas, ¿no le habrá sido revelado a Suger, 
bien por una voz interior, bien por una 
acción angélica, la manera de trans-
formar el lugar de culto en un peque-
ño Cielo? ¿No podría ser este hecho el 
punto de partida de un nuevo régimen 
de gracias, del que el esplendor de la 
Edad Media no era sino el comienzo? 
A suposiciones, que nos parecen tan 
razonables, la historia lamentablemen-
te no responde de forma explícita…

Las obras de restauración duran 
unos años y, finalmente, en junio de 
1144 tuvo lugar la ceremonia de consa-
gración del edificio. Obispos y nobles 
forman un solemne cortejo, encabe-
zado por el propio rey, Luis VII. Las 
reliquias de los santos son expuestas 
para la veneración de los fieles, en par-
ticular, la urna de plata que contiene 
los restos mortales de San Dionisio, 

Sumario  Sumario



48      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

primer obispo de París. La bendi-
ción que impregna el recinto eleva 
a todos a una atmósfera celestial, y 
parecen estar más en el Paraíso que 
en esta tierra.

Regente de Francia

Pasan algunos años y, en 1147, 
el rey se encuentra de nuevo en 
Saint-Denis. Bajo los arcos gó-
ticos, no está a la espera de nin-
guna ceremonia ni inauguración. 
Lo que le llevó allí fue el deseo 
de partir hacia Tierra Santa. En 
la abadía, el Papa en persona le 
entrega el estandarte de mando. 
Era el principio de la segunda 
cruzada. Pero ¿por qué decidió el 
soberano organizar sus ejércitos y 
marchar hacia Jerusalén?

El reinado de Luis VII presenta, 
tristemente, sombras inexcusables. 
Y uno de los graves reproches a su 
comportamiento es la violenta dispu-
ta contra uno de sus vasallos, el conde 
Teobaldo de Champaña. En 1143, el 
monarca devastó la región e incendió 
el pueblo de Vitry-sur-Marne, en los 
dominios del conde. Esta conducta ti-
ránica fue duramente impugnada por 
San Bernardo y Suger, los cuales hicie-
ron que el rey, tras algunas reticencias, 
reconociera su error y restableciera la 
paz. Al volver en sí, se llenó de remor-
dimientos, especialmente por haber co-
metido el sacrílego e injusto crimen de 
prenderle fuego a la iglesia donde se ha-
bían refugiado los habitantes de Vitry.

Deseoso de hacer penitencia por su 
pecado, Luis VII anunció, en la Navi-
dad de 1145, su propósito de partir ha-
cia Tierra Santa. Los nobles enseguida 
lo apoyaron. El Santo Padre, Euge-
nio III, también se mostró de acuerdo 
con la iniciativa. En cambio, San Ber-
nardo y Suger, viendo el peligro que 
significaba para el reino la ausencia 
del soberano, le aconsejaron que de-
sistiera de su intento. Sin embargo, el 
rey estaba seguro de su decisión y dio 
orden de que se llevaran a cabo todos 
los preparativos para la cruzada.

Así, en junio de 1147, Luis VII mar-
cha a Jerusalén y el peso de la nación 
recae enteramente sobre los hombros 
de Suger, nombrado regente contra 
su voluntad. Aquel espíritu que antes 
buscaba ansiosamente nuevos cargos, 
ahora, teniendo a su alcance el primer 
puesto en el reino, protesta, prefirien-
do la soledad y el silencio del claustro. 
Sólo la obediencia al sumo pontífice le 
obliga a aceptar el nombramiento.

Como era de esperar, enseguida 
estallan las primeras revueltas y los 
desórdenes. Los nobles deciden apode-
rarse de las fortalezas reales, algunas 
poblaciones se levantan contra sus pro-
pios obispos, pequeños señores asaltan 
las tierras de los monasterios. Por si 
fuera poco, Roberto de Dreux, herma-
no del soberano, abandona la cruzada 
e intenta hacerse con la corona. Su-
ger resiste y refuerza las guarniciones 
reales. Envía una carta perentoria a 
Luis VII, mostrándole el estado del rei-
no de Francia, y obtiene de Eugenio III 
la excomunión para quienes intentaran 
perturbar la paz de la nación.

Estos acontecimientos precipita-
ron, sin duda, el retorno del monarca, 
que se produce en julio de 1149. Suger, 

finalmente, pudo regresar a su aba-
día, no sin antes recibir, del rey y 
del pueblo, el merecido título de 
«padre de la patria».2

La muerte de un santo

De vuelta en su querida abadía, 
Suger pudo prepararse por fin para 
su encuentro definitivo con Dios. 
El testamento que había escrito 
años antes, en 1137, denota esta 
santa preocupación ¿Qué expresa 
el poderoso abad en previsión de 
su muerte? Arrepentimiento por 
sus años vividos en frivolidad y 
una petición a los monjes para que 
le supliquen a Dios el perdón de sus 
pecados. El humilde recuerdo de 
sus faltas y relajaciones le sirvieron 
de garantía para que, incluso en los 
faustos de la corte y el aplauso del 
mundo, mantuviera intacta su inte-

gridad y, así, pudiera comparecer ante 
el juicio divino con el alma limpia.

El postrer momento se asoma en el 
horizonte próximo de Suger a finales 
de 1150. La gravedad de la muerte, que 
amenazaba con ser inminente, le impele 
a pedir socorro a quien lo había liberado 
del pecado y que ahora podría introdu-
cirlo en el Cielo. Por medio de cartas, 
ambos abades se despiden de este mun-
do con un lenguaje sobremanera eleva-
do. En breve, también lo acompañaría 
San Bernardo hacia la eternidad.

Era el 13 de enero de 1151 cuando 
Suger sintió que había llegado su hora. 
Se despide de la comunidad postrándo-
se ante cada uno. De esta forma, quería 
mostrar su arrepentimiento por las po-
sibles ofensas cometidas contra ellos. 
Tras este sublime gesto de humildad, el 
abad entrega su alma a Dios, mientras 
sus monjes cantan el credo. 

El funeral de Suger, de Juste d’Egmont - Museo  
de Bellas Artes, Nantes (Francia)

En su testamento, el poderoso abad expresa 
arrepentimiento por los años vividos en 

frivolidad y pide a los monjes que imploren a 
Dios el perdón de sus pecados

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

﻿1 Cf. Darras, Joseph-Épiphane. Histoire gé-
nérale de l’Église depuis la création jus-
qu’a nos jours. Paris: Louis Vivès, 1877, 
t. 25, p. 164.

﻿2 Gobry, Ivan. Les moines en Occident. Paris: 
François-Xavier de Guibert, 2008, t. vi, 
p. 119.

Sumario  Sumario



… por qué hay pilas de agua bendita 
en la entrada de las iglesias?

… cuándo surgió la costumbre de cantar 
durante el ofertorio de la misa?

E

E

Enero 2025      49

u  ¿Sabías…  U

l refrescante contacto de la 
yema de los dedos con el agua 
bendita, seguido del superior 

refrigerio espiritual al hacer la señal 
de la cruz, suele marcar la transición 
entre el bullicio de la calle y la paz 
del recinto sagrado al entrar en una 
iglesia católica. Pero ¿te has pre-
guntado alguna vez por qué ocurre 
esto justo a las puertas del templo?

En el Libro del Éxodo leemos 
que Dios le ordenó a Moisés que 
instalara una pila de bronce entre la 
Tienda del Encuentro y el altar para 
que Aarón y sus hijos realizaran allí las 
abluciones rituales previas al servicio 
del culto (cf. Éx 30, 17-21). Más tarde, 
Salomón hizo construir un gran depó-
sito de agua, llamado mar de bronce, 
en el atrio del Templo de Jerusalén para 
que los sacerdotes pudieran purificarse 
antes de comenzar sus funciones dia-
rias (cf. 1 Re 7, 23-26).

Según refiere Eusebio de Cesarea 
(cf. Historia Eclesiástica. L. x, c.  4, 
n.º 40), al erigir lugares de culto, la 

Santa Iglesia mantuvo la costumbre 
de edificar en sus atrios fuentes o es-
tanques —llamados cantharus aqua-
rum—, donde los fieles se lavaban las 
manos y los pies. Estas abluciones ya no 
tenían una finalidad ritual, sino de aseo 

y simbólica: eran una imagen del baño 
regenerador del bautismo y recordaban 
la pureza interior necesaria para entrar 
en la casa de Dios. Sin embargo, seguía 

siendo agua corriente, desprovista de 
cualquier virtud sobrenatural.

Con el paso del tiempo, las 
fuentes primitivas dieron paso a 
las pilas de agua bendita, de menor 
tamaño y colocadas a la entrada 
de las iglesias. Ya a principios del 
siglo ix, Carlomagno prescribía en 

sus Capitulares que en las misas do-
minicales el sacerdote vertiera agua 

bendita en un recipiente apropiado para 
que los fieles se asperjaran antes de en-
trar en el recinto sagrado.

Al hacer la señal de la cruz con 
agua bendita a la entrada de las igle-
sias, nos defendemos de las asechan-
zas del demonio, nos alejamos de las 
cosas del mundo y le pedimos al Es-
píritu Santo que ilumine nuestros co-
razones, infundiendo la devoción, la 
reverencia y el silencio propios de la 
casa de Dios. 

l ofertorio es el rito del santo 
sacrificio en el que se le pre-
sentan al celebrante el pan y el 

vino. Esta entrega la hace el diácono, 
quien, en representación de los fieles, 
le ofrece al sacerdote sus dádivas para 
que éste se las ofrezca a Dios. Las es-
pecies quedarán así benditas, dejando 
de ser materia profana para convertir-
se en algo sagrado, a la espera de ser 
definitivamente transustanciadas en el 
cuerpo y la sangre de Cristo durante la 
consagración.

Los fieles de los tres primeros si-
glos guardaban un respetuoso silen-
cio en este augusto momento. No fue 
hasta el siglo iv, época de San Agus-
tín, cuando en la iglesia de Cartago se 
inició la piadosa costumbre de cantar 
melodías en alabanza a la Divina Ma-
jestad durante el ofertorio. Más tarde, 
el papa San Gregorio Magno extendió 
esta práctica a la Iglesia universal, 
concediéndole una forma propia: una 
antífona acompañada de versos sal-
módicos, que eran interrumpidos en 

el momento en que el sacerdote se vol-
vía hacia los asistentes y les ordenaba: 
Orate fratres… —Orad, hermanos…

Poco a poco, los versos de los sal-
mos desaparecieron y sólo quedó la 
antífona del ofertorio, la más bella, 
sublime y mística melodía de las se-
cuencias gregorianas de la santa misa. 
Expresa el alma del fiel que, en el mo-
mento del santo sacrificio, proclama 
su total dependencia de Dios, confiesa 
que todo lo que tiene le pertenece a Él 
y, por tanto, le ofrece todo su ser. 

Pila de agua bendita de la basílica  
de San Pablo Extramuros, Roma

H
ug

o 
D

K
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario



E
õ P. Louis Goyard, EP P. Louis Goyard, EP

5050            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tendencias y mentalidades  U

La mentalidad de Jesús, 
origen de las santas tendencias

El amor a Nuestro Señor Jesucristo, cuando es auténtico, 
lleva a la sociedad a conformarse con Él. De esta 
fidelidad al bautismo, nace la verdadera civilización.

l paso de Nuestro Señor Je-
sucristo por la tierra provocó 
la mayor explosión de la his-

toria; en el ámbito sobrenatural, de la 
gracia y de la salvación, sin duda, pero 
no solamente. La «fuerza de impacto» 
de la Redención se dejó sentir mucho 
más allá, hasta alcanzar los confines 
del obrar humano.

De hecho, es difícil expresar hasta 
dónde se extendieron los desmanes de 
la Antigüedad pagana, así como a qué 
punto las tinieblas cubrieron los más 
diversos ámbitos de las civilizaciones 
que entonces, tímidamente, buscaban 
salir de la barbarie.

Entre los pueblos antiguos, la vida 
humana a menudo era considerada 
como algo desechable y sin valor. Las 
fuentes historiográficas abundan en el 
registro de prácticas crueles, como los 
innumerables infanticidios que tuvieron 
lugar en Roma o Esparta. Allí, el Estado 
no toleraba que sus ciudadanos tuvieran 
alguna deformidad o mala constitución; 
en consecuencia, se les encargaba a los 
padres la bárbara tarea de dar muerte a 
aquellos hijos incómodos para la socie-
dad. También se recurría con frecuencia 
a la eutanasia, habitual práctica en la 
cultura helénica, donde la vejez era te-
mida y el suicidio pregonado, por cier-
tas corrientes, como forma legítima de 
liberarse del sufrimiento físico o de la 
frustración emocional.

El erudito P. Monsabré,1 célebre 
orador sacro dominico, recoge de los 
más renombrados historiadores un 
cuadro aterrador de los crímenes co-
metidos por los pueblos paganos: adul-
terios, incestos, libertinaje, orgías, 
robos, fraudes, crueldad… Se hacía 
apología del crimen, de los vicios más 
variados, de las pasiones más perver-
sas. Diversas religiones ofrecían sa-
crificios humanos regularmente. Las 
mujeres eran tratadas como viles ob-
jetos, cuando no deshonradas y agre-
didas. Los esclavos, utilizados como 
animales, estaban tan expuestos a los 
desvaríos de sus amos que podían aca-
bar siendo ejecutados de un momento 
a otro, sin motivo alguno.

¿Y qué decir de la institución fa-
miliar? En Roma, se fue marchitando 
poco a poco. Si Cornelia, famosa ma-
trona patricia que dio origen a los re-
formadores Gracos, había dado a luz a 
doce hijos, a principios del siglo ii a. C. 
ya se consideraba una excepción las pa-
rejas que llegasen a tres. Se evitaba el 
matrimonio, mientras que el divorcio 
se volvía tan común que nadie se mo-
lestaba en darle ningún viso de justifi-
cación: bastaba con el simple deseo de 
cambio. Todo ello iba acompañado —y 
no podía ser de otro modo— de la ins-
trumentalización de la mujer y del niño.

Sin embargo, incluso en sociedades 
como la egipcia, donde la figura feme-

nina aún gozaba de un considerable 
respeto, se multiplicaban otros tipos de 
indecencias, como las uniones contra-
rias a la naturaleza —hablamos aquí 
esencialmente del incesto, que estaba 
muy extendido en aquel pueblo.

Ahora bien, ese deterioro no se limi-
taba al ámbito de las costumbres y los 
preceptos éticos. El historiador Henri 
Daniel-Rops establece un curioso pa-
ralelismo o, mejor dicho, una relación 
directamente proporcional entre la mo-
ralidad y la fuerza creativa en el cam-
po artístico y del pensamiento: cuando 
aquella disminuía, ésta también se veía 
afectada. Como ejemplo de esta tesis, el 
autor menciona la Roma decadente, cu-
yas obras maestras, «nacidas en la siem-
bra del suelo latino con el grano heléni-
co»,2 duraron poco, siendo seguidas por 
una época de copias serviles, tanto en 
las artes plásticas como en la literatura.

Encontramos una conclusión pare-
cida —aunque con una interpretación 
completamente distinta— en la pluma 
de un historiador ateo como Will Du-
rant,3 quien constataba la existencia 
de una relación entre la reforma de las 
costumbres y el florecimiento artístico 
en el antiguo Egipto.

En determinado momento nace Je-
sucristo y se inicia un proceso vencedor 
destinado a transformar el mundo entero.

Al introducir en el hombre una par-
ticipación de la propia vida divina, el 

S
an

tia
go

 V
ie

to

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eslouisgoyard/


bautismo lo deificó y lo convirtió en 
templo del Espíritu Santo (cf. 1 Cor 3: 
16-17; 6, 19). Poco a poco, la acción del 
Paráclito en las almas, coadyuvada por 
la fidelidad a la gracia santificante, fue 
sublimando no sólo la comprensión de 
Dios y su ley, sino que modificó la vi-
sión misma del universo. Por lo tanto, 
la humanidad pudo adquirir gradual-
mente una nueva manera de amar, 
sentir, juzgar y actuar, cada vez más 
conforme a la mentalidad de Nuestro 
Señor Jesucristo.

El esfuerzo evangelizador de los 
Apóstoles, discípulos y Padres de la 
Iglesia, junto con la influencia y acción 
de una multitud de santos, inspiró un 
carácter de alma sin precedentes, ba-
sado en la práctica de los mandamien-
tos y hecho todo de elevación y santi-
dad. Así pues, de tal modo se reformó 
el cuerpo social que el papa León XIII 
pudo afirmar: «Hubo un tiempo en que 
la filosofía del Evangelio gobernaba los 
Estados».4 De hecho, la mentalidad que 
dio origen a la civilización cristiana a tal 
punto impregnó la sociedad que modeló 
todos los ámbitos del obrar humano, or-
denando incluso sus propias tendencias.

Del latín tendere, la tendencia es una 
inclinación o propensión hacia algo. 
Todo hombre posee instintivamente una 
serie de simpatías y antipatías, deseos o 
temores, admiraciones o desprecios con 
relación a todo lo que le rodea. Nos gus-
tan ciertas personas y detestamos a otras; 
algunas situaciones nos atraen, otras nos 
ahuyentan; nos agradan determinadas 
fragancias, colores, formas y melodías, 
mientras que otras nos causan repulsión, 
apatía o aburrimiento. De manera que 
tendemos naturalmente hacia lo que re-
percute positivamente en nosotros y tra-
tamos de evitar lo contrario.

Pero ¿cuál es la causa de estas reac-
ciones? Según el consagrado axioma 
filosófico, similis simili gaudet: lo se-
mejante se alegra con lo semejante. Por 
eso, los principios, criterios y experien-
cias que componen nuestra mentalidad 

nos llevan a tender hacia lo que se iden-
tifica con ella, condicionando nuestra 
interpretación del mundo, nuestro senti-
do de finalidad, nuestro arbitrio moral, e 
influyendo en todos nuestros actos.

Ahora bien, esto es exactamente lo 
que ocurrió con la civilización cristia-
na, porque el amor de Jesucristo que 
animaba a los medievales los llevó a 
querer hacer todas las cosas, incluso 
las más ínfimas, semejantes a Él.

Al despedirse de los suyos, el Señor 
les dio el mandato de ir por el mundo 
entero y predicar el Evangelio «a toda 
la creación» (Mc 16, 15). Por consi-
guiente, no sólo los hombres gozan del 
derecho a la evangelización: esta «obra 
de misericordia» debe extenderse a toda 
criatura…, aun a las irracionales o inclu-
so a aquellas que no tienen vida. Según 
algunos comentaristas, esto se traduce 
en una ordenación de la creación mate-
rial de acuerdo con los criterios del Rei-
no de Dios, generando frutos en la cul-
tura, la literatura, el arte, la lengua, etc.

Como lo atestigua la historia del 
pueblo elegido, en la amplia enseñanza 
de los salmos, siempre que la humani-
dad opta por seguir la voluntad de Dios 
y practicar sus mandamientos, todo 
florece y prospera. En cambio, cada 
vez que la sociedad se aparta del Señor, 
todo decae y los pueblos se ven amena-
zados con regresar a las tinieblas de la 
barbarie y de la inhumanidad. Por cier-
to, no es otro el mensaje que una vez 
más la Santísima Virgen trajo al mun-
do, al aparecerse en Fátima.

Por lo tanto, esta nueva sección de la 
revista Heraldos del Evangelio aspira a 
presentar aspectos variados de la civili-
zación cristiana sobre los cuales incidió 
la preciosísima sangre del Redentor, 
como expresión de su mentalidad, 
contrastándolos, siempre que fuere 
necesario, con manifestaciones de 
mentalidades opuestas. Espera-
mos con ello fomentar en nues-
tros lectores el entusiasmo 
por el «perfume de Cris-

to» que emana de las páginas del Evan-
gelio y mover los corazones a imitar el 
ejemplo de Nuestra Señora, hasta que 
la sociedad se conforme enteramente al 
ideal que regirá su Reino. 

﻿1 Cf. Monsabré, op, Jacques-Marie-Louis. 
Exposition du dogme catholique. Prépara-
tion de l’Incarnation. Carème 1877. 11.ª ed. 
Paris: Lethielleux, 1905, pp. 244-247.

﻿2 Daniel-Rops, Henri. La Iglesia de los 
Apóstoles y de los mártires. Barcelona: 
Luis de Caralt, 1955, p. 125, nota 11.

﻿3 Cf. Durant, Will. Story of Civilization. 
Our Oriental Heritage. New York: Simon 
and Schuster, 1942, t. i, pp. 192-193; 210.

﻿4 León xiii. Immortale Dei, n.º 28.

Sagrado Corazón de Jesús - Casa Monte Carmelo, Caieiras (Brasil)

Tim
othy Ring

Sumario  Sumario



N

Misericordia 
inagotable y 

transformante

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

La Virgen con el Niño – 
Colección privada

uestra Señora está presente en 
la ininterrumpida lucha que 

cada hombre libra contra sus defec-
tos, para adquirir mayores virtudes. 
Y aunque no nos acordemos de Ella, 
María intercede por nosotros desde lo 
alto del Cielo, con una misericordia 
que ninguna forma de pecado puede 
agotar.

Porque es propio de la grandeza de 
la Madre de Dios, en quien todo es ad-
mirable y extraordinario, ser un in-
menso y perfecto refugio. Siempre que 
el pecador recurre a Ella, la Virgen 
Santísima, llena de bondad, lo prote-
ge, le concede todo tipo de perdón, lim-
pia su alma, le da fuerzas para prac-
ticar la virtud y lo transforma de hijo 
pródigo en hombre bueno y fiel.

Plinio Corrêa de Oliveira


	_Hlk183028782

