
N.° 259 - Febrero 2025

La conversión,  La conversión,  
¿un llamamiento todavía ¿un llamamiento todavía 

actual?actual?



E

Él mide la profundidad  
de tu amor

staba yo triste por mi conducta pasa-
da, por mis pecados de orgullo, mi im-

paciencia, mi pusi-
lanimidad, etc. Y en-
tonces fue cuando vi-
no Jesús.

Me dijo: «Tus im-
perfecciones actua-
les, tus faltas pasadas, 
ya que las detestas, no 
pueden desagradarme. 
Sírvete de ellas pa-
ra elevarte hasta mí. 
Has sabido humillar-
te y vine corriendo ha-
cia ti. Humíllate de 
nuevo, continuamen-
te, siempre. Quiero 
que seas muy humil-
de. Aprecia no poder 
hacer nada por ti mis-
ma, porque esa inca-
pacidad te pone en la 
dulce obligación de mantenerte siempre uni-
da a mi divino Corazón por el amor, la grati-
tud y la oración.

»Aprecia no ser nada por ti misma, porque 
esa nada te coloca en una completa depen-
dencia de tu amado Maestro, a quien amas 
por encima de todo, mi querida Yvonne…, 
por encima de todo, ¿no es así?, y más que a 
ti misma.

»Sí, me compadezco de tu flaqueza, por-
que tienes buena voluntad…, porque has sa-

bido combatir, per-
donar generosamen-
te, porque has sabi-
do abismarte.

»Te llenaré de mi 
luz, te inundaré de 
consolación, te re-
vestiré de mi fuerza, 
pero también te daré 
sufrimiento.

»Me encanta ver 
luchar a los que 
amo. Será un sufri-
miento íntimo, un 
sufrimiento ocul-
to, para que yo sea 
tu único consola-
dor. Las criaturas no 
siempre te compren-
derán…, pero ¡yo 
estaré ahí! Te perse-

guirán, te contradecirán…, no te creerán, pe-
ro yo te consolaré. […] Y serás una santa».

Jesús tomó mi cabeza, la acercó a su Cora-
zón y luego, enderezándose, dijo: «Pero […] 
no te atormentes».

LAURENTIN, René. Biographie  
d’Yvonne Aimée de Malestroit (1901-1951). Paris: 

François-Xavier de Guibert, 1999, t. ii, p. 49.

Yvonne Aimée de Malestroit,  
foto de su documento de identidad

R
ep

ro
du

cc
ió

n



Año XXIII, número 259, Febrero 2025

Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40.836- 1999

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores.

Sumario

12 La gracia, en un instante, 
revive a la humanidad

9 ¿Cómo tener éxito en 
nuestros emprendimientos?

24 ¿Cómo es la conversión a la 
Contra-Revolución?

Sabiduría de la cruz: alivio 
para la locura del pecado32

u Preguntan los lectores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   4

u Editorial

¡El Reino de los Cielos está cerca! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   5

u La voz de los Papas

Un llamamiento divino silenciado . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   6

u La liturgia dominical

La mirada de la fe y la vía dolorosa. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   8
La humanidad ha fracasado porque  
ha obrado sin Dios . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   9
¿Confiar en Dios o confiar en el hombre? . .  .  .  .  .  10
Perdonar es cosa de gigante . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  11

u Tesoros de Mons. João

Conversión: una iniciativa de Dios. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

u Tema del mes –  
Grandes conversiones

Teodoro Ratisbona, un auténtico hijo de  
Israel – De la sinagoga a la Iglesia Católica. .  .  .  .  16
Roy Schoeman, progresivo desvelo de la fe – 
Perseguido por Dios, llamado por María. .  .  .  .  .  .  .  20

u Santo Tomás enseña

Nadie puede recuperarse por sí mismo. .  .  .  .  .  .  .  .  23

u Un profeta para nuestros días

En batalla por las almas. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  24

u Jacques Fesch: del crimen al Cielo –  
Una nueva creación . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  28

u ¿Qué dice el catecismo?
¡¿Yo también tengo que convertirme?! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  31

u ¡No sea loco!. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  32

u Vidas de Santos

Los Siete Santos Fundadores de la Orden de 
los Servitas – Un árbol robusto y frondoso. . . . . .  34

u Doña Lucilia –  
Luces de una maternal intercesión

¡Doña Lucilia está realmente a mi lado!. .  .  .  .  .  .  .  .  38

u Heraldos en el mundo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  42

u Historia, maestra de la vida

Los verdaderos conquistadores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  46

u ¿Sabías…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  49

u Tendencias y mentalidades

¿Dos formas de «ser dios»?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  50

R
ep

ro
du

cc
ió

n
R

ep
ro

du
cc

ió
n

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

S
te

fa
no

 G
av

ila
ne

s









































õ P. Ricardo José Basso, EP

4      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Envíe las preguntas para el P. Ricardo al correo 
preguntanloslectores@heraldos.org

u Preguntan los lectores  U

Perder el tiempo es pecado Perder el tiempo es pecado ¿¿contra qué mandamientocontra qué mandamiento??
Catarina de Assis Fonseca – Recife (Brasil)

Nuestra consultante ya da por sentado que perder el tiem-
po es pecado…, ¡y tiene toda la razón! Ahora bien, para que 
todo quede muy claro, la primera pregunta sería: ¿qué es 
perder el tiempo?

Causa mucha preocupación hoy en día, y no sin funda-
mento, desperdiciar agua o alimentos, pero se presta me-
nos atención al despilfarro del tiempo, otra preciosísima 
criatura de Dios, de la que tendremos que rendirle serias 
cuentas. Sin embargo, el motivo por el que el desperdi-
cio de cualquier bien que nos ha sido dado por el Creador 
constituye una falta es el mismo: no usarlo conforme al 
buen orden de las cosas, sino de manera insensata, capri-
chosa, irracional. Ahora bien, una de las definiciones del 
pecado consiste precisamente en actuar de modo contrario 
a la recta razón.

Así pues, pasar horas navegando inútilmente en internet, 
por ejemplo, viendo vídeos que no nos aportarán ningún be-
neficio, mientras tenemos otras innumerables obligaciones, 
constituye realmente un pecado de pérdida de tiempo.

Como todo pecado, perder el tiempo es contrario al primer 
mandamiento, porque en lugar de amar a Dios sobre todas las 
cosas y actuar de acuerdo con Él, damos prioridad a satisfacer 
un capricho personal. Pero, dependiendo de cada caso con-
creto, esta falta puede también ofender otros mandamientos: 
el cuarto, si perdemos tiempo cuando sería nuestra obligación 
ejercer algún deber de estado —por ejemplo, la educación y 
cuidado de los hijos, en el caso de los padres— o cuando el 
hijo menor malgasta su tiempo contrariamente a una prohibi-
ción expresa del padre o de la madre; el séptimo, si nos ocu-
pamos en diversiones durante las horas de trabajo, en vez de 
realizar el servicio por el que recibimos el sueldo; el sexto y 
el noveno, si perdemos el tiempo viendo algo contrario a la 
castidad o poniéndonos en ocasión de hacerlo; el quinto, si 
con esa actitud insensata escandalizamos a los demás, y así 
sucesivamente.

Seamos, pues, muy serios en el uso de esta preciosa cria-
tura de Dios, que «huye irreparablemente» (Virgilio. Geór-
gicas. L. iii, 284).

¿¿Por qué los heraldos usan botasPor qué los heraldos usan botas??
José Leite Filho – Belo Horizonte (Brasil)

Por muchas razones… En primer lugar, porque denotan el 
carácter misionero de la vida de los heraldos, los cuales están 
dispuestos a recorrer cualquier distancia para evangelizar.

Consideremos, sin embargo, un simbolismo más profun-
do, de carácter sobrenatural, bien indicado por las palabras 
de la Sagrada Escritura: «Pongo hostilidad entre ti y la mu-
jer, entre tu descendencia y su descendencia; ésta te aplas-
tará la cabeza cuando tú la hieras en el talón» (Gén 3, 15). 
A nuestro fundador, Mons. João Scognamiglio Clá Días, 
siempre le fascinó este pasaje del Génesis, llamado Protoe-

vangelio porque contiene una verdadera profecía de toda la 
historia de la salvación, en función de Nuestro Señor Jesu-
cristo y de Nuestra Señora.

Explicaba él que todos los hijos y esclavos de amor de Ma-
ría Santísima deben estar en constante lucha contra la ser-
piente, vigilantes para no caer en sus trampas y ser heridos 
por ella. Y ese carácter militante de nuestra lucha en la tierra 
—tan presente en el carisma de los heraldos por la nota de 
disciplina que Mons. João imprimió en su obra— se expresa 
muy acertadamente en unas bonitas y resistentes botas.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardojosebasso/



N.° 259 - Febrero 2025

La conversión, 
La conversión, 

¿un llamamiento todavía 

¿un llamamiento todavía 

actual?actual?

C

¡El Reino de los Cielos 
está cerca!

Febrero 2025      5

Editorial

Predicación de 
Jesús y conversión 
de Santa María 
Magdalena - Iglesia 
de la Magdalena, 
Angers (Francia)

Foto: João Paulo Rodrigues

uando hablamos de conversión, es frecuente que nos vengan a la mente perso-
najes antiguos como Pablo de Tarso, Magdalena y Agustín, todos ellos santos 
y convertidos tras incursiones en el abismo del pecado. En cuanto a la na-

turaleza de la conversión, ya se ha dicho mucho acerca del vocablo metanoia, que 
significa cambio de mentalidad.

Sin embargo, sería una miopía intelectual circunscribir la conversión a esos casos 
individuales y temporales, así como a una superficial «reforma mental», prometida 
al por mayor por charlatanes de ayer y de hoy. La conversión es la propia esencia 
de la misión de Nuestro Señor Jesucristo, quien se denominó a sí mismo «camino» 
(Jn 14, 6) hacia el Padre.

La Sagrada Escritura prodiga metáforas para ilustrar la conversión: es una transi-
ción de las tinieblas a la luz (cf. Hch 26, 18), de la vida según la carne a la vida según 
el espíritu (cf. Gál 6, 8), un segundo nacimiento (cf. Jn 3, 6), el paso de un estado de 
muerte hacia la vida (cf. Jn 5, 21-29). Se trata, en definitiva, de despojarse del «hom-
bre viejo» para revestirse del nuevo (cf. Col 3, 9-10).

La conversión forma parte de la misión de la Iglesia de evangelizar no sólo a in-
dividuos, sino también a grandes grupos de personas. Ya en el Antiguo Testamento, 
Jonás convierte con su predicación a la importante ciudad de Nínive (cf. Jn 3, 4-10). 
Y en los primeros tiempos de la Iglesia Apostólica, el número de conversos ascendía 
a cinco mil, contando únicamente los hombres (cf. Hch 4, 4).

Más tarde, miles de súbditos se convirtieron tras el bautismo del rey Clodoveo en 
la Navidad del 496. Cien años después, el papa San Gregorio Magno enviaba a la en-
tonces inexpugnable Britania —César ya había intentado someterla con seis mil sol-
dados…— cuarenta monjes bajo la égida de San Agustín de Canterbury; a poco el 
monarca Etelberto se convirtió y luego todo el reino. Lo que había sido imposible para 
seis legiones romanas se hizo realidad con la denominada «misión gregoriana»…

Podemos mencionar también el gran peso que tuvo Carlomagno en la conversión 
de los pueblos eslavos, empezando por Moravia; y citar la conversión de albigen-
ses por Santo Domingo, de calvinistas por San Francisco de Sales, de luteranos por 
San Pedro Canisio, de miles de hindúes por San Francisco Javier, de innumerables 
indios… por la propia Virgen, bajo la advocación de Guadalupe. Recordemos igual-
mente el caso de Ruanda, que tras la Primera Guerra Mundial pasó de quince mil ca-
tólicos a quinientos cincuenta mil en tan sólo veinticinco años, gracias al apostolado 
de los misioneros de África, los llamados «Padres Blancos».

Además, está claro que los llamamientos de Nuestra Señora en Fátima apuntan a una 
conversión universal. Pero ¿cuándo sucederá esto? Debemos desear con toda nuestra 
alma que sea hoy. En efecto, San Agustín afirmaría una vez, refiriéndose al momento de 
la conversión: Si aliquando, cur non modo? —Si algún día, ¿por qué no ahora?

De hecho, tanto Juan el Bautista como el propio Cristo, tras convocar la citada 
metanoia, concluían: «Está cerca el Reino de los Cielos» (Mt 3, 2; 4, 17). Y con 
similares palabras Jesús convocaba a los Apóstoles a que se dirigieran a las ovejas 
descarriadas de la casa de Israel (cf. Mt 10, 6-7). Ahora bien, si hoy la grey está cada 
vez más apartada del camino, es más actual que nunca proclamar a los cuatro vien-
tos: «¡El Reino de los Cielos está cerca!». 

Sumario  Sumario



6      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La voz de los Papas  U

Un llamamiento divino 
silenciado

Como dijo el papa Juan Pablo II, hoy la llamada a la conversión se 
pone en tela de juicio o pasa en silencio. Se ve en ella un acto de 
«proselitismo»; se dice que basta ayudar a los hombres a ser más 
hombres o más fieles a la propia religión. Pero se olvida que toda 

persona tiene el derecho a escuchar la Buena Nueva de Cristo.

Impelidos a socorrer a los 
hermanos alejados de la fe

No hay necesidad más urgente que 
la de «dar a conocer las inconmensu-
rables riquezas de Cristo» (Ef 3, 8) a 
los hombres de nuestra época. No hay 
empresa más noble que la de levantar 
y desplegar al viento las banderas de 
nuestro Rey ante aquellos que han se-
guido banderas falaces y la de recon-
quistar para la cruz victoriosa a los que 
de ella, por desgracia, se han separado. 
¿Quién, a la vista de una tan gran mul-
titud de hermanos y hermanas que, ce-
gados por el error, enredados por las 
pasiones, desviados por los prejuicios, 
se han alejado de la verdadera fe en 
Dios […], no arderá en caridad y dejará 
de prestar gustosamente su ayuda?

Fragmentos de: PÍO XII. 
Summi pontificatus, 20/10/1939.

Son más acreedores de 
nuestra ayuda quienes 

desconocen a Dios

¿Qué clase de hombres más acree-
dores de nuestra ayuda fraternal que 
los infieles, quienes, desconocedores 
de Dios y presa de la ceguera y de las 
pasiones desordenadas, yacen en la más 
abyecta servidumbre del demonio? Por 
eso, cuantos contribuyeren, en la medi-
da de sus posibilidades, a llevarles la luz 

de la fe, principalmente ayudando a la 
obra de los misioneros, habrán cumpli-
do su deber en cuestión tan importante y 
habrán agradecido a Dios de la manera 
más delicada el beneficio de la fe.

Fragmento de: BENEDICTO XV. 
Maximum illud, 30/11/1919.

Iluminar las almas con la 
luz de Cristo:  

la más perfecta caridad

Si Cristo puso como nota caracte-
rística de sus discípulos el amarse mu-
tuamente (cf. Jn 13, 35; 15, 12), ¿qué 
mayor y más perfecta caridad podre-
mos mostrar a nuestros hermanos que 
el procurar sacarlos de las tinieblas de 
la superstición e iluminarlos con la ver-
dadera fe de Jesucristo? Este beneficio, 
no lo dudéis, supera a las demás obras y 
demostraciones de caridad tanto cuanto 
aventaja el alma al cuerpo, el Cielo a la 
tierra y lo eterno a lo temporal.

Fragmento de: PÍO XI. 
Rerum Ecclesiæ, 28/2/1926.

«Evangelizar a los pobres»: 
la limosna más grande

Cierto es que Dios alaba grandemen-
te la piedad que nos mueve a procurar 
el alivio de las humanas miserias: mas, 
¿quién negará que mayor alabanza me-

recen el celo y el trabajo consagrados 
a procurar los bienes celestiales a los 
hombres, y no ya las transitorias venta-
jas materiales? Nada puede ser más gra-
to […] a Jesucristo, Salvador de las al-
mas, que dijo de sí mismo por el profeta 
Isaías: «Me ha enviado a evangelizar a 
los pobres» (Lc 4, 8).

Fragmentos de: SAN PÍO X. 
Acerbo nimis, 15/4/1905.

No hay verdadera 
evangelización sin 

conversión

Evangelizar significa para la Iglesia 
llevar la Buena Nueva a todos los am-
bientes de la humanidad y, con su influ-
jo, transformar desde dentro, renovar 
a la misma humanidad: «He aquí que 
hago nuevas todas las cosas» (Ap 21, 5). 
Pero la verdad es que no hay humanidad 
nueva si no hay en primer lugar hombres 
nuevos con la novedad del bautismo y de 
la vida según el Evangelio.

La finalidad de la evangelización 
es, por consiguiente, este cambio in-
terior y, si hubiera que resumirlo en 
una palabra, lo mejor sería decir que la 
Iglesia evangeliza cuando, por la sola 
fuerza divina del mensaje que procla-
ma, trata de convertir al mismo tiem-
po la conciencia personal y colectiva 
de los hombres, la actividad en la que 

Sumario  Sumario



Febrero 2025      7

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

ellos están comprometidos, su vida y 
ambiente concretos.

Fragmento de: SAN PABLO VI. 
Evangelii nuntiandi, 8/12/1975.

La llamada a la conversión 
ha sido silenciada

Hoy la llamada a la conversión, que 
los misioneros dirigen a los no cristia-
nos, se pone en tela de juicio o pasa en 
silencio. Se ve en ella un acto de «pro-
selitismo»; se dice que basta ayudar a 
los hombres a ser más hombres o más 
fieles a la propia religión; que basta 
formar comunidades capaces de tra-
bajar por la justicia, la libertad, la paz, 
la solidaridad. Pero se olvida que toda 
persona tiene el derecho a escuchar la 
Buena Nueva de Dios que se revela y 
se da en Cristo.

Fragmentos de: SAN JUAN PABLO II. 
Redemptoris missio, 7/12/1990.

el deber de la 
evangelización es un 

mandato de Cristo

Si verdaderamente la Iglesia, como 
decíamos, tiene conciencia de lo que el 
Señor quiere que sea, surge en ella una 
singular plenitud y una necesidad de 
efusión, con la clara advertencia de una 
misión que la trasciende y de un anun-
cio que debe difundir. Es el deber de la 
evangelización. Es el mandato misione-
ro. Es el ministerio apostólico. […] El 
deber congénito al patrimonio recibido 
de Cristo es la difusión, es el ofreci-
miento, es el anuncio, bien lo sabemos: 
«Id, pues, enseñad a todas las gentes» 
(Mt 28, 19) es el supremo mandato de 
Cristo a sus apóstoles.

Fragmentos de: SAN PABLO VI. 
Ecclesiam suam, 6/8/1964.

La Iglesia nació para 
hacer partícipes de la 

Redención a los hombres

La Iglesia ha nacido con el fin de 
que, por la propagación del Reino de 

Cristo en toda la tierra, para gloria de 
Dios Padre, todos los hombres sean 
partícipes de la Redención salvadora, y 
por su medio se ordene realmente todo 
el mundo hacia Cristo. Toda la activi-
dad del Cuerpo Místico, dirigida a este 
fin, se llama apostolado, que ejerce la 
Iglesia por todos sus miembros y de 
diversas maneras; porque la vocación 
cristiana, por su misma naturaleza, es 
también vocación al apostolado. […]

Por consiguiente, se impone a todos 
los fieles cristianos la noble obligación 
de trabajar para que el mensaje divino 
de la salvación sea conocido y acepta-
do por todos los hombres de cualquier 
lugar de la tierra.

Fragmentos de: SAN PABLO VI. 
Apostolicam actuositatem, decreto del  

Concilio Vaticano II, 18/11/1965.

La misión evangelizadora 
de la Iglesia durará hasta 

el final de los tiempos

Jesús resucitado confió a sus Após-
toles la misión de «hacer discípulos» a 
todas las gentes, enseñándoles a guar-
dar todo lo que Él mismo había man-
dado. Así pues, se ha encomendado 
solemnemente a la Iglesia, comunidad 

de los discípulos del Señor crucifica-
do y resucitado, la tarea de predicar el 
Evangelio a todas las criaturas. Es un 
cometido que durará hasta al final de 
los tiempos. Desde aquel primer mo-
mento, ya no es posible pensar en la 
Iglesia sin esta misión evangelizadora.

Fragmento de: SAN JUAN PABLO II. 
Pastores gregis, 16/10/2003.

Falta a su grave obligación 
el pastor que no atrae a 

Cristo las ovejas apartadas

La Iglesia misma no tiene otra razón 
de existir sino la de hacer partícipes 
a todos los hombres de la Redención 
salvadora, por medio de la dilatación 
por todo el mundo del Reino de Cristo. 
Por donde se ve que quien, por la divi-
na gracia, tiene en el mundo las veces 
de Jesucristo, Príncipe de Pastores, no 
sólo no debe contentarse con defender y 
conservar la grey del Señor ya a él con-
fiada, sino que faltaría a una de sus más 
graves obligaciones si no procurase con 
todo empeño ganar y atraer a Cristo las 
ovejas aún apartadas de Él.

Fragmento de: PÍO XI. 
Rerum Eclesiae, 28/2/1926.

La Iglesia ha nacido con el fin de que todos los hombres sean partícipes  
de la Redención salvadora, dilatando por el mundo el Reino de Cristo

«Conversión de los indios», de Felipe Gutiérrez -  
Antigua Basílica de Guadalupe, Ciudad de México

Sumario  Sumario



õ P. Carlos Javier Werner Benjumea, EP

La mirada de la fe y  
la vía dolorosa

L

8      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La liturgia dominical  U

Simeón fue 
inspirado por 
el Espíritu 
Santo para 
discernir la 
grandeza de 
la pareja que 
entraba en el 
Templo con un 
niño radiante, 
previendo pro-
féticamente 
la vía de dolor 
y gloria que 
recorrerían

Fiesta de la Presentación del Señor

as obras de Dios son grandiosas y proclaman 
su gloria. Sin embargo, el hombre mediocre 
no se da cuenta de que detrás de esas mara-

villas están los dedos de artista del Señor del Cielo 
y de la tierra, que ha modelado a todos los seres a 
imagen de su sublime bondad. La creación esconde 
un misterio que sólo una mirada iluminada por la 
fe es capaz de entrever.

Así era la mirada de Simeón, hecha 
para elevarse a los más altos piná-
culos de la contemplación. Su 
corazón varonil e inocen-
te, dócil a la inspiración 
del Espíritu Santo, in-
tuyó que era voluntad 
divina que fuera al 
Templo y allí, en me-
dio de la multitud de 
devotos, supo discer-
nir la providencialidad 
de una joven pareja y, 
sobre todo, la misión del 
niño que iba acunado en los 
brazos de la más graciosa de 
las madres. ¿Qué vislumbró 
en el pequeño Jesús y en su 
Madre?

Simeón era «justo y 
piadoso, que aguardaba el consuelo de Israel» 
(Lc 2, 25); por eso, su primera intuición fue la de 
estar ante aquel que rescataría al pueblo de sus peca-
dos, como él mismo afirmaría en su inspirado cán-
tico: «Mis ojos han visto a tu Salvador» (Lc 2, 30). 
Había encontrado al Mesías antes de cerrar los ojos 
a esta vida, como le había confiado el Espíritu Santo 
en lo más íntimo de su corazón (cf. Lc 2, 26).

Lejos del perfil edulcorado con el que una fingi-
da piedad presenta a Nuestro Señor, la percepción 
de Simeón fue profética hasta el último punto. El 
Mesías sería puesto para que «muchos en Israel 

caigan y se levanten», un auténtico «signo de con-
tradicción» para que se manifestaran «los pensa-
mientos de muchos corazones» (Lc 2, 34-35).

Era, por tanto, un divisor de aguas que desenmas-
cararía a los falsos buenos, los cuales habían transfor-
mado la verdadera religión en un instrumento para su 
propia vanagloria y beneficio deshonesto. Erguiría a 

los pecadores contritos y a los inocentes, y humi-
llaría a quienes pretendían ostentar una 

influencia inmerecida.
Para ello, no obstante, ten-
dría que padecer mucho. 

Aunque Simeón no lo 
diga tan abiertamente, 
la profecía sobre el 
sufrimiento futuro 
de la Santísima Vir-
gen deja claro que la 
misión mesiánica im-
plicaría un lancinante 

sacrificio, que reper-
cutiría en el Corazón de 

María como una espada 
de dolor (cf. Lc 2, 35). La 
vía del Redentor, y también 
la de la Corredentora inse-
parablemente unida a Él, 
estaría repleta de luchas y 

coronada por un dramático holocausto.
También nosotros estamos llamados a seguir al 

Señor y a su Santísima Madre, recorriendo el ca-
mino del sufrimiento y del combate. ¿Estamos dis-
puestos a emprender esa vía de dolor y gloria? Cier-
tamente no nos faltará el consuelo y el auxilio divi-
no, pero hemos de mirar de frente esta perspectiva, 
arrodillarnos y suplicar gracias abundantes para 
culminar nuestra lucha con la gallardía de San Pa-
blo: «He combatido el noble combate, he acabado la 
carrera, he conservado la fe: dame ahora el premio 
de tu gloria» (cf. 2 Tim 4, 7-8). 

«Presentación del Niño Jesús en el Templo»,  
de Álvaro Pires – Museo Metropolitano  

de Arte, Nueva York

Reproducción

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/escarlosjavierwernerbenjumea/


õ P. Alex Barbosa de Brito, EP

La humanidad  
ha fracasado porque  
ha obrado sin Dios

E

Febrero 2025      9

«Cuando los 
hombres se 
deciden a 
cooperar con 
la gracia de 
Dios, son las 
maravillas 
de la historia 
las que así 
obran», pues 
«no hay nada 
que pueda 
derrotar a un 
pueblo virtuoso 
y que verda-
deramente 
ama a Dios»

V Domingo del Tiempo Ordinario

l mundo, con todas sus instituciones, pare-
ce dominado por el mal —llamado Revo-
lución por el Prof. Plinio Corrêa de Olivei-

ra— y sigue caminos sinuosos, «progresando ince-
santemente hacia su trágico final».1 Pero el bien, es 
decir, la Contra-Revolución, es invencible, porque 
cuenta con un dinamismo incalculable, «cierta-
mente superior al de la Revolución»: la gracia.

Por lo tanto, «cuando los hombres se deciden a 
cooperar con la gracia de Dios, son las maravillas 
de la historia las que así obran». Y el fruto de esa 
cooperación consiste en las «grandes resurrecciones 
del alma a las que también son susceptibles los pue-
blos. Resurrecciones invencibles, pues no hay nada 
que pueda derrotar a un pueblo 
virtuoso y que verdaderamente 
ama a Dios».2

Por ello, prestemos atención 
en la liturgia de este domingo.

Isaías, en su visión, recibe 
la revelación de que el manto 
del Señor se extiende por todo 
el Templo, el cual se llena de 
incienso y del clamor de voces 
(cf. Is 6, 1-4). Ahora bien, no hay 
sitio donde el Señor no esté pre-
sente. El salmista, que canta la ac-
ción de gracias del pueblo que re-
gresa del exilio, le suplica a Dios 
que complete la obra empezada y 
reconoce que no es posible obrar 
sin Él, ya que todo es fruto de sus 
manos (cf. Sal 137).

San Pablo declara su indigni-
dad —ni siquiera merece, dice, 
«ser llamado apóstol»—, pero 
afirma sin vanidad que ha traba-
jado más que todos los demás, 
«aunque no he sido yo —asegu-
ra—, sino la gracia de Dios con-
migo» (1 Cor 15, 9-10).

Finalmente, en el Evangelio, ante dos barcas 
detenidas en la orilla del lago, Jesús desafía a sus 
discípulos y les ordena que salgan hacia aguas más 
profundas. Pedro reconoce el fracaso de toda una 
noche de esfuerzos —«Hemos estado bregando 
toda la noche y no hemos recogido nada»—, pero 
intuye que el fracaso puede ser el punto de parti-
da hacia el éxito cuando uno se propone cooperar 
con la gracia: «Por tu palabra, echaré las redes» 
(Lc 5, 5). Y se produjo el milagro.

No sin razón, comentó el Dr. Plinio: «Cuando 
el tormento o la tormenta haya llegado al auge, es 
el momento de preparar el incienso y todo lo ne-
cesario para cantar el magníficat. Porque cuando 

el sufrimiento llegue al auge, 
Nuestra Señora intervendrá y 
nos salvará».3

Así pues, los hombres han de 
reconocer que no es posible ac-
tuar sin Dios y que nada, absolu-
tamente nada bueno y verdadero 
—en cualquier campo de la acti-
vidad humana— puede hacerse 
sin el auxilio de la gracia.

«¡Mi alma engrandece al Se-
ñor!» (cf. Lc 1, 46), cantó María. 
«Engrandecer» es reconocer la 
necesidad de recurrir a Dios en 
todos los actos de nuestra vida. 
He aquí la enseñanza de la Vir-
gen para la humanidad fracasa-
da por el pecado original. 

﻿1 Corrêa de Oliveira, Plinio. Revo-
lução e Contra Revolução. 9.ª ed. 
São Paulo: Arautos do Evangelho, 
2024, p. 36.

﻿2 Idem, p. 188.
﻿3 Corrêa de Oliveira, Plinio. Confe-

rencia. São Paulo, 3/1/1967.
La pesca milagrosa - Catedral de 

San Quiliano, Cobh (Irlanda)

A
nd

re
as

 F
. B

or
ch

er
t (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esalexbarbosabrito/


¿Confiar en Dios o  
confiar en el hombre?

L
õ P. Steven Schmieder, EP

10      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Buscar 
en Dios 
el auxilio 
para ganar 
las batallas 
de la vida 
espiritual 
es la única 
garantía de 
victoria en 
una guerra 
en la que la 
incapacidad 
humana se 
manifiesta 
a cada paso

VI Domingo del Tiempo Ordinario

a liturgia de este domingo es como una es-
pada de doble filo. La primera lectura, toma-
da del libro del profeta Jeremías, es de una 

claridad penetrante: «Maldito quien confía en el 
hombre» y «Bendito quien confía en el Señor». Se 
trata de una maldición y de una bendición que nos 
acompañan a lo largo de esta vida y se fijan para 
siempre cuando cruzamos el umbral de la eterni-
dad. Pero ¿en qué consiste esa confianza en uno 
mismo o en Dios?

El P. Lorenzo Scupoli, destacado autor del si-
glo xvi, escribió un libro titulado Combate espiri-
tual —que se convirtió en una referencia en mate-
ria de vida interior para San Francisco de Sales—, 
en el que aborda este tema de forma luminosa. 
Según ese sacerdote, desconfiar de uno mismo y 
confiar en Dios es la clave para alcanzar la victoria 
en la ardua lucha del progreso espiritual:

«Así como de nosotros, que nada somos, no po-
demos prometernos sino frecuentes y peligrosas 

caídas, por cuyo motivo debemos desconfiar siem-
pre de nuestras propias fuerzas; así con el socorro 
y asistencia de Dios conseguiremos grandes victo-
rias y ventajas sobre nuestros enemigos, si conven-
cidos perfectamente de nuestra flaqueza, armamos 
nuestro corazón de una viva y generosa confianza 
en su infinita bondad».1

Es menester que pongamos toda nuestra con-
fianza en Dios, pues, como dice el profeta, el que 
espera en el Señor se asemeja al «árbol plantado 
junto al agua» que no teme la llegada de la sequía; 
mientras que el que confía en sí mismo verá su co-
razón alejarse del Señor, con las fatales consecuen-
cias post mortem que esto puede acarrear.

En el Evangelio de este domingo, San Lucas nos 
introduce aún más en esta verdad. De los labios in-
finitamente sabios de Nuestro Señor escuchamos, 
en detalle, bienaventuranzas y lamentaciones que 
deben marcar a fuego nuestra vida de católicos 
comprometidos con la mayor gloria de Dios y mo-
vidos por el deseo de conquistar la corona impere-
cedera de la felicidad eterna.

De hecho, los que confían en sí mismos se vuel-
ven insaciables de bienes económicos, de diversio-
nes y placeres, de abundancia y fama. El dinero se 
convierte en un ídolo; los deleites, en pago de una 
vida sin sentido; y el ser bien visto, en una corona 
pasajera… ¡Ay de los que viven así, lejos de Dios y 
atrapados en el egoísmo!

Por el contrario, los que confían en Dios tienen 
en Él y en su amor su única recompensa. Por eso 
desprecian el oro y la plata, renuncian a los deleites 
ilícitos de la carne y están dispuestos a ser calum-
niados y perseguidos si la fidelidad a Dios así lo 
requiere. La fuerza que les viene de lo alto hace que 
todas estas cosas sean despreciables y minúscu-
las, porque, parafraseando a la gran Santa Teresa, 
Dios, y sólo Dios, les basta. 

﻿1 Scupoli, Lorenzo. Combate espiritual. Barcelona: Libre-
ría Religiosa, 1850, t. i, pp. 32-33.

San Pedro salvado de las aguas, de Lluís 
Borrassà - Iglesia de San Pedro, Tarrasa (España)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espestevenschmieder/


õ P. François Bandet, EP

Perdonar es cosa de gigante

E

      1111

Se le llama 
a alguien 
magnánimo 
por las cosas 
grandes que 
hace. ¿Y qué 
es lo mayor 
que se puede 
hacer en 
esta tierra? 
¡Perdonar!

VII Domingo del Tiempo Ordinario

R
ep

ro
du

cc
ió

n

l Evangelio de hoy, que se lee en paralelo al 
de San Mateo (cf. Mt 5, 38-48), nos invita a 
tener alma de gigante y a ser magnánimos; 1  

amar a nuestros enemigos y a hacer el bien a los que 
nos odian, bendiciendo a los que nos maldicen y re-
zando por los que nos calumnian (cf. Lc 6, 27-28).

San Agustín2 afirma que mayor obra es hacer 
del impío un justo que crear el cielo y la tierra, pues 
tanto para crear como para perdonar se requiere 
igual poder, pero para perdonar se requiere mayor 
misericordia. Y Santo Tomás de Aquino3 afirma 
que el perdón es la máxima manifestación de la 
omnipotencia divina.

Así, en el desierto de Zif, David tenía en sus ma-
nos a su mayor enemigo y perseguidor, el rey Saúl. 
Sin embargo, aun sabiendo que Dios lo había en-
tregado en su poder, no quiso extender sus manos 
contra el ungido del Señor (cf. 1 Sam 26, 23), ense-
ñándonos que el perdón es propio de los grandes.

Más tarde, el rey profeta cantaría que «el Señor 
es compasivo y misericordioso» (Sal 102, 8), mos-
trando que perdonar significa olvidar, curar y dar 
nueva vida. El perdón, por tanto, nos hace partícipes 
de la propia omnipotencia de Dios, que «no nos trata 
como merecen nuestros pecados», sino que «aleja de 
nosotros nuestros delitos» (Sal 102, 10.12).

Pero la escuela de Jesús va más allá. Con au-
toridad de supremo Legislador, amonesta: «Sed 
misericordiosos como vuestro Padre también es 
misericordioso. No juzguéis y no seréis juzgados; 
no condenéis y no seréis condenados; perdonad y 
seréis perdonados; dad y se os dará» (Lc 6, 36-38). 
Y San Pablo invita a los de Corinto a ser espejo de 
Jesús, pues «lo mismo que hemos llevado la ima-
gen del hombre terrenal, llevaremos también la 
imagen del celestial» (1 Co 15, 49).

No obstante, cabe señalar que perdonar no sig-
nifica condescender con el mal. El perdón tiene 
una condición: el arrepentimiento. En el capítulo 
18 del Evangelio de San Mateo, Nuestro Señor tra-

za la hoja de ruta de la corrección fraterna, porque 
la misericordia sin justicia es complicidad y conni-
vencia con el demonio, el mundo y la carne.

Por último, hemos de recordar que, en María In-
maculada, Dios anticipó el perdón eximiéndola del 
pecado original. En la Santísima Virgen, exclama 
San Lorenzo de Brindis, el Señor «ha hecho mara-
villas, pero maravillas realmente singulares, porque 
la grandeza de María excede sin comparación a toda 
otra grandeza creada».4 A los hombres, Dios les ha 
perdonado muchos pecados; pero en cuanto a Nuestra 
Señora ha hecho imposible que cometiera alguno. 

﻿1 «[Se llama] magnánimo al que tiene el ánimo orientado 
hacia un acto grande» (Santo Tomás de Aquino. Suma 
Teológica. II-II, q. 129, a. 1).

﻿2 Cf. San Agustín. Tratados sobre el Evangelio de 
San Juan. Tratado 72, n.º 3.

﻿3 Cf. Santo Tomás De Aquino, op. cit., I, q. 25, a. 3, ad 3.
﻿4 San Lorenzo de Brindis. «Alabanzas e invocaciones a la 

Virgen Madre de Dios. Sermo IX», n.º 3. In: Marial. Ma-
drid: BAC, 2004, p. 309.

«El regreso del hijo pródigo», de Bartolomé «El regreso del hijo pródigo», de Bartolomé 
Esteban Murillo - Galería Nacional de Arte, Esteban Murillo - Galería Nacional de Arte, 

WashingtonWashington

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espefrancoisbandet/


õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Conversión:  
una iniciativa de Dios

«¡T

Nadie busca 
convertirse por 
impulso propio: se 
necesita una gracia 
operante especial 
para mover las almas 
a cambiar de vida

12      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tesoros de Mons. João  U

A fin de atraernos a la santidad, la Divina Providencia 
envía una gracia especial de conversión; en la coyuntura 
actual, la humanidad necesita de este auxilio para cumplir 
los planes que Dios tiene para ella.

odo es gracia!», decía Santa 
Teresa del Niño Jesús, sin 
conocer a fondo teología… 

Es lo que sucede con los santos: son 
asistidos por una acción especial del 
Espíritu Santo, que los lleva a afirmar 
elevados principios doctrinales sin ha-
berlos estudiado.

Y la máxima de la santa de la pe-
queña vía se aplica de modo particular 
a la conversión de un alma.

Fruto de una iniciativa divina

Santo Tomás de Aquino1 afirma ca-
tegóricamente que la conversión es una 
gracia que viene de Dios, como fruto de 
una iniciativa suya. Es decir, nadie bus-
ca convertirse por impulso propio, sino 
que Dios crea una gracia para tocar 
profundamente esa alma. Por lo tan-
to, el primer paso hacia la conversión 
es dado por un impulso de la gracia. 
Éste es un principio teológico que fue 
objeto de discusión incluso con los pe-
lagianos.2

Así lo explica con precisión el docto 
P. Garrigou-Lagrange: «No es en virtud 

de la deliberación ni de un acto anterior 
lo que hace que el pecador, en el mo-
mento de su conversión, sea movido a 
querer eficazmente el fin último sobre-
natural, porque todo acto anterior es in-
ferior a ese querer eficaz, y [su eficacia] 
no puede sino predisponerlo favorable-
mente. Es necesaria, pues, una gracia 
operante especial».3

Es decir, cualquier esfuerzo o acto 
previo encaminado a un cambio es in-
ferior a esa gracia, de modo que no pro-
duce la conversión.

Por lo tanto, la conversión es una gra-
cia operante y eficaz: una vez dada por 
Dios, produce aquello para lo que fue 
creada, sin posibilidad de que la persona 
la niegue ni oponga obstáculos o resis-
tencia. Al recibir esta gracia, se convier-
te y pasa a ser lo que Dios quiere.

Una loca ilusión

Con frecuencia, el apóstol se enga-
ña al pensar que es él quien convence-
rá con tal o cual método al individuo 
objeto de su predicación, bien porque 
posee luces especiales y conocimiento 
de la doctrina católica, bien porque es 
una persona muy simpática, de agra-
dable conversación, dotada de un don 
de atracción y de un carisma con el que 
encandila a su interlocutor. Ilusión y 
locura, ¡porque eso no es verdad!

¡Lo que convierte a una persona es 
la gracia! Si Dios no toma la iniciati-
va, por mucho que uno hable y se val-
ga de raciocinios para convencerla, la 
persona se resiste, y las habilidades y 
la diplomacia del apóstol quedarán en 
nada.

P
ie

rr
e 

P
os

ch
ad

el
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


San Pablo pasó 
de perseguidor a 
anunciador por un 
don de Dios: la 
gracia lo atrapó y, 
por misericordia, 
lo transformó

Febrero 2025      13

Una imagen creada por el Prof. Pli-
nio Corrêa de Oliveira ilustra bien esta 
realidad. Si Nuestro Señor Jesucristo, 
con toda su sabiduría divina, quisiera 
hacer apostolado con los trescientos 
sabios más grandes de la historia, pero 
prescindiera de la gracia que Él mismo 
crea, no movería a uno solo de esos sa-
bios a la práctica de un acto de virtud 
siquiera.

Así pues, no sirve de nada 
querer hacer apostolado abs-
trayéndose de la gracia, por-
que es imposible. La principal 
acción de un apóstol es la ora-
ción. Si no reza, no conseguirá 
nada, por mucho que se crea 
un coloso.

Todo depende de la gracia

Esa primera gracia de con-
versión es un arrebato de la 
voluntad, un prodigio puesto 
por Dios en el alma.

Desde el momento en que 
el individuo se convierte y ya 
quiere eficazmente su fin últi-
mo, comienza a poner en prác-
tica los medios para ello, ayu-
dado e impulsado también por 
otra gracia, sin la cual no lo ha-
ría. Empieza a recibir gracias 
cooperantes —aquellas en que 
el alma es movida por Dios, 
pero requiere la contribución 
de la voluntad—, que la invi-
tan a dar adhesión a lo que fue 
objeto del encanto producido 
por la gracia operante.

La labor del apóstol será, entonces, 
tratar bien al sujeto de su apostolado, 
ayudarlo, acompañarlo, explicarle lo 
necesario. Así facilitará la acción de la 
gracia cooperante y creará el ambiente 
para que ésta produzca los efectos de 
la gracia primera.

Cuando alguien tiene un buen pen-
samiento, la iniciativa ha venido de 
Dios, que lo sostiene y estimula. Esta 
gracia despierta en él un deseo de po-
ner en práctica ese pensamiento, lo 
cual, a su vez, es otra gracia distinta 

de la primera; se trata de una segunda 
gracia.

Si el individuo corresponde a esta 
segunda gracia y, de hecho, toma una 
resolución en función de ella, otra gra-
cia, diferente de las dos anteriores, en-
tra en el acto que va a practicar después.

Lo pone en práctica y aparece un 
obstáculo. Para superarlo, tendrá que 

tomar una decisión: otra gracia. Ya son 
cuatro gracias distintas.

Después de esta victoria, en otras 
circunstancias, tendrá que repetir ese 
acto para precisamente perseverar en 
la virtud. Cada vez que lo haga, recibi-
rá una gracia diferente.

Habiéndolo hecho muchas, muchas 
veces, se tornará virtuosa; al mirar 

atrás, para no sucumbir a la 
tentación de la vanidad, necesi-
tará otra gracia. Y para llegar a 
la perfección de aquella virtud, 
una gracia más, porque sólo 
con esfuerzo no se llega a esto.

Luego, ¡todo es gracia!

El ejemplo de San Pablo

Fijémonos en magníficos 
ejemplos de santidad, como lo 
es San Pablo. ¡Qué santo tan 
extraordinario, fogoso, enérgi-
co, decidido!

Pero él mismo afirma que era 
un criminal e incluso un aborti-
vo (cf. 1 Cor 15, 8). Se dirigía 
a Damasco con la intención de 
dañar a la Iglesia de Dios y dar 
muerte a los cristianos, a quie-
nes detestaba. Pues bien, fue 
en este camino donde cayó del 
caballo y, en poco tiempo, se 
transformó en apóstol.

¿Cómo pasó San Pablo de 
perseguidor a anunciador? 
¿Qué oración rezó? ¿Qué acto 
de virtud practicó que movió a 
Dios a concederle una gracia? 
¿Qué hizo para merecer la con-

versión? ¡Nada! Al contrario, obró mal, 
quiso cometer crímenes, estaba empe-
ñado en el malvado objetivo de perse-
guir a los cristianos… Y fue derribado 
del caballo porque el Señor así lo quiso.

Fue un don de Dios. La gracia lo 
alcanzó en determinado momento de 
su vida y, por misericordia, lo transfor-
mó de perseguidor en anunciador, en 
santo que convivió con Nuestro Señor 
Jesucristo en cuerpo glorioso durante 
tres años en el desierto, siendo instrui-
do por Él.

«Conversión de San Pablo», de Vicente Juan Masip - Museo 
de la Catedral de Valencia (España). En la página anterior, 

Dios Padre - Iglesia de Nuestra Señora de la Asunción, 
Verrières-le-Buisson (Francia)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Si la Virgen nos 
perdona, Dios hace 
mucho más. A 
pesar de nuestras 
miserias y defectos, 
¡no podemos 
desanimarnos nunca!

14      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

He aquí la imagen que San Juan Cri-
sóstomo nos da sobre la misericordia 
divina:

«Considera a Pablo, que primero 
fue blasfemador, después apóstol; pri-
mero perseguidor, después anuncia-
dor; antes prevaricador, luego dispen-
sador; antes cizaña, luego trigo; antes 
lobo, luego pastor; antes plomo, luego 
oro; antes corsario, luego piloto. […] 
¿Qué es, entonces, el pecado compa-
rado con la misericordia de Dios? Una 
telaraña. Sopla el viento, la telaraña se 
deshace».4

Una conversión obrada  
por intercesión de la Virgen

¡Cuántos otros hechos similares 
existen! Tomemos, por ejemplo, el caso 
del P. Alfonso Ratisbona, fundador de 
la Congregación de Nuestra Señora de 
Sion.

Era judío de raza y re-
ligión, y un día entró en la 
iglesia de Sant’Andrea delle 
Fratte, de Roma, acompa-
ñando a un amigo que ya le 
había instado a que se con-
virtiera, sin resultado algu-
no. Tan sólo había aceptado 
llevar una medalla milagro-
sa en el bolsillo. Mientras su 
amigo fue a tratar un asunto 
en la sacristía, Alfonso Ra-
tisbona se quedó junto a un 
altar lateral.

De repente, la Virgen se 
le aparece en lo alto del altar 
y le indica que debía arrodi-
llarse. Alfonso así lo hace y 
allí mismo se convierte.

¡Esta es una conversión 
espectacular! ¿Quién podría 
hacer eso? Únicamente una 
gracia, por iniciativa de Dios.

Confianza en la 
misericordia

Se dice impropiamente 
que Dios tiene misericor-
dia. La realidad, sin embar-
go, es mucho mayor: Dios 

que es propio de Dios apiadarse y per-
donar, y que la misericordia le es conna-
tural, íntima y esencial, y de ella, como 
nombre propio, Dios se gloría».5

Toda criatura, incluso Nuestra Se-
ñora, tan sólo es una imagen de la mi-
sericordia divina y de ella participa. Si 
la Santísima Virgen nos perdona, ima-
ginemos cuánto no lo hará Dios, más 
aún si contamos con su intercesión.

De modo que nosotros, que sufrimos 
con nuestras propias miserias, que car-
gamos con una serie de defectos, im-
perfecciones y caprichos —que forman 
parte de nuestra naturaleza humana 
caída por el pecado original, arruinada 
por los pecados de nuestros antepasa-
dos, por nuestros pecados actuales y 
por la situación deteriorada de nuestra 
generación— ¡no podemos desanima-
nos nunca!

Mientras no queramos continuar así, 
por relajación o tibieza, no 
nos perturbemos jamás. Con-
fiemos en la misericordia de 
Dios, pidamos, pidamos y 
pidamos, que la solución lle-
gará en algún momento. Por 
mucho que seamos el peor 
desastre de la historia, por 
muy grandes y complicados 
que sean nuestros problemas, 
para Dios todo eso no son 
más que telarañas. Él sopla 
y nada se le resiste, se desva-
necen.

Si la Providencia actuó 
así con San Pablo, ¿por qué 
no va a apiadarse de nuestra 
generación, destruida por el 
proceso multisecular llama-
do Revolución?

«Grand Retour»: 
la gran conversión

Dios puede superar todo 
esto.

Todavía existen almas 
aquí, allá y acullá, que tienen 
sed de lo maravilloso y en las 
que hay destellos de preser-
vación, porque la Revolución 

es misericordia. ¿Qué es la misericor-
dia? ¡Es la esencia de Dios!

«Dios precede su nombre con la 
misericordia. Por eso es llamado com-
pasivo y misericordioso, piadoso y cle-
mente, padre de las misericordias, Dios 
de todo consuelo, etc. (cf. Éx 34, 6; 
Sal 110, 4; 2 Cor 1, 3), para significar 

Conversión de Alfonso Ratisbona - Iglesia de Sant’Andrea 
delle Fratte, Roma

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



El Espíritu Santo 
vendrá sobre la 
humanidad con 
gracias especiales, 
en un soplo divino 
que promoverá una 
conversión en masa

Febrero 2025      15

﻿1 Cf. Santo Tomás de Aquino. Suma Teoló-
gica. I-II, q. 109, a. 6. Véase el artículo de 
la sección «Santo Tomás enseña», de esta 
misma edición.

﻿2 Cf. Garrigou-Lagrange, op, Réginald. 
Les trois ages de la vie intérieure. Paris: 
Du Cerf, 1951, t. i, p. 114.

﻿3 Idem, p. 120, nota 1.
﻿4 San Juan Crisóstomo. In Psalmum L. Ho-

milía II, n.º 3-4: PG 55, 578-579.
﻿5 Cornelio a Lápide. «Commentaria in Ec-

clesiasticum». In: Commentarii in Sacram 
Scripturam. Lugduni: Pelagaud et Lesne, 
1841, t. v, p. 1083.

﻿6 Cf. Corrêa de Oliveira, Plinio. Revolução 
e Contra-Revolução. 9.ª ed. São Paulo: As-
sociação Brasileira Arautos do Evangelho, 
2024, pp. 177-185.

no ha adquirido un grado absoluto de 
universalidad. Ésta puede llegar más 
abajo —hasta el punto de que sean per-
seguidos y considerados desequili-
brados, locos y anormales los que 
cumplen la ley de Dios—, pues, 
así como el límite de la perfec-
ción es el Cielo, el límite de 
la decadencia es el Infierno. 
Hasta dónde tolerará Dios 
esta situación, no se sabe…

Ahora bien, si el demo-
nio tarda años en lograr que 
una persona decaiga, esta 
misma persona puede subir 
maravillosamente con una gra-
cia operante, eficaz, sobreabun-
dante.

Ésa es la confianza que tenía el 
Dr. Plinio —confirmando un pronós-
tico hecho por San Luis Grignion de 
Montfort y basado en su predicción—, 
en la venida del Espíritu Santo sobre 
la humanidad con gracias especiales, 
en un soplo divino que, en medio de 
la inmoralidad, la locura y el caos, de 
repente, hará desaparecer no sólo las 
telarañas, sino las piedras del Himala-
ya que existen en nuestras almas. En-
tonces se producirá una conversión en 
masa impresionante. A esta gracia la 
llamaba Gran Retour.

En su obra Revolución y Contra-Re-
volución,6 el Dr. Plinio habla de un cho-
que restaurador mediante el cual las 
personas, tras haber llegado a una de-
cadencia que las lleva, metafóricamen-
te, a comer las bellotas de los cerdos 
como el hijo pródigo, pueden tener de 
repente un resurgimiento. Por lo tanto, 
esta conversión experimentará un efec-
to verdaderamente maravilloso.

Ahora bien, la conversión es ful-
minante, pero ha de dar frutos y éstos 
son demorados: las construcciones, 
los modos de ser, el comportamiento, 
las externalidades deben ser otras. No 
se trata de una conversión en la que 
la persona se vuelva ipso facto como 
un angelito barroco en el Cielo; por el 
contrario, con las armas en la mano y 
luchando, tendrá que conquistarlo todo. 

Monseñor João en una reunión en 1998

Y esto no ocurre de la noche a la ma-
ñana.

Esta esperanza debe constituir nues-
tro horizonte, debe ser para nosotros el 
fundamento de la certeza de la victoria. 
No queremos otra cosa: que todos sea-
mos uno; una sola doctrina, una sola 
religión, dirigidos por un solo pastor. 
Se trata de que no dejemos nunca de 
confiar en el amor y la intercesión de 
la Santísima Virgen. En determinado 
momento, nuestra palabra habrá sido 
atendida, oída, recibida, acogida: con 
base en la gracia que Ella nos obtiene y 

distribuye entre nosotros, nos transfor-
maremos y Ella instaurará su Reino. 

Fragmentos de: Conferencias, 
19/5/1997, 2/11/1997, 15/3/1998, 

14/6/2000, 5/7/2000, 10/10/2008; 
Clases, 2/8/2002, 30/8/2002; 

Meditación, 17/8/1992.

Sergio Miyasaki

Sumario  Sumario



õ Hna. Patricia Victoria Jorge Villegas, EP

A

En el alma de Teodoro 
Ratisbona la gracia 
de la conversión se 
insinuó con delicadeza, 
iluminando su 
interior como los 
rayos del crepúsculo

De la sinagoga  
a la Iglesia Católica

16      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tema del mes  U

Grandes conversiones – Teodoro Ratisbona, un auténtico hijo de Israel

La historia puede narrar bellísimas conversiones 
que tuvieron lugar entre los más diversos  
pueblos; pero las intervenciones del Señor  
en la vida de los de su raza son  
especialmente conmovedoras.

partir de aquel momento, la vida 
de Teodoro tomaría otro rumbo. 
Saliendo de casa se encontró 

con su hermano. «¿Adónde vas?», le 
preguntó éste estrechándole la mano. 
«Aquí cerca», le respondió. De hecho, 
estaba «cerca»… Sólo daría un paso 
para llegar al destino deseado: un paso, 
un quitarse el velo (cf. 2 Cor 3, 16) 
«del judaísmo al cristianismo, de la 
sinagoga a la Iglesia, de Moisés a Jesu-
cristo, de la muerte a la vida».1

Sin embargo, ¡cuántas luchas pre-
cedieron a ese gran día!…

Abriendo camino a su hermano

Alfonso Ratisbona se hizo muy 
famoso en el mundo católico por su 
prodigiosa conversión. Pero lo que casi 
nadie sabe es que su hermano Teodoro 
le precedió en el camino de la fe.

La acción de la gracia en el alma de 
Alfonso fue fulminante; en el corazón 
de Teodoro se insinuó con delicadeza. 
Como la aurora, la luz de la Santísima 
Virgen rasgó de una sola vez las ti-
nieblas que dominaban el espíritu de 
Alfonso; con Teodoro, Dios actuó sua-
vemente, iluminando su interior como 
los rayos del crepúsculo, poco a poco.

No obstante, bien podemos creer que 
las luchas espirituales de Teodoro en el 
proceso de su conversión abrieron ca-
mino para que también Alfonso entrara 
un día en el corazón de la Santa Iglesia.

Primeras críticas al judaísmo

Teodoro Ratisbona pertenecía a la 
familia Cerfberr, afincada en Estras-
burgo (Francia) y su padre era presi-
dente del consistorio israelita. Toda su 
educación infantil se basó en las tra-
diciones y costumbres judías, a pesar 
de no haber recibido una formación 
propiamente religiosa. Su madre fue 
la única figura que le enseñó, con su 

ejemplo, principios morales. Por eso, 
su temprana muerte lo sacudió a fondo 
e inclinó su temperamento hacia asun-
tos más serios.

«El nombre de judío empezaba a 
ruborizarme», confesó. De hecho, la 
asistencia a la sinagoga y a las asam-
bleas judaicas engendró en su alma 
grandes críticas contra la poca digni-
dad de quienes allí se reunían. «¿Por 
qué no ha venido todavía el Mesías?», 
pensaba; y poco a poco fue desdeñan-
do incluso la creencia en esa venida. Y 
como su padre no le obligaba a partici-
par en ritos judaicos, acabó distancián-
dose de la religión.

De la duda al escepticismo

Con la ausencia de su madre, su 
alma comenzó a sentir un vacío tre-
mendo. Deseaba amar y ser amado; y 
buscaba ser comprendido, porque ya 
no se comprendía a sí mismo.

Hizo una estancia en París, pero la 
amargura interior de su corazón sólo 
creció: «No conocía yo a ningún hom-
bre, ningún libro que pudiera instruir-
me en las cosas eternas». Siempre le 
había horrorizado el cristianismo, por 
tradición familiar, y lo consideraba ido-

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espatriciavictoriajorgevillegas/


En su búsqueda de 
la verdad, el joven 
Teodoro pasó de la 
sinagoga a un completo 
escepticismo, hasta 
que se acordó del Dios 
de su infancia…

1717

latría; y el judaísmo se había convertido 
para él en una vergüenza: «La sinagoga 
era como una barrera entre Dios y yo».

A la edad de 25 años surgieron las 
primeras solicitaciones para el matri-
monio. Teodoro pensaba que podría en-
contrar su felicidad por ese camino. Con 
todo, antes de tomar cualquier decisión, 
quería disfrutar del mundo y pasó un 
tiempo persiguiendo placeres ilusorios.

En cierto momento, una duda ron-
daba su conciencia: «¿Cuál es el pro-
pósito por el que estoy en esta tierra?». 
Vivía sin religión, sin ambicionar ni el 
bien ni el mal… ¿Qué sentido tenía su 
existencia?

En busca de respuestas, navegó en 
las aguas a menudo peligrosas de la 
filosofía y acabó familiarizado con la 
literatura filosófica del siglo xviii, tan 
alejada de la verdad. Se dedicó exclu-
sivamente al estudio: encerrado en el 
lugar más apartado de su casa, pasaba 
el día leyendo y meditando, comiendo 
solamente lo necesario para subsistir, 
a veces sin dormir. Según afirmaría 

él, murmuraba con Rousseau y se reía 
con Voltaire… Cayó así en un total 
escepticismo y, para su desgracia, mu-
chos le aplaudieron por ello.

En el fondo de ese abismo de incre-
dulidad, no obstante, la tristeza inva-
dió su alma y se acordó del Dios de 
su infancia. «¡Oh, Dios!, si realmente 
existes, hazme conocer la verdad y, 
por adelantado, juro que te consagraré 
mi vida».

De hecho, la tormenta se calmó: ha-
bía llegado el momento de la gracia.

Entre el Dios de los judíos y 
el Dios de los cristianos

Decidido a abandonar Estrasburgo, 
se marchó a París para terminar sus 
estudios de Derecho allí. Esperaba 
encontrar maestros que llenaran el va-
cío de su alma. Aunque, apenas había 
iniciado sus proyectos de estudio en 
la capital francesa, un extraño senti-
miento comenzó a atormentarlo y una 
voz interior le decía: «¡Tienes que vol-
ver a Estrasburgo!». «¿Qué? ¿Volver a 
Estrasburgo?», pensó. ¡Acababa de sa-
lir de allí! ¿No quedaría mal regresar 
sin haber empezado siquiera la ejecu-
ción de sus planes? Pero la voz reso-

naba en su mente como una campana: 
«¡Estrasburgo!». Al no poder resistirse 
al clamor de su conciencia, Teodoro 
retornó a su ciudad.

Recién llegado, se le acercó un jo-
ven desconocido que lo invitó a parti-
cipar en un curso que sería dirigido por 
un gran filósofo, profesor de excelente 
reputación, llamado Bautain. Ese jo-
ven —¡ni se lo imaginaba!— pronto se 
convertiría en su mejor amigo y, más 
tarde, en su hermano en el sacerdocio.

El curso fue completamente inédito 
para Teodoro. El expositor enseñaba la 
verdad universal a partir de la Sagrada 
Escritura, lo que daba fuerza y   virtud 
a su discurso. Como el hielo ante el 
sol, toda la resistencia del corazón de 
Teodoro comenzó a desvanecerse. El 
cristianismo penetraba en su alma sin 
consultar a la razón…

A pesar de todo, empezaba para él 
una ardua lucha, no contra criterios 
racionales, sino contra los restos de 
judaísmo arraigados en su alma. «Ya 
creía en Jesucristo y, sin embargo, no 
me decidía a invocarlo, a pronunciar su 
nombre, ¡tan profunda e inveterada es 
la aversión de los judíos a este nombre 
sagrado!».

Ahora bien, durante una estancia en 
Suiza, contrajo una terrible enferme-
dad que lo dejó al borde de la muerte. 
No queriendo ofender al Dios de Abra-
ham invocando al Dios de los cristia-
nos, no sabía a quién recurrir… Pero en 
cierto momento le sobrevino una lan-
cinante desesperación y de sus labios 
escapó el adorable nombre de Jesucris-
to. Al día siguiente, la fiebre le aban-
donó. A partir de entonces, pronunciar 
el nombre de Jesús se le hizo dulce y 
agradable, y también empezó a invocar 
a la Virgen María como su Madre.

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

En el destacado, retrato de Teodoro en su juventud;  
abajo, vista de Estrasburgo a finales del siglo xix.  
En la página anterior, Teodoro al final de su vida

Sumario  Sumario



«Soy cristiano, pero 
adoro al mismo Dios de 
mis padres, el Dios de 
Abrahán, de Isaac y 
de Jacob, y reconozco 
que Jesucristo 
es el Mesías»

18      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Finalmente, brotó de su corazón 
un deseo: ¡ser bautizado! Aunque su 
situación era delicada y requería pru-
dencia…

Caminando de claridad en claridad

Al acabar sus estudios de Derecho, 
su padre le dio el cargo de director 
de las escuelas judías del consistorio. 
Ayudado por dos amigos de su mis-
ma raza que también habían asistido 
al curso de Bautain, reformó la ense-
ñanza y comenzó a dar conferencias 
para contribuir en la educación de los 
niños. Los auditorios se llenaban para 
escuchar sus exposiciones, tal era la 
fuerza de la predicación de la verdad. 
Una bendición acompañaba todos esos 
emprendimientos. Y, al igual que ha-
bía ocurrido con ellos, la sinagoga em-
pezó a cristianizarse sin saberlo…

Incluso con esos progresos, la fe 
que nacía en su corazón exigía un ali-
mento más sólido. Necesitaba dar pa-
sos en la Iglesia Católica. La primera 
vez que asistió a una misa solemne, 
Teodoro pensó que había llegado al 
Paraíso. Los cantos, las oraciones, el 
sacerdote que presidía, el Santísimo 
Sacramento…, ¡todo parecía venir del 
Cielo! Lo que había oído acerca de la 
grandeza del Templo y del culto en 

Jerusalén encontraba su auténtica rea-
lización en ese altar. ¡Ahí estaban los 
verdaderos adoradores de Dios!

Desde el inicio de las clases con 
Bautain, Teodoro había comenzado a 
leer la Sagrada Escritura. Un día, a las 
nueve de la noche terminó el Antiguo 
Testamento y empezó las primeras 
páginas del Nuevo Testamento: ¡los 
Evangelios! Tanto le atrajo que se leyó 
de un tirón el Evangelio de San Mateo; 
y otra noche, el de San Juan.

En medio de esas gracias, resur-
gieron las solicitaciones para contraer 
matrimonio. Sus padres querían que 
se casara con una dama de la alta so-
ciedad de Viena, lo que le trajo nuevos 
sueños de llevar una vida regalada y 
llena de placeres. Deseaba marcharse 
a la capital austriaca, pero… se sentía 
atrapado por una fuerza inexplicable.

Al final, la gracia de Dios le ayudó 
a resistir y se incorporó, con un grupo 
de amigos, a una pequeña sociedad en 

la que cada uno se comprometía a vivir 
castamente, abandonado en manos de 
la Providencia.

Teodoro fue bautizado y, unos 
meses después, hizo la primera co-
munión. No necesitó muchas explica-
ciones sobre la Eucaristía: su fe había 
adherido a las palabras de Nuestro 
Señor Jesucristo sin atarse a criterios 
meramente racionales. Su corazón se 
dejó llevar por el sacramento del amor.

El eterno adiós a la sinagoga

En cierto momento, los miembros 
del consistorio empezaron a darse cuen-
ta de que había cambiado. Su asistencia 
diaria a la Iglesia era vista por todos y 
no había forma de ocultar su religión. 
Los judíos comenzaron a presionarlo 
para que confesara su verdadera fe pú-
blicamente y fuera cesado de su cargo. 
Pero sólo el presidente del consistorio 
podía destituirlo, y ése era su padre.

Teodoro comprendió que debía 
desprenderse de todo afecto natural, 
y las palabras del Señor iluminaron su 
mente: he venido a traer la espada a la 
tierra (cf. Mt 10, 34). Había llegado el 
momento de separarse de su familia, 
del mundo y de la sinagoga.

Su padre, atribulado por diversas 
sospechas, lo invitó a una conversación 
privada y le preguntó si era cristiano. 
«Soy cristiano, pero adoro al mismo 
Dios de mis padres, el Dios de Abra-
hán, de Isaac y de Jacob, y reconozco 
que Jesucristo es el Mesías, el Redentor 
de Israel», afirmó. Tras unos instantes 
de silencio, el padre rompió en llanto. 
Teodoro también se deshizo en lágri-
mas, pues se le partía el corazón al verlo 
en esa situación por primera vez…

En respuesta, su padre declaró que 
de todos los males que había padeci-
do en su vida ése era el peor y el úni-
co irreparable… Asustado con tanta 
ceguera, Teodoro intentó filialmente 
consolarlo. Pero una terrible desespe-
ración invadió el corazón de su padre, 
y habría lanzado maldiciones contra 
su hijo si éste no hubiera abandonado 
la habitación apresuradamente.

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

A la izquierda, partida de bautismo de Teodoro; a la derecha,  
documento de su ordenación sacerdotal

Sumario  Sumario



Ordenado sacerdote 
en la Navidad de 
1830, fundó más 
tarde la Congregación 
de Nuestra Señora 
de Sion, celoso por 
la conversión de sus 
hermanos de sangre

Febrero 2025      19

﻿1 Todos los datos biográficos que constan 
en este artículo han sido tomados del rela-
to del propio Teodoro Ratisbona recogido 
en: Huguet, Jean-Joseph. Célèbres conver-
sions contemporaines. 3.ª ed. Paris: Périsse 
Frères, 1882, pp. 133-160.

﻿2 La Madonna del Miracolo. Roma: Pos-
tulazione Generale dei Minimi, 1971, p. 12.

Teodoro estaba convencido de que 
era preferible perder la vida antes que 
abandonar la fe. Convocada la asam-
blea judía, se declaró cristiano delante 
de todos y preguntó si debía continuar 
en su puesto de director de las escue-
las judías. Un anciano le dijo que so-
lamente si se mantuviera judío. Para 
Teodoro, eso ya no era una opción vá-
lida. Sin perder más tiempo, se retiró. 
Ése fue su eterno adiós a la sinagoga.

Ese mismo día abandonó la casa pa-
terna y se mudó definitivamente a una 
casa cristiana, donde le esperaban sus 
amigos católicos.

Consagrado al servicio de la Iglesia

Habiendo dejado atrás el mundo, se 
dispuso a cumplir un ardiente anhelo: 
ser sacerdote. «No sé cuándo se formó 
en mí ese deseo, ni cómo entró en mi 
alma; hoy me parece que vino con la 
vida misma», declararía más tarde.

En una casa de estudios superiores 
fundada en Molsheim por el obispo 
de Trevern, pasó dos años estudiando 
Teología. Fue un período difícil, lleno 
de desilusiones y decepciones; pero 
nada hizo tambalear su vocación.

Cultivaba en su alma la esperanza 
de ver convertido a su padre. De regre-
so a su ciudad natal, lo encontró al bor-
de de la muerte. A pesar de su resisten-

cia inicial al cristianismo, al final de su 
vida había mostrado interés por la reli-
gión católica, pero ya era tarde. Mien-
tras agonizaba, Teodoro permanecía 
a los pies de la cama rezando por su 
alma. De repente, unos judíos entraron 
en la habitación y se precipitaron sobre 
Teodoro para sacarlo de allí. Pensando 
que lo iban a asesinar, gritó: «¡Jesús, 
socórreme!». En ese mismo momento, 
el moribundo expiró. La muerte se lo 
llevó antes de su conversión.

En la Navidad de 1830, Teodoro 
fue ordenado sacerdote y, poco des-
pués, nombrado vicario de la catedral 
de Estrasburgo. Movido por un gran 
celo por la conversión de sus hermanos 

de sangre, fundó la Congregación de 
Nuestra Señora de Sion en 1842, de la 
cual fue misionero y superior general.

Aún le aguardaba una gloriosa bata-
lla: la conversión de su hermano. «Sólo 
a uno de la familia odiaba: mi hermano 
Teodoro»,2 confesó Alfonso más tarde. 
Y mientras intentaba olvidar a su her-
mano, Teodoro oraba por él…

La predilección divina 
redundará en gloria

La historia nos narra bellísimas 
conversiones que han tenido lugar en-
tre los más diversos pueblos. Sin em-
bargo, ¡cuán conmovedor es contem-
plar la intervención de Nuestro Señor 
Jesucristo, muchas veces por media-
ción de su Madre Santísima, en favor 
de los que son de su misma raza y de su 
misma sangre!

«Cuando Israel era joven lo amé» 
(Os 11, 1), afirma el Espíritu Santo 
por boca del profeta. He ahí la pre-
dilección divina por el pueblo judío. 
Y si bien es cierto que un velo cubre 
sus corazones hasta el día de hoy 
(cf. 2 Cor 3, 15), aquellos que se dejen 
atraer por la misericordia de Dios y 
crean en el Mesías que les fue envia-
do, se verán libres de ese obstáculo y 
contemplarán la gloria de Dios que 
Moisés y Abrahán quisieron ver en 
sus vidas, pero no pudieron.

Llegará un día en que estos hijos 
tan amados por el Altísimo reflejen 
en sí mismos el esplendor de un pasa-
do cargado de heroicas hazañas y de 
innumerables prodigios, dándole a la 
Iglesia Católica la gloria que el Sagra-
do Corazón de Jesús espera ardiente-
mente de ellos. 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Teodoro Ratisbona y su hermano Alfonso con miembros del Instituto Saint-Pierre  
de Sion, fundado en Jerusalén por la Congregación de Nuestra Señora de Sion

Sumario  Sumario



õ João Paulo de Oliveira Bueno

Perseguido por Dios, 
llamado por María

D

A pesar de un ambiente 
poco afecto a Cristo, 
éste lo atraía desde 
su infancia: «Sentí la 
cordialidad, el amor, la 
alegría de la Navidad, 
y la presencia real 
del Niño Jesús en 
el centro de todo»

20      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Roy Schoeman, progresivo desvelo de la fe

¿Conversión? No. ¡Tan sólo un paso adelante!

os veces lloró Jesús, narran 
los evangelios. Una por Lá-
zaro: era la pérdida de un ser 

querido; otra sobre la Ciudad Santa: 
perdía a su propio pueblo. La nación 
por la cual había venido al mundo lo 
rechazaba: «Jerusalén, Jerusalén…» 
(Lc 13, 34).

Las lágrimas que corrieron por su 
sagrado rostro, sin embargo, no fueron 
infructuosas. Aun antes de que llegue 
el día en que todo Israel se convierta y 
sea salvo (cf. Rom 11, 25-26), esa ma-
nifestación del amor divino ya comen-
zó a obrar la conversión de corazones 
elegidos. Así ocurrió con Alfonso y 

Teodoro Ratisbona, Hermann Cohen 
y muchos otros, uno de ellos incluso 
muy cerca de nosotros…

Anhelo por Yahvé

Hijo de judíos alemanes refugiados, 
Roy Schoeman nació y creció en los 
suburbios de Nueva York a principios 
de la década de 1950, en el seno de una 
familia observante, que pronto se con-
virtió en uno de los pilares del conser-
vadurismo judío local.

Desde temprana edad, no le faltó la 
conciencia y el orgullo de su raza y re-
ligión. Además de la instrucción bási-
ca ordinaria, Roy frecuentaba dos ve-

ces por semana el programa educativo 
de la sinagoga, donde fue introducido 
en las tradiciones paternas.

Su carácter naturalmente devoto an-
siaba a Dios. Quería complacerlo. So-
bre todo, sentía la altivez de pertenecer 
al pueblo elegido, que conocía el nom-
bre de Yahvé. En palabras suyas, «fue 
en la escuela hebrea y en las actividades 
que giraban en torno a la sinagoga don-
de más me sentí en mi propia piel».1

La mano divina, no obstante, invi-
taba interiormente a esa alma predi-
lecta a dar un paso adelante.

Inquietudes religiosas

Una experiencia singular vivida en 
su tierna infancia muestra ese llama-
miento. A pesar de un ambiente poco 

«Feliz Navidad», de Viggo Johansen - Colección Hirschsprung, Copenhague

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaopaulodeoliveirabueno/


Tras caer en el 
agnosticismo 
hedonista, Roy ansiaba 
un mayor sentido a su 
existencia… Hasta 
que recibió la gracia 
más grande de su vida

FebreroFebrero 2025 2025            2121

afecto a Cristo, la primera frase com-
pleta que dijo el pequeño Schoeman 
fue: «¡Quiero un árbol de Navidad!». 
La palabra inglesa para esta fiesta 
—Christmas— contiene el nombre 
del Redentor. De hecho, su inocente 
deseo, aparentemente insignifican-
te, se basaba en una profunda atrac-
ción por el Divino Infante: «Sentí la 
cordialidad, el amor, la alegría de la 
Navidad, y la presencia real del Niño 
Jesús en el centro de todo».2

Los encantos de la infancia, 
sin embargo, se fueron des-
vaneciendo. Y no transcu-
rrió mucho tiempo para que 
aquel sentimiento sobrena-
tural que lo había consolado 
se transmutara en hostili-
dad. Schoeman lo cuenta 
así: «Era una especie de re-
acción a “uvas agrias” al ser 
rechazado, excluido, por aque-
llo —en realidad, por aquel— 
que más anhelaba»;3 y «cuanto 
más profunda era esta contradicción 
[…], más amargo era el antagonismo 
que sentía hacia todo lo cristiano».4

En busca de un sentido a su vida

Cuando ingresó en el Instituto Tec-
nológico de Massachusetts, su mala 
comprensión de la relación entre reli-
gión y moral lo llevó a entregarse a las 
peores pasiones. «Durante un tiempo 
mi sed de Dios se sació con falsas con-
solaciones»,5 reconoció. Su creencia 
amorfa, debilitada por los vicios, re-
dundó en un agnosticismo hedonista.

Aunque tenía éxito, la decepción 
empezó a llamar a su puerta. Buscando 
algo que llenara su vacío, experimentó 
unos meses de emoción con el alpinis-
mo, con cursos de especialización su-

perior, con una distinguida carrera aca-
démica con máster en Administración 
de Empresas en Harvard y, por último, 
pasando años practicando el esquí. 
Nada le satisfacía… Y todavía esperaba 
un sentido mayor a su vida.

Se encontraba en estas circunstan-
cias cuando, contemplando la belleza 

de la naturaleza alpina durante una 
puesta de sol, la nieve reflejó los rayos 
del astro rey en sus últimos fulgores 
y elevó a Roy hasta el Creador. Era la 
primera vez en años que recordaba al 
único que podía satisfacerle.

«Caí… en el Cielo»

Por esa rendija abierta, Dios no tar-
dó en entrar.

Tiempo después, caminaba solo 
por las dunas arenosas de Cabo 

Cod cuando recibió la gracia más 
grande de su vida: «A falta de 
un término mejor, “caí en el 
Cielo”».6 De un momento a 
otro se encontró en presen-
cia del Santo de los Santos. 
Se descorrió la cortina que 
lo separaba de lo sobrenatu-
ral y vio, dotada como de un 

valor moral, toda su vida ante 
el Altísimo. Su mayor pesar 

sería no haber considerado con 
cuánto amor lo había amado aquel 

que es misericordia.
De su corazón brotó una súplica: 

«Hazme saber tu nombre, para que 
pueda adorarte y servirte como es 
debido. No me importa si eres Buda, 
y tengo que hacerme budista; no me 
importa si eres Krishna, y tengo que 
hacerme hindú; no me importa si eres 
Apolo, y tengo que ser un pagano ro-
mano; ¡siempre y cuando no seas Cris-
to, y tenga que hacerme cristiano!».7

Entonces, Dios respetó esa ora-
ción… y no le reveló su nombre. La 
visión se desvaneció, pero Schoeman 
ya había cambiado.

La euforia de esta gracia duró se-
manas, lo que le llevó a buscar ince-
santemente a aquel que se le había 
revelado de manera tan misteriosa. En 

Roy Schoeman durante una entrevista; 
abajo, la playa de Cabo Cod  

(Estados Unidos)
Reproducción

D
an

ie
l S

ch
w

en
 (

C
C

 b
y-

sa
 2

.5
)

Sumario  Sumario



Un año después, su 
alma fue arrebatada 
por una nueva 
gracia que confirmó 
su conversión: el 
encuentro con la 
Santísima Virgen

22      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

﻿1 Schoeman, Roy. «Surprised by Grace». 
In: Schoeman, Roy (Ed.). Honey from 
the rock. Sixteen Jews find the sweetness 
of Christ. San Francisco: Ignatius, 2007, 
p. 273.

﻿2 Idem, pp. 273-274.
﻿3 Idem, p. 274.
﻿4 Idem, p. 276.
﻿5 Idem, p. 277.
﻿6 Idem, p. 280.
﻿7 Idem, pp. 281-282.
﻿8 Idem, p. 284.
﻿9 Cf. Idem, pp. 284-285.

este empeño, su mayor provecho fue 
encontrarse con un antiguo compañe-
ro de universidad, en cuya residencia 
vio un libro titulado Los cien mayores 
milagros de los tiempos modernos. Le 
llamó la atención el portento ocurrido 

No obstante, el hecho es que Roy 
amaneció cristiano.

La plenitud de la alianza

Luego de pasar horas en santuarios 
marianos tras tamaño favor, tomó la 
resolución de hacerse católico, sobre 
todo cuando, durante una estancia en 
un monasterio cartujo de Francia, se 
dio cuenta de que el cristianismo era 
la plenitud del judaísmo. La manera 
como los monjes recitaban los salmos 
del Antiguo Testamento, alabando a 
Sion y a los patriarcas hebreos, le abrió 
los ojos para reconocer en Jesús el Me-
sías Salvador. La verdadera estrella de 
Jacob, Cristo, se volvería su norte; y su 
brújula, el amor a Nuestra Señora.

Cuando en 1992 las aguas del bau-
tismo lavaron su alma, su deseo más 
íntimo, tantas veces escondido o disfra-
zado a lo largo de su vida, se hizo rea-
lidad. A partir de entonces, su empeño 
sería propagar este testimonio entre los 
israelitas para que, como él, pudieran 
gozar de la dulzura de Cristo, la miel 
que destila la piedra para saciar a quie-
nes se convierten a Él (cf. Sal 80, 17).

Deseaba que también se dieran 
cuenta de que Yahvé no les pide una 
conversión, sino sólo un paso adelante: 
que reconozcan la profecía cumplida, 
la plenitud de la alianza, el Dios con 
nosotros y la Virgen que lo concibió 
(cf. Is 7, 14). 

durante la última aparición de la San-
tísima Virgen en Fátima, cuando miles 
de personas habían presenciado prodi-
gios de grandeza bíblica. Y de este he-
cho concluyó que el Dios omnipotente 
no había limitado sus milagros al An-
tiguo Testamento…

Después de exactamente un año en 
esa búsqueda, empapándose de todo 
tipo de lecturas espirituales, la gracia 
lo arrebataría de nuevo en un segundo 
episodio de su conversión.

Se acostó judío y…

Tras acostarse y haber rezado una 
vez más para conocer el nombre de 
aquel que se le había aparecido, Roy se 
quedó dormido. En sueños, le desperta-
ba una mano sobre el hombro, y lo lle-
vaba ante la dama más hermosa que ja-
más podía imaginar. Su belleza, su voz 
y sobre todo el amor que irradiaba de 
Ella lo hicieron caer de rodillas. ¿Quién 
era? Schoeman lo intuyó enseguida: 
«Sabía, sin que nadie me lo dijera, que 
era la Santísima Virgen María».8

Si era la Virgen Santísima, también 
era la Madre amabilísima; y el afor-
tunado pronto pudo confirmarlo. Con 
extrema bondad, Ella se dispuso a res-
ponder cualquier pregunta.

—¿Cuál es —le preguntó Roy, para 
comprobar si era acertada su impre-
sión— tu oración favorita?

—Me gustan todas —declaró Ella, 
sin responder a la pregunta básica.

El hijo de Abrahán no se dio por 
vencido:

—Pero unas oraciones te agradarán 
más que otras…

Para asombro de Schoeman, y 
nuestro, la Madre del Mesías rezó una 
plegaria en… portugués, lengua des-
conocida para su interlocutor: «¡Oh 
María sin pecado concebida, ruega por 
nosotros que recurrimos a ti!».9

La razón por la que la oración de su 
predilección la dijera en ese idioma si-
gue siendo un misterio. Quizá aquella 
que se manifestó en Fátima y le habló 
en portugués a los pastorcitos lo aclare 
algún día.

Virgen de Montmartre – Iglesia  
de San Pedro de Montmartre, París

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



¿C

Nadie puede recuperarse 
por sí mismo

Febrero 2025      23

u Santo Tomás enseña  U

proviene de la luz de la iluminación di-
vina, y no puede recuperarse más que 
si Dios ilumina de nuevo el alma. […] 
A su vez, el orden natural por el que 
el hombre se somete a Dios no puede 
restablecerse más que atrayendo Dios 
hacia sí la voluntad del hombre, como 
ya dijimos. En tercer lugar, el reato de 
la pena eterna no puede ser perdonado 
sino por Dios, ya que contra Él se co-
metió la ofensa y Él es el juez» (a. 7). 
Por lo tanto, concluye, sin el auxilio de 
la gracia como don habitual y moción 
interior divina no hay conversión.

«Mira, estoy de pie a la puerta y lla-
mo. Si alguien escucha mi voz y abre 
la puerta, entraré en su casa y cenaré 
con él y él conmigo» (Ap 3, 20). Así 
pues, la gracia de la conversión es y 
siempre será una iniciativa de Dios. 

R
ic

ar
do

 C
as

te
lo

 B
ra

nc
o

ómo se explica que tantas al-
mas abandonen una vida de 
pecado o de paganismo para 

abrazar la cruz de Cristo con la es-
peranza de la felicidad eterna? ¿Qué 
hicieron para lograr un cambio tan ra-
dical? ¿Qué mérito tuvieron para ello? 
¡Ninguno! Se convirtieron sólo porque 
Dios lo quiso: recibieron la gracia de la 
conversión y simplemente no pusieron 
obstáculos.

El Altísimo es quien busca a las 
almas, como nos lo explicará San-
to Tomás. Denomina a la conversión 
«levantarse del pecado» (Suma Teoló-
gica. I-II, q. 109, a. 7) y afirma que el 
hombre «no puede recuperarse por sí 
mismo; necesita que se le infunda de 
nuevo la gracia, como si para resucitar 
a un cuerpo muerto se le infundiera de 
nuevo el alma» (a. 7, ad 2).

Para que haya conversión se supo-
ne que hay alguna laguna en el alma, 
si no la ausencia o pérdida de la gracia 
habitual infundida en el bautismo. Y 
«que el hombre se convierta a Dios no 
puede ocurrir sino bajo el impulso del 
mismo Dios que lo convierte» (a. 6), 
comenta el Doctor Angélico. Esto es 
porque, «cuando la naturaleza está 
intacta, puede recuperar por sí mis-
ma un estado que le es connatural y 
proporcionado; pero no puede sin un 
auxilio exterior recuperar un estado 
que sobrepasa su condición natural» 
(a. 7, ad 3).

El Señor no quiere la muerte del 
pecador, sino que se convierta y viva 
(cf. Ez 18, 23). Y para ello únicamente 
pide su cooperación, instándole a de-

jarse llevar: «La gracia santificante la 
recibe el hombre después que, bajo el 
impulso de la moción divina, se ha es-
forzado con su libre albedrío por salir 
del pecado» (a. 7, ad 1).

Sin embargo, una vez cesado el 
acto de pecar, permanece el reato de 
la pena, que es la condición de reo del 
pecador que necesita reparar la ofen-
sa cometida. Además, el Aquinate 
afirma que el pecado, por su defor-
midad, mancha el alma privándola 
del decoro de la gracia, corrompe la 
naturaleza y la desordena, haciendo 
que la voluntad humana no se someta 
a Dios (cf. a. 7).

Ahora bien, la reparación de estos 
tres males, continúa Santo Tomás, 
requiere invariablemente la interven-
ción divina: «La belleza de la gracia 

El pecador no puede recuperarse por sí mismo; necesita que se  
le infunda de nuevo la gracia, como si para resucitar a un  

cuerpo muerto se le infundiera de nuevo el alma

El regreso del hijo pródigo - Iglesia Trinità dei Monti, Roma

Sumario  Sumario



õ Plinio Corrêa de Oliveira

En batalla 
por las almas

P

La vida se nos presenta 
como una batalla 
universal: el ejército de 
Cristo contra el ejército 
del demonio, luchando 
para conquistar a las 
almas indiferentes

24      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Un profeta para nuestros días  U

El central campo de batalla entre la  
Contra-Revolución y la Revolución  
se sitúa en el alma humana; sin embargo, 
sus métodos de conquista son antagónicos.

or mucho que digan lo contrario, 
los fenómenos de la sociedad 
humana sólo pueden estudiarse 

en el hombre. La sociedad es un con-
junto de hombres y, por tanto, primero 
debemos analizar los principios que 
rigen el comportamiento de los seres 
humanos para estudiar luego cómo se 
aplican a la sociedad.

El principal campo  
de la batalla universal

El primer principio que podemos 
enunciar es el de la división de los 
hombres en tres categorías:

1) el miles Christi, el soldado de 
Cristo;

2) el miles diaboli, el soldado del 
demonio;

3) y el amicus Christi et diaboli, el 
pragmático.

No encontramos otros hombres so-
bre la faz de la tierra, al menos en los 
países de la civilización cristiana.

El miles Christi, o miles Ecclesiæ 
—que es lo mismo —, es un hombre 
para quien lo principal en la vida es 
servir a la Iglesia Católica. Compren-
de que todo el encanto, toda la belleza, 

toda la gracia y toda la dignidad de la 
vida proviene de servir a la Iglesia Ca-
tólica Apostólica Romana. Y por eso, 
para su felicidad, para su bienestar 
incluso, pero sobre todo para cumplir 
con su deber, se consagra en cuerpo 
y alma al servicio de aquella que es 
el arca de la alianza del Nuevo Testa-
mento. El miles Ecclesiæ puede ser, o 
bien un hombre muy inteligente, o bien 
muy ignorante. Ser miles Christi no es 
algo que provenga de la cultura, sino 
de la fe y del amor a la Iglesia.

En otra categoría —más difícil de 
que lo admitan los liberales—, tene-

mos al miles diaboli, el hombre que 
ama el mal. Alguien podría contraar-
gumentar que en filosofía se estudia 
que el mal, en cuanto mal, no puede 
ser amado. Evidentemente eso es co-
rrecto. Pero el hombre tiene muchas 
maneras de engañarse a sí mismo, por 
las cuales llega a amar el mal bajo al-
guna razón de bien.

De ahí que muchos hombres sean 
entusiastas del mal, así como, por otra 
parte, nosotros, los contrarrevolucio-
narios, somos entusiastas del bien. Y 
es capital para este tipo de hombre 
extirpar el bien de la tierra e implan-
tar el mal, del mismo modo que para 
nosotros es fundamental implantar el 
bien y extirpar el mal.

Entre estas dos categorías, tenemos 
la del hombre que es amicus Christi et 
diaboli. A ella pertenecen los que les 
gusta un poco Jesucristo y un poco el 
demonio, pero que en realidad no aman 
a Jesucristo, sino, de manera relativa, 
al demonio. Esos hombres ante todo se 
aman a sí mismos. A veces tienen cierta 
simpatía por Dios, a veces por el demo-
nio, tratando siempre conciliar la luz 
con las tinieblas. Son los pragmáticos.

Reproducción

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Desde la infancia es 
cuando se delinean 
los estados de espíritu 
de los individuos, y 
empiezan a formarse 
revolucionarios y 
contrarrevolucionarios

Febrero 2025      25

Así, al dividir a los hombres en tres 
categorías, la vida en esta tierra se nos 
presenta como una batalla universal: 
el ejército de Cristo contra el ejército 
del demonio, luchando precisamente 
para conquistar a los indiferentes, a los 
que están divididos entre Cristo y Sata-
nás, hombres relajados, indecisos y sin 
ideales.

Ése es sin duda el principal, pero no 
el único campo de batalla. Nosotros, 
que somos hijos de la luz, buscamos 
arrancar para la Iglesia a los hijos de 
las tinieblas, y éstos, a su vez, tratan de 
atraernos hacia las huestes de la Revo-
lución. Sin embargo, sabemos que estas 
extirpaciones son muy difíciles, por lo 
que nuestra acción se concentra, sobre 
todo, en aquellos que están en el térmi-
no medio y que constituyen así el prin-
cipal campo de la batalla universal.

Inicio de la formación  
de los estados de espíritu

Uno de los puntos de la doctrina ca-
tólica menos comprendido en nuestros 
días es el que afirma que el niño, por 
regla general, empieza a hacer uso de la 
razón a los 7 años y a partir de esa edad 
son capaces de cometer pecados mor-
tales. Incluso hay un santo que afirmó 
haber visto en el Infierno a un niño de 5 
años; pecó mortalmente y fue inmedia-
tamente condenado al suplicio eterno.

Es también alrededor de los 7 años 
cuando empieza a formarse el revolu-
cionario o el contrarrevolucionario. El 
niño, naturalmente, no tiene un cono-
cimiento claro de eso. Pero el proble-
ma de la Revolución y la Contra-Re-
volución comienza a presentársele en 
su microcosmos infantil de tal manera 
que va formando un cierto panorama, 
una cierta visión, en la que ya va adop-
tando actitudes que, a su vez, implican 
una toma de posición en otros campos, 
no como algo fatal, sino probable.

En resumen, desde niño es cuando 
empiezan a formarse los estados de 
espíritu. Y es cierto que cada hombre 
tiene varias edades de revolucionario y 
de contrarrevolucionario.

Luz primordial y defecto capital
Si analizamos al hombre pragmáti-

co y lo comparamos con el revolucio-
nario, veremos que no hay diferencia 
entre ambos; forman una sola cosa. El 
pragmático es un individuo que encon-
tró su placer llevando una vida recta 
y, por eso, la lleva. El revolucionario, 
en cambio, encontró la alegría tenien-
do una vida mala y, en consecuencia, 
la tiene. Pero ambos buscan su propio 
placer, variando sólo en la forma de al-
canzarlo.

De donde se concluye que pragmá-
ticos y revolucionarios pertenecen a 
la misma familia, y que de hecho sólo 
hay dos categorías de personas en el 
mundo: los que son de la Virgen, 
del orden y de la Contra-Revolu-
ción; y los que son de la serpien-
te, del desorden y de la Revolu-
ción.

Sabemos, por otra parte, que 
hay dos hombres dentro de cada 
hombre, es decir, existe en cada 
uno de nosotros una luz primordial 
y un defecto capital.1 La luz primor-
dial nos inclina hacia la Contra-Re-
volución, y el defecto capital nos 
conduce hacia la Revolución. Pero 
cabe considerar que todo hombre, por 
muy firmemente anclado que esté en 
el lado de la Revolución, puede ser 
llevado hacia la Contra-Revolución, 
y viceversa. En otras palabras, hay 
una mutabilidad en el hombre en re-
lación con ambos caminos. No exis-
te —lo cual sería desolador— fijeza 
en cada una de las rutas.

Cómo se pasa de la Contra- 
-Revolución a la Revolución

Dicho esto, uno podría pre-
guntarse cómo pasa un hombre 
del camino de la Contra-Revolu-
ción al de la Revolución.

Como consecuencia del pe-
cado original, el defecto capital 
tiene en el hombre una vivaci-
dad aterradora, y con cualquier 
pequeña concesión se alimenta 
y se expande enormemente. Po-

De arriba a abajo: «Hijos del marqués de  
Béthune jugando con un perro», de François- 

-Hubert Drouais - Museo de Arte de Birmingham 
(Inglaterra); «Los jóvenes fumadores», de 

August Heyn. En la página anterior, «Roberto de 
Normandía en el sitio de Antioquía», de Jean- 

-Joseph Dassy - Palacio de Versalles (Francia)

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



Todo hombre lleva en 
sí la figura del ideal 
de bien y de verdad, 
si bien que sepultada 
bajo las aguas de una 
conciencia embotada 
por el pecado

26      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

demos tomar el ejemplo de un hombre 
orgulloso que es miembro de una aso-
ciación cualquiera. Si le decimos que 
conocemos a todos los miembros de esa 
sociedad y que el de mayor valor per-
sonal es él, inmediatamente nos juzgará 
como un buen hombre y un excelente 
psicólogo. Dirá que lo conocemos bien 
y que tenemos una idea exacta de lo que 
realmente es él; que discernimos bien el 
aspecto por el cual él es superior a to-
dos, y que tenemos buen corazón, pues 
lo que los otros no han visto, nosotros lo 
hemos percibido.

Lo que en realidad hicimos fue dar-
le un veneno. Después de eso, la prime-
ra vez que alguien le reprenda por un 
pequeño desliz, se rebelará: «¿Cómo? 
Yo, que soy el más importante de to-
dos, estoy siendo recriminado por un 
niño. ¿Quién es él para hacer eso?». A 
partir de entonces ya no tolerará nada, 
porque el más mínimo alimento dado 
al defecto capital tiene una prodigiosa 
capacidad de inflamación.

Así pues, si un hombre fuertemente 
contrarrevolucionario alimenta, me-

diante alguna concesión, su defecto 
capital, como este vicio principal tiene 
una fuerza de expansión similar a la 
de los gases, pronto invadirá a todo el 
hombre y lo dominará. Es el proceso 
mediante el cual alguien se convierte 
en revolucionario.

Cómo ocurre la conversión 
a la Contra-Revolución

¿Cuál es el proceso por el que al-
guien se convierte en contrarrevolu-
cionario?

Todo hombre, por más que se haya 
pervertido, lleva dentro de su alma 
una figura completa de los ideales de 
bien y de verdad para los que ha sido 
creado. No obstante, a medida que va 
decayendo en la virtud, se produce un 
embotamiento de su conciencia has-
ta el punto de que esa figura tiende a 
desaparecer; va siendo sepultada, pero 
no destruida, como en la leyenda bre-
tona de la cathédral engloutie:2 de vez 
en cuando asoma a la superficie del 
mar, y recuerdos de bien, de moral, de 
virtud, de fe suben a la superficie del 

alma del pecador y, de repente, empie-
zan a sonar sus campanas.

Entonces surge la posibilidad de la 
conversión. Para que ésta sea posible 
hay que emplear grandes energías y 
despertar los primeros principios.

Técnica de la conversión y 
táctica de la perversión

Digamos ahora una palabra sobre el 
embotamiento. ¿Qué entendemos, en el 
lenguaje común, por un hombre embo-
tado? Es aquel cuyo espíritu sólo tiene 
unos pequeños destellos, unos restos de 
clarividencia, y nada más.

En el fondo de todo pragmático 
hay pequeños restos de virtudes ca-
tólicas embotadas; es por excelencia 
un hombre embotado. Cuando se ha-
bla de Jesucristo o de su Iglesia, son-
ríe con un poco de simpatía, como un 
sordo que logra oír las últimas notas 
de un concierto. Pero si se le amo-
nesta acerca de su concupiscencia, 
su embotamiento sufre una meta-
morfosis, sus energías entorpecidas 
se despiertan y, o bien tratará de do-

«El vicio del juego», de Cornelis de Vos - 
Museo de Picardía, Amiens (Francia)

D
ie

tm
ar

 R
ab

ic
h 

(C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)Fr

an
ci

sc
o 

Le
ca

ro
s

Sumario  Sumario



La Revolución actúa 
a través del vicio 
capital, adormeciendo 
el alma, mientras que 
la Contra-Revolución 
actúa para despertarla 
de su letargo

Febrero 2025      27

﻿

1 Luz primordial es una expresión acuñada 
por el Dr. Plinio para designar el aspecto 
específico de Dios que cada alma está lla-
mada a reflejar y contemplar. Cada alma 
tiene una luz primordial única, diferente de 
todas las demás. En lo opuesto del ideal tra-
zado por la luz primordial, pero en el mis-
mo foco del dinamismo del alma, está el 
defecto capital.

﻿2 Del francés: catedral sumergida. El Dr. Pli-
nio menciona la leyenda bretona de una ca-
tedral bajo el mar, cuyo melodioso tañido 
de campanas podía ser oído por los pesca-
dores en días de calma. La sugestiva figura 
representa el efecto de ciertas gracias en el 
alma del pecador.

minarse, o bien se precipi-
tará a los extremos.

Una de las consecuencias 
más importantes de estos 
efectos —tan importante que 
podría llamarse la filosofía 
de acción del contrarrevolu-
cionario— puede enunciarse 
así: una es la técnica de la 
conversión, la otra, la de la 
perversión.

Esta última proviene de 
pequeñas concesiones. Por 
eso, la manera como es con-
ducida una persona hacia la 
Revolución es, en general, 
la de las concesiones gra-
duales que llevan a los hom-
bres, punto por punto, hasta 
los extremos.

Pero para conducir a al-
guien hacia la Contra-Revo-
lución tenemos que utilizar el 
método opuesto. Se trata de 
resucitar dentro de la persona 
lo que hemos llamado más 
arriba cathédral engloutie, y 
esto sólo puede ser provocado mediante 
un choque muy grande.

Esta idea queda más clara si nos va-
lemos de otra imagen. El hombre usa 
una táctica para hacer que una persona 
se duerma y otra, para despertarla. En 
el primer caso, se reproduce una mú-
sica lenta y dulce hasta que la persona 
se queda dormida. Pero para despertar-
la la utilización del mismo método no 
producirá el más mínimo resultado. La 
táctica, en esa circunstancia, será ¡tocar 
el bombo! Así pues, el vicio capital y la 
Revolución la adormecen, mientras que 
la Contra-Revolución la despierta.

El fenómeno de la «cristalización»

Cuando analizamos al individuo 
pragmático, vemos que es un hombre 
dividido; al mismo tiempo un amicus 
Christi y un amicus diaboli. Es un tem-
plo con dos altares, o un altar con dos 
imágenes; tiene en sí restos de amor a 
Nuestro Señor y un fuerte foco inicial 
de amor al demonio.

También hemos visto que la táctica 
del demonio consiste en atraer hacia 
sí al pragmático por medio de conce-
siones, que no sean tan violentas como 
para provocarle un choque y hacer 
que salga a la superficie su cathédrale 
engloutie.

Entonces, la táctica inteligente del 
demonio es ir tentando al pecador por 
etapas, de tal manera que su concien-
cia se vaya anestesiando sin que reciba 

nunca un sobresalto, porque 
si esto ocurre la batalla esta-
rá perdida para él.

Podemos decir, pues, que 
al demonio le interesa que la 
persona se vuelva revolucio-
naria y descienda al Infierno 
de modo gradual, por etapas. 
Muy raramente se interesa 
por los fenómenos psicológi-
cos en los que una persona, 
sin peligro de reconvertirse, 
es arrojada del extremo de la 
virtud al extremo del vicio. 
Esto traería consigo el peli-
gro de una «cristalización».

El fenómeno físico de la 
cristalización es bien cono-
cido. Si se pone un cristal en 
un recipiente donde hay una 
solución muy saturada, toda 
la solución cristaliza. Lo mis-
mo ocurre con la conciencia 
humana. Ella está saturada 
de remordimientos. De re-
pente, alguien hace algo muy 
revolucionario. De ahí resul-

ta un fenómeno de «cristalización», es 
decir, un retorno a la posición inicial. Y 
eso es lo que la Revolución intenta evi-
tar que suceda. 

Extraído, con 
pequeñas adaptaciones, de:  

Dr. Plinio. São Paulo. Año xxiv.  
N.º 277 (abr, 2021); pp. 15-22.

El Dr. Plinio en diciembre de 1993

M
ar

io
 S

hi
no

da

Sumario  Sumario



Una nueva creación

D
õ Hna. Diana Milena Devia Burbano, EP

28      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Jacques Fesch: del crimen al Cielo

Finalmente, llegó el día de la ejecución. Para Jacques, que había 
recuperado la dignidad del hombre hecho a imagen y semejanza 
de su Creador, llegaba el momento del descanso. Sirva su historia 
como prenda de confianza en el poder de la auténtica conversión.

esde hace poco más de tres 
años, Jacques Fesch es un 
presidiario. Y, según le in-

forma su abogado, ahora también será 
reo de muerte. Para este joven de 27 
años todo habrá terminado en tan sólo 
dos meses. ¡Trágica perspectiva!… 
¿Bastarán dos meses de vida para sal-
dar sus deudas con Dios, antes de que 
la implacable hoja de la guillotina cor-
te una vida tan corta y… tan mal em-
pleada?

La respuesta sería negativa si toda-
vía fuera aquel joven extraviado que, 
la noche del 25 de febrero de 1954, en-
tró esposado en la prisión de La San-
té; pero ese no es el caso. Del «viejo» 
Jacques Fesch no queda ni siquiera un 
solo cabello.

Un sueño que acaba en tragedia

Jacques nació el 6 de abril de 1930 
en Saint-Germain-en-Laye, cerca de 
París, en una familia tan rica como atea.

A pesar del lujo y las comodidades 
que lo rodeaban, pronto se sintió insa-
tisfecho con la vida. Los placeres mun-
danos no saciaban sus expectativas, 
y ni siquiera el nacimiento de su hija, 
Verónica, fue capaz de hacer madurar 
su espíritu.

Entonces una obsesión se instaló en 
su interior: forjarse una gran aventura 
a bordo de un velero. Tal vez lograría 
viajar a las míticas islas Galápagos, de-
jando atrás toda una vida de fracasos.

Sin embargo, soñarlo es más fácil 
que llevarlo a cabo… y sin duda más 
barato. Como era de esperar, su padre 
le negó los dos millones doscientos mil 
francos necesarios para cumplir sus 
deseos. Enajenado, el joven planeó con 
unos amigos atracar el comercio de un 
cambista y conseguir «por su cuenta» 
los medios que le negaban en casa.

¿Es mucho repetir que soñarlo es 
más fácil que hacerlo realidad? La fe-
choría fracasó por completo. Jacques 
agredió al cambista, pero antes se 
disparó en un dedo al intentar sacar el 
revólver que llevaba en el bolsillo… A 
los gritos de socorro le siguió una alo-
cada huida, en medio de la cual pierde 
sus gafas y apenas sin ver bien tiene la 
desgracia de dispararle a un policía en 
el corazón… Finalmente, abandonado 
por sus cómplices y acorralado en una 
estación de tren, es detenido. El escan-
daloso crimen indignó a toda Francia 
y las protestas exigiendo que se casti-
gara severamente al infortunado no se 
hicieron esperar.

No obstante, precisamente tras los 
barrotes del calabozo fue donde la vida 
de este joven dio un giro insospechado.

«Como un viento recio…»

«No tengo fe, no vale la pena», fue-
ron las primeras palabras que le dijo 
al capellán de la prisión. Y nada hacía 
presagiar una conversión. Pero, al ins-
tante, Dios despuntó en su horizonte 
de una manera tan violenta y peculiar 
que hay que oír la propia narración de 
Jacques para creerlo:

«Me encontraba una noche en mi 
celda, hace de eso casi tres años. […] 
Estaba en la cama, con los ojos abier-
tos, y sufría de verdad por primera vez 
en mi vida, con una intensidad poco 
común, por lo que me había sido reve-
lado acerca de ciertos asuntos familia-
res, y fue entonces cuando un grito es-
talló de mi pecho, una llamada de so-
corro: “¡Dios mío!”, e inmediatamen-
te, con un viento recio que pasa sin que 
sepamos de dónde viene, el Espíritu 
del Señor me agarró por el cuello.

»No es una imagen, tienes realmen-
te la sensación de que la garganta se te 
estrecha; y que un espíritu entra en ti, 
demasiado fuerte para la envoltura que 
lo recibe. Es una impresión de fuerza 

Le
an

dr
o 

S
ou

za

Sumario  Sumario



Febrero 2025      29

R
ep

ro
du

cc
ió

n

infinita y   de dulzura que no se podría 
soportar por mucho tiempo. Y a partir 
de ese momento, creí, con una con-
vicción inquebrantable que no me ha 
abandonado desde entonces. Empecé 
a rezar y a dirigir mis pasos hacia el 
Señor con una voluntad sostenida por 
gracias poderosísimas».1

Jacques simplemente «volvió a la 
vida». Así lo describe, en un intento de 
explicar su experiencia: «Cuando, por 
primera vez, el Señor se dignó visitar mi 
alma y transmitirle su mensaje de amor, 
comprendí perfectamente lo que tenía 
que hacer, y si tuviera que poner por 
escrito lo que recordaba, tal vez podría 
escribir esto: “Hijo mío, te he amado 
desde el primer día, incluso cuando me 
ofendiste y especialmente en esos mo-
mentos. Mi perdón, te lo doy de mane-
ra total y absoluta, y te daré mucho más 
aún. Recibe mi amor, prueba cuán dulce 
soy para los que me invocan, y no trates 
de saber si sufres justamente o no. […] 
¿No comprendes que mi cruz es el único 
camino que conduce a la vida eterna?».

El despuntar de la Luz 
en el pecador

«Me salvan a pesar mío. Me sacan 
del mundo porque me perdería en él, y 

no he hecho nada para merecer tal gra-
cia», reconocería. ¿Cómo se entiende 
lo que le pasó?

La gracia de la conversión, afir-
man los teólogos, es una iniciativa 
irresistible de Dios en el alma del pe-
cador; y algunos autores2 comparan 
esta insigne manifestación del poder 
y de la misericordia divina con la pro-
pia obra de la creación, identificando 
cada uno de los siete días con una eta-
pa espiritual. Este simbolismo puede 
ayudarnos a comprender la conver-
sión del joven Fesch.

En el principio, «dijo Dios: “Exis-
ta la luz”. Y la luz existió» (Gén 1, 3). 
Así mismo, el primer día de la con-
versión, es el Señor quien decide 
proyectar su Luz, haciéndola brillar 
en el interior del corazón. Para Jac-
ques, esta sublime presencia le pro-
vocaba profundas exclamaciones de 
júbilo y gratitud: «Alegría, alegría. 
¡Si pudiera transcribir en este papel 
todas las gracias que he recibido! 
¿Quién puede describir el amor de 
Dios por sus criaturas?»; «Jesús está 
ahí, cerca de mí, casi palpable. En 
cuanto lo invoco, su dulzura me in-
vade inmediatamente y me lleno de 
alegría».

Cabe señalar que Jacques escribió 
estas líneas en los últimos meses de su 
vida, ¡ante la perspectiva de una sen-
tencia de muerte! Nada pudo eclipsar 
las gracias recibidas en su conversión.

Una tierra fértil  
que produce frutos

Iluminada, entonces, con la Luz 
divina y unida a Dios en un «cie-
lo interior» (cf. Gén 1, 6-7), la tierra 
aparece y es separada de las aguas 
(cf. Gén 1, 9-10), que simboliza que el 
alma ya no está sumergida en las aguas 
de la concupiscencia y se convierte en 
una tierra fértil que produce frutos de 
generosidad, amor a la cruz y humildad 
en el arduo camino de la santificación.

En las líneas de su diario es impo-
sible reconocer al antiguo Jacques, tan 
cambiado está su corazón, tan tem-
plado en el dolor y tan consciente del 
proceso purificador por el que tendría 
que pasar: «No debo olvidar quién soy, 
lo que he hecho y lo que haría si el Se-
ñor me entregara a mí mismo sólo un 
poco. Tengo una naturaleza corrupta y 
defectuosa, y ante todo debo esforzar-
me en reformarla».

Pero el amor y los deseos de perfec-
ción únicamente se realizan a través 
de las obras, y Jacques tenía grandes 
cosas que realizar antes de morir, a fin 
de ofrecerle al Señor los frutos de su 
jardín espiritual. «He hecho progresos 
en mis oraciones y me he marcado un 
horario estricto, que no quiero modifi-
car bajo ningún pretexto».

Una asidua vida de oración le dio 
fuerzas para emprender el difícil ca-
mino, y con heroica generosidad co-
menzó por renunciar a las minúsculas 
comodidades de la cárcel: eliminó los 
dulces y las comidas cocinadas, sacri-
ficó horas de sueño y poco después 
atacó su peor vicio, el tabaco:

«No es que un cigarrillo tenga im-
portancia en sí mismo, pero lo deseo 
tanto que si tuviera la voluntad de de-
jar de fumar y lo hiciera, ese sacrificio 
sería muy agradable a Jesús. […] Así 
que ¡ánimo! Con un poco de voluntad 

El escandaloso crimen indignó a toda Francia, y las protestas exigiendo un 
severo castigo para el culpable no se hicieron esperar

Jacques Fesch poco después de su detención, en febrero de 1954

Sumario  Sumario



30      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

se puede conseguir todo. Hace diez días 
fumaba veinte cigarrillos, ahora diez y 
la semana que viene… ¡quizá ninguno! 
Ojalá pudiera, ¡tengo tan poco tiempo 
por delante!».

Regado con no pocos sacrificios, 
superando insensibilidades y prue-
bas, estas resoluciones lo hicieron 
cada vez más generoso a la hora de 
aceptar las renuncias que se le pre-
sentaban, y como corolario de su total 
entrega a Dios, Jacques buscó bende-
cir sacramentalmente su unión con 
Pierrette, la madre de Verónica, antes 
de morir.

El luminoso sol de la caridad

El cuarto día, el sol toma su lugar 
en esta creación (cf. Gén 1, 14-19), es 
decir, la caridad inunda el corazón 
convertido; la luna y las estrellas, que 
son la fe y las virtudes, brillan en él de 
manera especial. Del amor que sentía 
descender sobre él, Jacques sacó fuer-
zas que se tradujeron en resignación 
a la voluntad de Dios y en ansias de 
apostolado.

«Querida Verónica, Jesús desea 
esta muerte. Si Él me aleja de tu cora-
zón de niña, es porque ha juzgado pre-
ferible para el bien de todos nosotros 
llamarme de nuevo a Él. ¡Y cuántas co-
sas mejores será capaz de darte Él que 

yo jamás podría hacerlo! Confianza, 
confianza en el amor de Jesús», escri-
bía a su hija.

Además de su esposa, Jacques em-
pezó a atraer a Dios a familiares y pre-
sidiarios, uno de los cuales recibió el 
bautismo gracias a su ejemplo. Cuan-
do fue ejecutado, los prisioneros deci-
dieron permanecer en silencio durante 
todo el día, en homenaje a aquel joven 
que en tan poco tiempo tanto les había 
edificado.

En el mar de la misericordia… 
¡hacia las cumbres eternas!

El quinto día (cf. Gén 1, 20-21) na-
cen los peces y los pájaros; el pecador 
convertido nada en las aguas de la mi-
sericordia de Dios; y, como águila, se 
dirige velozmente hacia las montañas 
eternas:

«Cuando rezo, me siento arrancado 
de mí mismo, no puedo sino contem-
plar e incluso me olvido de respirar. 
Cuando el alma se alegra, el cuerpo 
está muerto y nada más importa ex-
cepto los besos que enviamos al Cielo. 
¡Señor mío y Dios mío!».

El último día y el 
descanso en el Señor

Finalmente, llegó el día señala-
do para su ejecución: el 1 de octubre. 

﻿1 Los datos biográficos y citas que figuran en 
este artículo proceden del diario escrito por 
Jacques Fesch en los últimos meses de cár-
cel como testamento espiritual para su hija, 
Verónica: Fesch, Jacques. Dans 5 heures je 
verrai Jésus: Journal de prison. Paris: Le 
Sarment-Fayard, 1989.

﻿2 Al respecto véase: Cornelio a Lápide. 
La conversión. Quito-Miami: Jesús de la 
Misericordia; Fiat Voluntas Tua, 2012, 
pp. 19-20.

Jacques había recupera-
do el estado de gracia y, 
por tanto, restablecido en 
sí mismo la dignidad del 
hombre hecho a imagen 
y semejanza de Dios en 
el sexto día de la creación 
(cf. Gén 1, 27-28); llegaba 
el momento de descansar, 
como el Señor en el sép-
timo día, cuando contem-
plaba la obra de sus manos 
(cf. Gén 2, 2).

¿Cómo habrá sido el 
encuentro de Fesch con su 
Dios y Salvador? Es una 
sorpresa que sólo cono-
ceremos el día postrero… 
Dejamos aquí algunos ex-

tractos del final de su diario. Sirvan 
como prenda de confianza en el poder 
ilimitado de una auténtica conver-
sión:

«Último día de lucha, mañana a 
esta hora ¡estaré en el Cielo! Mi aboga-
do acaba de decirme que la ejecución 
tendrá lugar mañana hacia las 4 de 
la mañana. ¡Que la voluntad del Se-
ñor se haga en todas las cosas! Tengo 
confianza en el amor de Jesús y sé que 
mandará a sus ángeles que me lleven 
en sus manos. […]

»Que cada gota de mi sangre sirva 
para borrar un gran pecado mortal y 
la justicia divina sea completamente 
aplacada. Que nadie se pierda por mi 
causa, sino que cada acto, cada pensa-
miento, cada palabra sirva para glori-
ficar a nuestro Dios». 

Fesch en 1957; arriba, guillotina donde fue ejecutado

En la líneas de su diario es imposible reconocer al 
antiguo Jacques: «Que cada gota de mi sangre sirva 
para borrar un gran pecado mortal y la justicia divina 

sea completamente aplacada»

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



L

¡¿Yo también tengo que  
convertirme?!

Febrero 2025      31

u ¿Qué dice el catecismo?  U

Catecismo de la Iglesia Católica

§ 545 Jesús invita a los pecadores al banquete del Reino: «No he venido a llamar a 

justos sino a pecadores» (Mc 2, 17). Les invita a la conversión, sin la cual no se puede 

entrar en el Reino, pero les muestra de palabra y con hechos la misericordia sin límites 

de su Padre hacia ellos y la inmensa «alegría en el Cielo por un solo pecador que se 

convierta» (Lc 15, 7). La prueba suprema de este amor será el sacrificio de su propia 

vida «para remisión de los pecados» (Mt 26, 28).

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

a invitación que hace el Señor en 
el pasaje de San Marcos recogi-
do en el Catecismo nos da a en-

tender que va dirigida a personas que 
viven fuera de la Iglesia Católica, en la 
práctica habitual de los más diversos 
pecados, y que, por tanto, necesitan 
convertirse de sus malas obras.

Sin embargo, quien ha recibido 
las sagradas aguas purificadoras del 
bautismo, practica los mandamientos 
de Dios y de la Iglesia, frecuenta los 
sacramentos, reza, comulga…, ¿no 
dejó de ser pecador? Ha pasado ya del 
paganismo a la fe, de la perversidad a 
la virtud, y parece que no necesita de 
conversión. ¿Es eso cierto?

El Discípulo Amado nos advierte: 
«Si decimos que no hemos pecado, 
nos engañamos y la verdad no está en 
nosotros. Pero, si confesamos nuestros 
pecados, Dios, que es fiel y justo, nos 
perdonará los pecados y nos limpiará 
de toda injusticia» (1 Jn 1, 8-9). Y el 
gran San Pablo afirma: «Cristo Jesús 
vino al mundo para salvar a los pecado-
res, y yo soy el primero» (1 Tim 1, 15).

Hay obras injustas, como las que 
menciona el Apóstol (cf. 1 Cor 6, 9-10) 
y muchas otras igualmente merecedo-
ras del Infierno; son los pecados mor-

tales.1 No obstante, también hay fal-
tas menos graves, pero que ofenden a 
Dios, denominadas pecados veniales,2 
que todo hombre concebido en pecado 
original comete cotidianamente, a me-
nudo casi sin darse cuenta… E incluso 
existen actos menos conformes a la vo-
luntad divina para una persona concreta 

en una circunstancia concreta, llamados 
imperfecciones.

Salomón recuerda que «el justo cae 
siete veces» al día, pero «se levanta»; 
mientras que «el malvado se hunde en 
la desgracia» (Prov 24, 16). Lo que, 
sobre todo, distingue al pecador em-
pedernido de quien trata de practicar 
la virtud es el constante deseo de vol-
verse a levantar, de crecer en el amor a 
Dios, de hacerse santo.

Le corresponde, pues, a quien de-
sea practicar la ley divina esforzarse 
en no cometer nunca no sólo peca-
dos veniales, sino también imper-
fecciones, y tener así el templo de su 
corazón más santo que el Templo de 
Jerusalén. En efecto, el alma del justo 
resplandece no con el brillo del oro o 
de la plata, sino con el de la gracia del 
Espíritu Santo; y en lugar de tener un 
arca y querubines, la inhabitan Cristo, 
su Padre y el Paráclito.3 

﻿1 Cf. CCE 1854-1861.
﻿2 Cf. CCE 1862-1863.
﻿3 Cf. San Juan Crisóstomo. «Première ex-

hortation a Théodore après sa chute». In: 
Œuvres Complètes. Paris: Louis Vivès, 

1865, t. i, p. 22.

Lo que distingue al pecador 
empedernido de quien trata de practicar 

la virtud es el constante deseo de 
volverse a levantar

«La reprimenda», de Claudius Jacquand - 
Museo de Bellas Artes, Ruan (Francia)

Sumario  Sumario



õ Severiano Antonio de Oliveira

I

¡No sea loco!

Loco es el hombre 
que no se rige por la 
razón, sino sólo por 
sus impulsos animales, 
las modas del tiempo, 
los caprichos de su 
temperamento

32      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Reproducción

¿Se puede, realmente, clasificar al género humano 
en dos categorías: la de los sabios y la de los locos? 
Lea y opine.

nvito al lector a que juzgue las 
tres sentencias siguientes:

«Dos cosas son infinitas: el 
universo y la estupidez humana; y no 
estoy tan seguro de lo primero».

«¿No es terrible que la inteligencia 
humana tenga límites tan estrechos y la 
locura humana sea ilimitada?».

«La necedad humana es lo 
único que nos da una idea del 
infinito».

Por muy duras que estas pa-
labras puedan sonar a nuestros 
oídos, no parecen del todo in-
admisibles por dos razones. La 
primera es que, al pertenecer al 
ingenio humano —más concre-
tamente a tres célebres talentos de 
distintas áreas: Einstein, Adenauer 
y Ernest Renan, por ese orden—, 
reciben el paliativo de la autoeva-
luación. El segundo motivo es que cada 
cual aplica tales aseveraciones a todos 
menos a sí mismo. Al fin y al cabo, al-
guna excepción tiene que haber…

¿Lo será?

¿Qué es la locura?

Para responder a esta angustiosa 
cuestión, primero debemos resolver 
otra: ¿qué entendemos aquí por estu-
pidez, necedad o locura humanas?

Obviamente, no las entendemos en 
este contexto como un estado patoló-
gico de la mente que lleva al hombre a 

actuar de una forma inconexa y poco 
racional, que le impide vivir en socie-
dad. Entonces se trataría una enferme-
dad para la que, en la mayoría de los 
casos, no existe la culpa.

Las frases transcritas al principio 
de este artículo se refieren a otro tipo 
de locura, similar a la definida en el 
párrafo anterior, pero mucho más ge-
neralizada, por inocua en apariencia, 
y mucho más peligrosa, por culpable. 
¿De qué locura hablamos? De la que 

se manifiesta en un ser que actúa de 
manera contraria a su naturaleza.

Si una cebra cazara a un león 
y el león se dejara cazar, diría-
mos que están locos. Llama-
ríamos loco igualmente a un 
árbol que criara hojas subte-
rráneas y extendiera sus raíces 

hacia el sol. Ahora bien, ¿qué 
sería la locura en el hombre? 

¿Qué sería sino irracionalidad? 
Pues si lo que le es propio, lo que 
le distingue de todos los anima-
les, es la razón, entonces estará 

loco mientras no actúe de acuerdo con 
ella. Como la cebra carnívora y el león 
cobarde, es loco el hombre que no se 
rige por la razón, sino sólo por los im-
pulsos animales, las modas del tiempo, 
los caprichos del temperamento, etc.

¿Necesitamos ejemplos?

Algunas constataciones diarias

Dos compañeros de universidad, 
ambos dotados de una inteligencia no-
table: uno de ellos estudia en serio, se 
convierte en un profesional competen-
te, es contratado para ser director de 

«Brindis (con ponche)», Ludwig von Zumbusch

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esseverianooliveira/


La medicina para 
la locura del pecado 
se personificó en 
«Cristo crucificado, 
escándalo para los 
judíos, necedad 
para los gentiles»

Febrero 2025      33

universo de lo espiritual, de lo invisible, 
de lo divino; abandona los instintos que 
comparte con los irracionales para vivir 
de los impulsos sagrados de la fe; a me-
nudo llega incluso a renunciar a los lazos 
de sangre para ser por entero de la fami-
lia de Dios. Si con el pecado el hombre 
se animaliza, por la santidad se diviniza.

La medicina para la locura del pe-
cado se personificó en la Sabiduría 
encarnada, en «Cristo crucificado, es-
cándalo para los judíos, necedad para 
los gentiles» (1 Cor 1, 23), y se curan 
los que se configuran a Él por la sabi-
duría de la cruz.

*     *     *
Sigue en pie la fatal cuestión plan-

teada en las tres frases que introducen 
este artículo: ¿es realmente infinita la 
estupidez humana, puede dividirse la 
humanidad entre los que están locos y 
los que no lo están?

Opinen los lectores, el debate está 
servido. 

Ju
an

 C
ar

lo
s 

V
ill

ag
óm

ez

una gran empresa; el otro prefiere «dis-
frutar de su juventud», lleva una vida de 
diversiones y al acabar la carrera tiene 
que resignarse a un trabajo ordinario en 
la misma empresa. ¿Cuál de los dos ha 
actuado como un loco? ¿El que siguió 
los consejos de la razón o el que obede-
ció los impulsos de la sensibilidad?

Una persona sirve de perchero a 
cada moda que va y viene sin plantear-
se siquiera esa preciosa pregunta, pri-
vativa del espíritu humano: ¿por qué? 
No resulta nada extraño ver aquí un 
cierto síntoma de locura.

Alguien que arruina su matrimonio 
—y, por tanto, la educación de sus hi-
jos— porque prefiere doblegarse ante 
su terquedad que ante su cónyuge, 
¿obedece a la razón o a la pasión? ¿A 
la cordura o la locura?

Someterse a la máquina, esclavizarse 
a la tecnología, consumir inútilmente el 
tiempo tan extenso como valioso delan-
te de una pantalla, dejar que las inteli-
gencias llamadas artificiales se multi-
pliquen en detrimento de la inteligencia 
natural que va menguando por falta de 
uso…

Por último, para no extendernos en 
constataciones tal vez corrientes, ¿no 
es una gran locura perder la fortuna 
en un proyecto mal planificado? ¿Y no 
será aún más grave —pues la vida vale 
mucho más que la riqueza— hundirse 
en vicios, ya sea el alcohol, la lujuria 
o otros muchos, que reducen al indivi-
duo a un guiñapo humano y lo arras-
tran a una muerte prematura?

Todas estas actitudes suponen abdi-
car de los preceptos de la razón; de la 
naturaleza humana, en definitiva.

El peor de los males

Pero la peor de todas las locuras 
—porque conlleva efectos mucho 
más nocivos y, en el fondo, es el resu-
men potenciado de todos las demás— 
aún no la hemos presentado. O, mejor 
dicho, la hemos presentado, sí, pero 
no por su nombre: se llama pecado.

En efecto, el Doctor Angélico nos 
explica que el pecado es «aquello que 

se opone al orden de la razón»1 en grado 
sumo, hundiendo al hombre en «la es-
clavitud de las bestias».2 El gran ser hu-
mano, aquel que es la clave de bóveda 
de la creación, el puente que comprende 
los dos mundos, el físico y el inmate-
rial…, queda reducido a un mero estado 
animal; sublevado, por tanto, contra su 
naturaleza superior, la espiritual.

Quien abraza el pecado renuncia a 
lo que sería su felicidad suprema, hu-
yendo así de lo que busca. Compra por 
un plato de lentejas y media docena de 
alegrías terrenales un destino eterno e 
irremediablemente infeliz.

Una paradójica medicina

Sin embargo, mientras vivimos en 
este mundo existe una medicina para el 
mal del pecado. Y no nos referimos es-
pecíficamente a la confesión y los demás 
sacramentos, a la oración, a la peniten-
cia… De hecho, todos estos remedios 
forman parte de un único tratamiento.

Paradójicamente, la locura del pe-
cado sólo puede ser curada por la locu-
ra —oh, bendita locura— que hizo que 
Dios bajara a la tierra, que anima a los 
santos y que impulsa a los verdaderos 
héroes: la locura de la cruz, predicada 
por San Pablo (cf. Cor 1, 18-2, 16).

Esa sana locura, como la otra que 
hemos comentado, ¿consiste en contra-
riar la naturaleza? No en negarla, sino 
en sublimarla: «La gracia no suprime 
la naturaleza, sino que la perfecciona».3 
Por ella, el hombre deja su naturaleza 
meramente material para lanzarse al 

﻿1 Cf. Santo Tomás de Aquino. Suma Teoló-
gica. II-II, q. 153, a. 2.

﻿2 Cf. Idem, q. 64, a. 2, ad 3.
﻿3 Idem, I, q. 1, a. 8, ad 2.

Crucifijo - Colección privada

Sumario  Sumario



õ Fernando Joaquim Costa Mesquita

Un árbol robusto y frondoso

L

34      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Vidas de Santos  U

Los Siete Santos Fundadores de la Orden de los Servitas

Si las tormentas hacen que los frutos de un árbol sean más 
sabrosos y sus ramas más vigorosas es porque, en su origen, las 
raíces se enfrentaron a la tremenda oscuridad del suelo y a la 
dureza impenetrable de las rocas.

a tarea de narrar la historia de un 
fundador se asemeja al trabajo 
de un botánico que trata de des-

cribir el origen de un árbol centenario. 
Puede constatar fácilmente el sabor de 
sus frutos, el esplendor de sus hojas, la 
robustez de sus ramas, pero… ¿cómo 
penetrará en sus raíces? Es cierto que 
cuando se desata una tormenta, mu-
chas hojas se caen, la cosecha peligra, 
las ramas se tambalean; sin embargo, 
si sus raíces son profundas, el árbol 
perdura. De ellas depende toda la vita-
lidad del conjunto.

Intentemos, pues, discurrir sobre 
un árbol frondoso, cuya raíz tiene la 
particularidad de estar dividida en sie-
te ramificaciones. Sí, se trata de una 
orden con siete fundadores, que estu-
vieron tan unidos en vida que la Iglesia 
los unió también en una única celebra-
ción litúrgica.

La gran visión

Todo comenzó el 15 de agosto de 
1233, en la ciudad italiana de Floren-
cia, donde algunos devotos de la San-
tísima Virgen se reunieron, como de 
costumbre, en la Compagnia dei Lau-
desi, una cofradía dedicada a cantar 
las alabanzas de Nuestra Señora.

Después de la celebración eucarísti-
ca, un piadoso cofrade llamado Bonfi-
lio Monaldi fue arrebatado en éxtasis: 

vio a la Madre de Dios envuelta en es-
plendores, sentada en un trono magní-
fico y rodeada de ángeles, radiante de 
una belleza inimaginable, que le decía: 
«Dejadlo todo, hijos míos, dejad pa-
rientes, familia, bienes, disponeos a se-
guirme y a hacer mi voluntad en todo».1

Una vez terminada la visión, perci-
bió que la iglesia se vaciaba, mientras 
otros seis cofrades —todos ellos prós-
peros comerciantes, como Bonfilio— 
permanecían arrodillados y bañados en 
lágrimas. Eran: Buonayunta Manettti, 
Maneto Dell’Antella, Amadeo Amidei, 
Hugo Uguccioni, Sostenes Sostegni y 
Alejo Falconieri. Cuando les contó a es-
tos jóvenes hidalgos lo sucedido, cada 
uno de ellos confirmó que había tenido 
la misma visión y oído la misma llama-
da de la Santísima Virgen.

Los siete decidieron atender al lla-
mamiento de la espléndida Señora. Se 
lo contaron al piadoso capellán de los 
Laudesi, que los llevó ante el obispo 
de Florencia, Mons. Ardengo Trotti, 
quien a su vez reconoció el origen so-
brenatural de la comunicación.

«¡He aquí a los siervos de María!»

Tras grandes luchas encontraron 
una casa solitaria cercada de amplios 
terrenos, llamada Villa Camarzia, en 
un suburbio de Florencia. El 8 de sep-
tiembre, fiesta de la Natividad de la 

Santísima Virgen, establecieron allí su 
primer eremitorio.

Todo era pobre y humilde; reinaba 
el silencio, interrumpido únicamente 
por las oraciones a Nuestra Señora. 
Bonfilio fue elegido superior.

Florencia se conmovió al ver a esos 
señores de antaño mendigando ahora 
por las calles: «A las ironías le seguían 
los elogios y la edificación del pueblo. 
[…] Si algunos ridiculizaban aquella 
vida original de los siete hidalgos, la 
mayoría se inclinaba reverente y edifi-
cada ante tanta virtud en medio de tan-
ta corrupción y escándalos en aquella 
Florencia pecadora y orgullosa».2

Villa Camarzia y otra vivienda que 
ocuparon en Cafaggio, a las afueras de 
la ciudad, se convirtieron enseguida 
en un foco de espiritualidad, adonde 
el pueblo devoto o curioso acudía en 
busca de los nuevos religiosos para pe-
dirles consejo y oraciones.

Al cabo de unos meses de vida co-
munitaria, se produjo un hecho singu-
lar. Hugo y Sostenes estaban en Flo-
rencia mendigando. En cierto momen-
to, unos niños empezaron a aclamarlos 
con voces claras y distinguidas: «¡He 
aquí a los siervos de María! ¡Dadles li-
mosna a los siervos de María!».

Este episodio les valió el título que 
perdura hasta nuestros días: siervos de 
María o servitas.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esfernandojoaquimcostamesquita/


Febrero 2025      35

Recogidos en la montaña sagrada
Poco a poco, el pequeño convento 

se convirtió en un concurrido centro 
de peregrinación, donde no faltaban 
las muestras de estima y veneración 
de los visitantes… Y los humildes ere-
mitas allí reunidos sintieron la necesi-
dad de huir de estas alabanzas.

Una noche, los siete soñaron con 
una montaña iluminada y reconocie-
ron que se trataba del monte Senario.3 
Se lo consultaron a Mons. Trotti, y 
éste les confirmó el mensaje celestial 
y les donó el terreno, pues era propie-
dad del obispado.

El 1 de junio de 1234, fiesta de 
la Ascensión del Señor, partieron 
hacia el lugar que sería conocido 
como la cuna de la Orden de los 
Servitas. El sitio era ideal. Allí 
construyeron unas celdas según 
el estilo camaldulense y comen-
zaron a vivir únicamente para 
Dios y su Santísima Madre.

En aquella época, el confesor 
de los Laudesi, el P. Iacopo de Po-
ggobonsi, también sintió la llama-
da divina y, edificado por sus diri-
gidos, los siguió en esa vida santa.

La llegada de un sacerdote a 
ese paraje apartado fue provi-
dencial. Diariamente, el P. Po-
ggobonsi celebraba misa en un 
pequeño oratorio. A continua-
ción, los ermitaños se dedicaban 
al trabajo manual, a la lectura de 
la Sagrada Escritura y al estudio. 
Hacían ásperas penitencias, co-
mían poco, hablaban sólo lo ne-
cesario y en voz baja, y buscaban 
todos los medios para alabar y 
servir a la Santísima Virgen.

La viña mística

Los días transcurrían en esta rutina 
llena de bendiciones. Los siete simple-
mente querían continuar en aquella vida 
austera, impregnada de piedad y recogi-
miento, sin pretensiones de recibir más 
compañeros. Sin embargo, Mons. Trot-
ti no se conformaba con esa resolución 
y les aconsejó que aceptaran novicios.

a la luz del día, debían ellos, sin aban-
donar su vida eremítica, expandir ese 
núcleo inicial y dedicarse al apostolado.

Un hábito entregado por 
la Santísima Virgen

Después de siete años de silencio 
en aquel bendito monte, otro aconte-

cimiento completó los elementos para 
el pleno florecimiento de la naciente 
familia religiosa.

Era el Viernes Santo de 1240 y los 
siete experimentaron un rapto místi-
co: vieron a Nuestra Señora, resplan-
deciente de incomparable belleza, 
pero reflejando una gran tristeza en 
su semblante. Parecía venir del sepul-
cro del Señor, bañada en lágrimas, y 
tenía en sus manos un hábito religio-
so del color del luto, negro. Alrededor 
de la Virgen había muchos ángeles, 
algunos de los cuales portaban em-
blemas de la Pasión, otro llevaba en 
letras de oro las palabras Siervos de 

María, y un tercero ostentaba una 
hermosa palma.

Extasiados, oyeron que Nues-
tra Señora les decía: «Yo soy la 
Madre de Dios. He escuchado 
la oración que tantas veces me 
habéis dirigido. Os he elegido 
siervos míos porque bajo este 
nombre cultivaréis la viña de 
mi Hijo. Mirad el hábito que 
llevaréis a partir de ahora. Su 
color negro indica los dolores 
que experimenté, especialmen-
te en este día, por la muerte de 
mi único Hijo divino. Seguid la 
regla de San Agustín para que, 
adornados con el glorioso título 
de mis siervos, podáis asegura-
ros como premio la palma de la 
vida eterna».4 Después de estas 
palabras, desapareció.

Quedaba así definida la mi-
sión de la orden, confirmando 
la interpretación dada al he-
cho prodigioso de la viña. En 
una ceremonia muy sencilla, 
Mons. Trotti bendijo los nuevos 
hábitos y revistió a los primeros 

siervos de María con el sagrado man-
to de la Virgen de los Dolores. Ade-
más, consideró oportuno conferirles 
la honra del sacerdocio para que pu-
dieran ejercer un apostolado más efi-
caz. Sólo Alejo, por humildad, prefi-
rió seguir siendo laico, aunque fuera 
muy docto.

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

«Os he elegido siervos míos. Mirad el hábito 
que llevaréis a partir de ahora. Su color negro 

indica los dolores que experimenté por la 
muerte de mi Hijo»

La Virgen entrega el hábito de la Orden de los Servitas  
a los siete fundadores - Iglesia de Nuestra Señora  

de los Dolores, Córdoba (España)

Un milagro vino a confirmar la 
opinión del prelado: en el invierno de 
1240, la nieve se extendía por la región 
como un manto, cuando una de las vi-
ñas plantadas en la ladera amaneció 
toda verde, cubierta de hojas y doblada 
por el peso de sus frutos ya maduros.

El mensaje del Cielo era claro: a se-
mejanza de un árbol floreciente, que 
extiende sus raíces en la oscuridad del 
suelo mientras sus ramas se desarrollan 

Sumario  Sumario



36      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

La orden se propaga
En aquella época, Italia se encon-

traba en una lamentable situación mo-
ral y religiosa, y muchos eran los que, 
desilusionados con el mundo, busca-
ban refugio en la vida monástica.

Bonfilio comprendió que había que 
tener mucho cuidado a la hora de elegir 
a los candidatos que deseaban ingresar 
en la orden. Exigía mucha piedad y 
buena educación antes de revestirlos 
del hábito sagrado, tratándolos como a 
una planta que, para que dé buen fruto, 
primero necesita ser bien podada.

La obra se fue ramificando y las fun-
daciones se sucedieron: la ciudad de 
Siena recibió con cariño a las siervos 
de María en 1243, Pistoia las acogió en 
febrero de 1244 y poco después le tocó 
el turno a Arezzo. En estos lugares, el 
clero y el pueblo pudieron comprobar 
el abrasado celo por las almas que ani-
maba a aquellos hombres.

El sello de Roma a la nueva orden

Los servitas ya se extendían por va-
rias ciudades; sin embargo, les faltaba 
la aprobación de Roma.

Por entonces, el papa Inocencio IV 
estaba pensando reducir el número de 
órdenes religiosas, pues consideraba que 
había demasiadas. Inspirado en el Con-
cilio de Letrán, quería que los institutos 
con la misma regla o fines similares se 
fusionaran. Su sucesor, Alejandro IV, se 
volvió aún más exigente en esta cuestión.

En este contexto, el P. Bonfilio le 
presentó la causa de los siervos de Ma-
ría a un cardenal que estaba de paso 
por Toscana. Éste tomó la orden bajo 
su protección y ratificó todo lo que ha-
bía hecho el obispo de Florencia.

Finalmente, la aprobación definiti-
va llegó por medio de una carta apos-
tólica en junio de 1256.

Bonfilio reunió al capítulo para anun-
ciar la gracia recibida. Y, aprovechando 
la ocasión, renunció al cargo de superior 
general. Sentía que las fuerzas le falta-
ban y deseaba prepararse mejor para la 
muerte en el silencio y la oración. Nom-
bró sucesor a Buonayunta Manetti.

San Buonayunta Manetti

Tras el capítulo, Buonayunta visitó 
con sacrificio las casas de la orden, ca-
minando a pie. Menos de un año más 
tarde, enfermó gravemente.

El 31 de agosto de 1257, como él 
mismo había profetizado, llegó la hora 
de su muerte. Reunió a los servitas y, 
después de la celebración eucarística, 
ordenó que leyeran el Evangelio de la 
Pasión. Al oír el pasaje: «En tus manos, 
Señor, encomiendo mi espíritu», últi-
mas palabras pronunciadas por Jesús, el 
santo expiró suavemente. Fue enterrado 
con mucha veneración junto al altar.

Luego de estos hechos, el capítulo 
eligió al P. Iacopo de Poggibonsi, exdi-
rector espiritual de los Laudesi, como 
nuevo general.

San Bonfilio Monaldi
Después de su renuncia, San Bonfi-

lio vivió recluido en el monte Senario 
durante cinco años. El 1 de enero de 
1262, los religiosos, habiendo cantado 
maitines, oyeron una voz que les decía: 
«¡Ven, Bonfilio, ven, siervo bueno y 
fiel, recibe la recompensa que te espera 
y entra en el gozo de tu Señor!».

En ese mismo instante, entregó su 
alma a Dios. Su rostro resplandecía y un 
perfume suavísimo se esparció por todo 
el convento. Tan sensibles se notaban 
los signos de bienaventuranza que nadie 
tenía el valor de cantar el Réquiem, por 
la certeza de que ya estaba en la gloria.

San Maneto Dell’Antella

Unos años después de la partida 
de San Bonfilio, en junio de 1265, el 
P. Poggibonsi renunció al cargo de su-
perior y designó a San Maneto como 
cuarto general. Gobernó la orden du-
rante dos años: aumentó las provincias, 
obró diversos prodigios, curó enfermos 
y expulsó muchos demonios.

El 5 de julio de 1267 también dimi-
tió del cargo de superior general. Sugi-
rió como sucesor a fray Felipe Benizi, 
que fue confirmado por el capítulo.

El 20 de agosto del mismo año, 
sintiendo que había llegado la hora de 
partir al Cielo, San Maneto cantó con 
tierna devoción himnos a María San-
tísima y expiró dulcemente en los bra-
zos de San Felipe.

Por el ejemplo de los siete fundadores, la orden floreció, dando incontables frutos de santidad. Tal era la unión que 
conservaban en esta vida que la Santa Iglesia los mantuvo unidos en su canonización y en su celebración litúrgica

Sumario  Sumario



Febrero 2025      37

San Amadeo Amidei
San Amadeo fue llamado, por sus 

milagros y curaciones, el médico de los 
pobres. Se dice que una vez resucitó a 
un niño de 8 años que se había ahogado 
en un pozo.

La muerte lo encontró en un éx-
tasis de amor, el 18 de abril de 1266. 
En aquella ocasión ocurrió un hecho 
singular: nada más expirar, enormes 
llamas de fuego rodearon el monte Se-
nario. Parecía un incendio devorador 
que lo consumiría todo, pero el fenó-
meno sólo duró unos instantes. Era 
ciertamente una imagen de las llamas 
de amor que abrasaban el corazón del 
santo.

Descansó en el monte Senario, jun-
to con sus compañeros.

San Hugo y San Sostenes

San Hugo y San Sostenes eran gran-
des amigos, ambos de ilustres e hidal-
gas familias florentinas. Tuvieron que 
separarse cuando San Felipe los envió 
al extranjero a predicar el Evangelio y 
la devoción a la Virgen de los Dolores 
en otras tierras.

Nombrado vicario general en Fran-
cia, Sostenes edificó tanto al pueblo con 
sus virtudes y predicación que el rey Fe-
lipe III dijo de él: «El vicario general de 
la Orden de los Servitas es un hombre 
de intachable conducta, un santo».

Hugo fue enviado a Alemania, don-
de convirtió a muchos pecadores y fun-

﻿1 Cf. Brandão, Ascanio. Os Sete Santos 
Fundadores da Ordem dos Servos de Ma-
ria. São Paulo: Ave-Maria, 1956, p. 15.

﻿2 Idem, p. 20.
﻿3 El monte Senario, de 817 metros de altitud, 

está situado a unos 20 km de Florencia.
﻿4 Idem, p. 32.

dó varios conventos, dejando en todas 
partes fama de una gran santidad.

Tras años de apostolado, en 1282 
ambos fueron llamados a Florencia. 
Agotados después de tantas luchas, de-
seaban un período de silencio y oración 
en el tan añorado monte Senario.

Mientras subían la montaña, una 
inspiración interior les decía que mo-
rirían al mismo tiempo y que ese mo-
mento estaba muy cerca.

El 3 de mayo de 1282, cuando se 
encontraban rezándole a la Santísima 
Virgen, la muerte vino a buscarlos. 
Juntos habían luchado y servido a la 
Madre de Dios, y juntos se unieron a 
Ella en el Cielo.

San Alejo Falconieri

Luego de esa doble muerte, sólo 
San Alejo quedaba en el mundo. Era 
noble y hombre de gran cultura. Con-
virtió a muchos pecadores en Floren-
cia, tuvo gran amor a la virtud de la 
pureza y siempre castigaba su cuerpo 
con duras penitencias. Vivía más en el 
Cielo que en la tierra.

Durante setenta y siete años de vida 
religiosa fue modelo de observancia y 
fidelidad a la regla. Llegó a la edad de 
110 años y todavía trabajaba y se pe-
nitenciaba. Se había constituido en la 
crónica viva de su orden: Dios lo pre-
servó para que pudiera transmitir a las 
generaciones posteriores las hermosas 
tradiciones de la fundación.

En su lecho de muerte, Je-
sús se le apareció en forma de 
niño.

Unidos en el tiempo 
y en la eternidad

En años posteriores, con 
los siete fundadores y muchos 
otros miembros en el Cielo, 
la orden floreció admirable-
mente y produjo incontables 
frutos de santidad.

Los procesos de beatifi-
cación y canonización de los 
fundadores, inicialmente lle-
vados a cabo por separado, 

fueron reunidos durante el pontificado 
de León XIII como consecuencia de 
un milagro ocurrido cuando los siete 
fueron invocados de manera conjunta. 
Así pues, las virtudes de todos ellos 
fueron estudiadas simultáneamente y 
en una sola causa, hasta que el 15 de 
enero de 1888 el Papa los inscribió en 
el catálogo de los santos de la Iglesia. 
Tal era la unión que conservaron en 
esta vida, que la Santa Iglesia los man-
tuvo unidos en su canonización y en su 
celebración litúrgica.

Si un árbol puede ser conocido 
por sus frutos es porque éstos cons-
tituyen la prueba más sensible de la 
calidad de la savia que les llegó desde 
sus raíces. El hecho de que los frutos 
se vuelvan más sabrosos y las ramas 
más vigorosas, a pesar de las tormen-
tas de los siglos, atestigua que, en su 
origen, las raíces se enfrentaron a la 
oscuridad del suelo y a la dureza de 
las piedras, dando así maravillas en el 
jardín de la Iglesia. 

De izquierda a derecha: San Buonayunta, San Amadeo, San Sostenes, San Bonfilio, San Maneto, 
San Hugo y San Alejo - Santuario de Santa María del Monte Bérico, Vicenza (Italia)

Sumario  Sumario



õ Elizabete Fátima Talarico Astorino

¡Doña Lucilia está  
realmente a mi lado!

E
Doña Lucilia superó 
las dificultades 
económicas que para 
Olga y su marido 
parecían insolubles, 
e incluso les ayudó a 
conseguir una casa

38      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Doña Lucilia  U

Luces de una maternal intercesión
Fo

to
s:

 R
ep

ro
du

cc
ió

n

n la suavidad de una sonrisa o 
en una discreta intervención; 
como una mano amiga que 

tranquiliza o un brazo fuerte que sos-
tiene; por una sencilla inspiración inte-
rior que equivale a un saludable conse-
jo… En resumen, de muchas maneras 
el auxilio maternal de Dña. Lucilia se 
deja sentir incluso en personas que no 
la conocen.

Seguros de que, a nuestro lado, esta 
buena madre intercede por nosotros en 
nuestras luchas y necesidades del día a 
día, veamos algunos testimonios más 
enviados por devotos suyos, almas 
que, de alguna forma, se vieron ampa-
radas bajo su chal lila.

Una penosa situación financiera…
Desde el municipio colombiano de 

Carmen de Apicalá, Olga Lucía Gracia 

Bello nos envía un relato donde da tes-
timonio de su profundo agradecimien-
to a Dña. Lucilia, quien, en medio de 
un mar de dificultades, encendió una 
luz de esperanza en su vida.

Olga y su familia estaban atrave-
sando una situación económica muy 
crítica. Su esposo estuvo trabajando 
durante unos seis meses para una em-
presa de construcción sin recibir el 
pago que le correspondía, acumulán-
dose un montante de casi 70 millones 
de pesos. Esto dejó a la familia en unas 

De izquierda a derecha: cimientos de la nueva casa de Olga y su esposo; la pareja con una foto de Dña. Lucilia

Aunque no podamos verla con los ojos corporales, sabemos 
que está al alcance de nuestras oraciones invocar su presencia 
junto a nosotros, para hacerle nuestras peticiones.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eselizabetefatimatalaricoastorino/


La similitud 
del nombre de la 
enfermera con el de 
Dña. Lucilia fue una 
señal para Andresa: 
ella la ayudaría en esa 
dramática situación

Febrero 2025      39

circunstancias tan precarias que 
se vieron obligados a confeccio-
nar unas ruanas y unos bolsos 
para el mercado a fin de venderlos 
y ganarse un mínimo para su sus-
tento diario.

Se hallaba en esa ardua labor 
cuando recibió una llamada te-
lefónica de una hermana de los 
Heraldos del Evangelio, que le 
preguntaba si podía recibir en su 
casa la visita del oratorio del In-
maculado Corazón de María, que 
estaba de paso por su localidad. 
Muy sorprendida, Olga respon-
dió: «¡¿Cómo así, que me piden 
permiso para que la Virgen venga 
a mi casa, cuando soy yo la que la 
estoy necesitando, y dándole gra-
cias a Ella por fijarse en nosotros, 
por haber escogido nuestra casa, 
habiendo tantas familias?!».

En el momento en que las her-
manas se marchaban con el oratorio, 
Olga les contó la terrible coyuntura 
financiera en la que se encontraba y 
la enorme necesidad de dar con una 
salida. Una de ellas le sugirió que pi-
diera ayuda a Dña. Lucilia, y le contó 
un poco de su historia y los numerosos 
favores obtenidos por las personas que 
recurrían a ella.

Se podría decir que los casos deses-
perados son la especialidad de esta ex-
tremosa dama…, hecho del que Olga 
parece haberse dado cuenta inmedia-
tamente. Decidió entonces hacer una 
novena a Dña. Lucilia, confiando en 
que la solución a su problema vendría 
por medio de ella.

… y ¡una nueva casa!

He aquí sus palabras:
«Empecé la novena y al tercer día 

nos llamó un ingeniero interesado 
en comprarnos una retroexcavadora, 
pues la estábamos vendiendo. Mi es-
poso quería venderla porque ya estaba 
cansado de trabajar y perder dinero 
con ella. Teníamos también un terre-
no a la venta, en Carmen de Apicalá; 
queríamos vender las dos cosas jun-

R
ep

ro
du

cc
ió

n

tas, porque teníamos que pagar otras 
deudas».

En dos días de conversaciones en-
tre el ingeniero y el marido de Olga, se 
concluye el negocio de la retroexcava-
dora: «Quedamos en que mi esposo le 
daba la retro y él nos construiría una 
casa, en Carmen de Apicalá. Pagó una 
parte en efectivo, unos 20 millones de 
pesos, con lo que saldamos nuestras 
deudas. ¡Al tercer día Dña. Lucilia nos 
hizo el “milagro” que tanto le estába-
mos pidiendo!».

Cuando Olga envió su testimonio, 
ya se habían puesto los cimientos de 

su nueva residencia y su marido 
estaba trabajando en la construc-
ción con la misma excavadora 
que había vendido, como parte 
del contrato. Doña Lucilia por 
fin superaba las dificultades eco-
nómicas que parecían insolubles, 
e incluso les ayudó a conseguir 
una casa.

Concluye sus palabras con un 
caluroso agradecimiento: «Les 
doy muchísimas gracias por su 
tiempo, por haber fijado sus ojos 
en nuestra familia. Muchísimas 
gracias, Dios los siga bendiciendo 
muchísimo».

Un providencial encuentro

Hay ciertas situaciones de ex-
trema angustia, de peligro o de 
miedo en las que a cualquiera le 
resulta difícil confiar y abando-
narse en las manos de Dios. En 

tales circunstancias, nada como man-
tener nuestro corazón anclado en la 
fe. Conservando firme esta virtud, 
también nos puede ayudar la devo-
ción a Dña. Lucilia, porque esta ma-
dre extremosa sabe muy bien cómo 
cuidar de sus hijos en los momentos 
de gran aflicción, dando a cada uno 
el remedio, el consejo o, simplemen-
te, el apoyo necesario para superar las 
adversidades.

Esta es una de las lecciones que 
podemos sacar del relato enviado por 
Andresa Aparecida Pinheiro Rebelo, 
natural de Nazaré Paulista (Brasil), 
casada y madre de tres hijos. Entró en 
contacto con los Heraldos del Evange-
lio en 2012, de una manera bastante 
inusual: con ocasión del funeral de una 
amiga que tenía parientes en la insti-
tución.

«La primera vez que vi el hábito, 
me quedé muy impresionada. Recibí 
una invitación para asistir a la misa del 
séptimo día en la basílica de Nuestra 
Señora del Rosario, la iglesia de los 
heraldos en Caieiras. Nada más llegar, 
sentí un deseo enorme de confesarme. 
Fue una excelente confesión, una ex-

Andresa y su hijo João

Sumario  Sumario



En la sociedad 
materialista de hoy 
día cuesta creer que el 
mundo sobrenatural 
está cerca de 
nosotros, al alcance 
de nuestras oraciones

40      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Reproducción

bondadosa madre estaba allí sobrena-
turalmente, superando con ella las di-
ficultades, minimizando los peligros y 
obteniendo de Dios un desenlace feliz 
para la dramática situación en la que 
se encontraba.

Dice ella: «En ese momento algo 
me tranquilizó y sentí como un faro 

encendido en la oscuridad. Mi hijo 
nació súper sano, sin ninguna 

secuela. Hasta el día de hoy se 
nos acercan médicos que in-
sisten en que no hay expli-
cación para lo que le pasó 
a João. Le debo la vida de 
mi hijo a Dña. Lucilia, 
porque gracias a ella pu-
dimos cantar el día de su 
bautismo: “De todos mis 
temores, me libró el Se-
ñor” (Sal 33, 5)».

Una misteriosa 
acompañante…

En la sociedad materialis-
ta en la que vivimos, nos cues-

ta mucho creer en lo sobrenatu-
ral… ¡Qué difícil es liberarnos de 

las máximas del mundo y creer que 
tenemos constantemente a nuestro 
lado a nuestro ángel de la guarda y a 
los santos de nuestra devoción! Pues 
bien, he aquí, en el relato que sigue, 
una hermosa lección que Dña. Luci-
lia quiso dar a una de sus hijas espi-
rituales, Taciane Peixoto Derossi, de 
Miracema (Brasil).

«Suelo ir todos los meses a una ciu-
dad que está a 70 km de aquí a com-
prar unas medicinas para mi padre. El 
día 14 de septiembre fui a confesarme 
en un lugar que está a mitad de ese tra-
yecto. Al final le dije a mi hermana: 
“Como ya hemos recorrido medio ca-
mino, aprovechemos para ir ya a esa 
ciudad y comprar las medicinas; así no 
tendremos que volver la semana que 
viene”.

»Siempre que vamos allí, también 
paramos en un bazar para comprar al-
gunas cosas. Ese día no fue diferente. 
Mientras esperaba a que mi hermana 

Doña Lucilia en mayo de 1941

Luci y voy a acompañarte. Quédate 
tranquila, todo irá bien”».

La similitud del nombre de la en-
fermera con el de Dña. Lucilia fue 
para Andresa una señal de que aquella 

periencia que llevaré conmigo para 
siempre. Pasaron los años y aquello 
se grabó en mi memoria. El 21 de no-
viembre de 2020 supimos que el coro 
de los heraldos estaría en la iglesia 
principal de mi ciudad, Nazaré Pau-
lista. Ese mismo día me enteré de que 
estaba embarazada de João, nuestro 
segundo hijo».

Andresa y su esposo, Tiago, 
asistieron a la presentación del 
coro de los heraldos y en esa 
ocasión fueron invitados a 
visitar la casa de la institu-
ción. Surgió una amistad 
tan profunda que invitó a 
un hermano heraldo a ser 
el padrino de bautismo de 
su hijo por nacer. La pareja 
conoció entonces la devo-
ción a Dña. Lucilia y em-
pezó a pedir su intercesión.

«Me llamo Luci»

No tardó mucho en surgir 
una oportunidad propicia para 
que Dña. Lucilia manifestara 
que había tomado bajo su protec-
ción a la pareja y a su bebé. Cuenta 
Andresa:

«El 21 de junio de 2021 tuve un 
desprendimiento de placenta y fui-
mos rápidamente al hospital. Contac-
tamos por teléfono con un sacerdote 
heraldo y, a pesar de la hora avanza-
da, nos atendió enseguida, envián-
donos bendiciones y siguiendo todo 
el proceso. En el camino de Nazaré 
Paulista a São José dos Campos, recé 
el rosario y pedí la compañía y la in-
tercesión de Dña. Lucilia, imploran-
do que estuviera conmigo en ese mo-
mento tan delicado.

»El médico me derivó a una cesá-
rea de urgencia, advirtiéndome que el 
bebé y yo podíamos morir debido al 
tiempo sin oxígeno —dos horas— y 
el grado de la infección; o que el niño 
tendría algún tipo de secuela para el 
resto de su vida. Fueron necesarias 
siete anestesias raquídeas, tal era mi 
shock emocional. En esa situación, 

miré la placa identificativa de la en-
fermera que estaba a mi lado izquierdo 
y leí el nombre Luci. Entonces le pre-
gunté: “¿Cómo te llamas?”. Ella res-
pondió sonriendo serenamente: “Soy 

Sumario  Sumario



Taciane tuvo una 
confirmación de 
la presencia de 
Dña. Lucilia a su 
lado, dispuesta a 
ayudar a personas 
que no la conocían

Febrero 2025      41

pasara por caja, la chica de la caja de 
al lado, que estaba libre, me llamó. En-
tonces le dije:

»—No llevo nada, sólo estoy acom-
pañando a mi hermana.

»—Necesito hablar con usted —me 
contestó.

»Así que me acerqué; y me dijo:
»—Mire, estuvo usted aquí una vez 

con una señora, y esa señora, sin sa-
ber qué me pasaba, me miró y me dijo: 
“No te preocupes, todo ha salido bien, 
Dios está al mando”.

»La cajera me contó entonces que 
ese día había hecho una oración por la 
mañana; preocupada por una situación 
angustiosa, le había pedido a Dios una 
solución a su problema. De modo que 
cuando aquella señora le dijo eso, le 
transmitió una enorme certeza de que 
el problema se resolvería».

La solución al enigma

Sin embargo, Taciane no recordaba 
nada del hecho mencionado por la de-
pendienta, sobre todo porque siempre 
había ido a la tienda en compañía de 
su hermana y no de «una se-
ñora». Convencida de que la 
empleada se equivocaba, le 
preguntó:

—Pero ¿estás segura de 
que soy yo?

—¡Lo estoy! La veo aquí 
en la tienda todos los meses.

—Fíjate bien, a ver si no 
era yo —insistió Taciane.

—Sí. Estaba usted con una 
señora, una señora de cabello 
blanco.

—¿Y cómo iba vestida esa 
señora?

—Estaba vestida como us-
ted se viste. Parecido a como 
usted está vestida ahora.

Taciane sacó entonces de 
su bolso una foto de Dña. Lu-
cilia y se la entregó a la de-
pendienta, diciéndole:

—Mira si es esta señora.
—¡Sí! Ésta es la señora 

que habló conmigo. Y cuan-

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Taciane Derossi junto a un cuadro de Dña. Lucilia

do llegué a casa esa noche mi proble-
ma ya casi se había resuelto. Estaba 
esperando que bajara el precio del 
alquiler de una casa que me intere-
saba, pero no me lo podía permitir 
porque era demasiado alto. Inexpli-
cablemente, el precio bajó y conse-
guí alquilar la casa. ¿Esta señora es 
pariente suyo?

Taciane le dio una rápida explicación 
de quién era Dña. Lucilia y le preguntó 
a la empleada:

—¿Eres católica?

—No, soy evangélica. Nunca he 
ido a una iglesia católica, pero me gus-
taría ir.

Así, inesperadamente, Taciane tuvo 
una clara confirmación de la presencia 
de Dña. Lucilia a su lado, dispuesta a 
ayudar incluso a personas que ni si-
quiera habían oído hablar de ella.

Asistencia continua

¿Cuántos de los que conocemos a 
Dña. Lucilia y confiamos en su in-
tercesión somos conscientes de que 
podemos recurrir a esta bondadosa 
madre en cualquier momento, hacien-
do de nuestro trato con ella una ora-
ción? ¡Cuánto nos beneficiaríamos si 
confiáramos más en su protección, si 
fuéramos tan hijos suyos como ella es 
madre de los que la invocan!

Taciane termina su relato con una 
frase de la dependienta, que le dejó 
una profunda impresión: «Cada vez 
que usted viene aquí a la tienda me 
acuerdo de aquella señora que estaba 
con usted». Sin saberlo, se había con-
vertido para aquella cajera en un moti-

vo de recuerdo de la gracia re-
cibida y, tal vez, en un medio 
para reavivar su fe y su con-
fianza en la Providencia. Pero 
no sólo eso, esa gracia obtuvo 
para Taciane un precioso fru-
to espiritual:

«Creo que Dña. Lucilia 
utilizó ese hecho para au-
mentar mi confianza más que 
la de aquella chica. Doña Lu-
cilia estaba realmente conmi-
go, y en cierto modo, cuando 
el hecho es muy cercano, 
parece que adquirimos una 
visión diferente de las cosas, 
queda más claro cómo conta-
mos con esa asistencia suya, 
continua».

Que la lectura de estas lí-
neas anime a todos los devo-
tos de Dña. Lucilia a confiar 
más en el mundo sobrenatu-
ral, seguros de que siempre 
nos estará socorriendo. 

Sumario  Sumario



Alabanzas al Niño Dios
U

42      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Heraldos en el mundo  U

N
un

o 
M

ou
ra

X
av

ie
r 

Ja
co

b

GuatemalaGuatemalaN
un

o 
M

ou
ra

Fr
an

ço
is

 B
ou

la
y

niéndose a las voces de los ángeles que cantaban «Glo-
ria a Dios en el Cielo, y en la tierra paz a los hombres de 

buena voluntad» (Lc 2, 14), los Heraldos del Evangelio reali-
zaron varios conciertos navideños para alabar al Niño Jesús.

Las melodías se escucharon en París, en Francia; en Ma-
drid y Toledo, en España; en Lisboa, Oporto, Braga, Gui-
marães, Évora, Coímbra y Viseu, en Portugal; en Medellín, 
Tocancipá, El Retiro y Alejandría, en Colombia; en Asun-

ción, Encarnación, Caacupé, Villarrica, Luque, Hernanda-
rias, Benjamín Aceval, Paraguarí y Capiatá, en Paraguay; 
en Ecuador, en Guatemala, en Costa Rica, en El Salvador y 
hasta en Mozambique.

En Brasil, el Divino Infante derramó sus bendiciones en 
Cotia, Mairiporã y São Carlos, (SP); en Piraquara y Marin-
gá, (PR); así como en Campo Grande (MS), Cuiabá (MT), 
Montes Claros (MG) y Joinville (SC).

Oporto (Portugal)Oporto (Portugal)

H
ug

o 
A

lv
es

Toledo (España)Toledo (España)

ParísParís

Cotia (Brasil)Cotia (Brasil)

Montes Claros (Brasil)Montes Claros (Brasil)

El SalvadorEl SalvadorAsunciónAsunción

Le
an

dr
o 

S
ou

za

Campo Grande (Brasil)Campo Grande (Brasil)

Ta
tia

na
 d

e 
O

liv
ei

ra

Joinville (Brasil)Joinville (Brasil) M
ón

ic
a 

C
ru

z

E
m

er
so

n 
Jú

ni
or

Sumario  Sumario



Febrero 2025      43

Guimarães (Portugal)Guimarães (Portugal)

Iv
an

na
 V

ill
ac

or
ta

R
en

at
a 

C
ru

z
Jo

an
na

 C
ha

ve
s

Je
ss

ic
a 

O
re

lla
na

 / 
E

l D
ia

rio
 d

e 
ho

y

N
un

o 
M

ou
ra

Coímbra (Portugal)Coímbra (Portugal)

Piraquara (Brasil)Piraquara (Brasil)

São Carlos (Brasil)São Carlos (Brasil)

W
al

te
r 

Ló
pe

z
Je

ss
e 

A
rc

e
E

ric
 S

al
as

E
le

n 
C

oe
lh

o

El Retiro (Colombia)El Retiro (Colombia)

El Retiro (Colombia)El Retiro (Colombia)

MadridMadrid

Caacupé (Paraguay)Caacupé (Paraguay)

Tocancipá (Colombia)Tocancipá (Colombia)

Rep
ro

ducc
ión

MozambiqueMozambique

O
ta

vi
o 

M
ar

qu
es

Maringá (Brasil)Maringá (Brasil)

A
bn

er
 A

nd
ra

de

Costa RicaCosta Rica

W
al

te
r 

Ló
pe

z

Sumario  Sumario



1

1

3 4

3

2

5

2

44      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Ecuador – El 8 de diciembre, los Heraldos del Evangelio participaron en la procesión en honor de la Inmaculada 
Concepción, patrona de la catedral de Cuenca (foto 1). Con motivo de las festividades de Navidad, miembros de la 
institución celebraron y animaron la misa para niños con discapacidad organizada por el Departamento de Acción 
Social de Cuenca (foto 2), y la misa para niños de la localidad de Tutupali Grande (foto 3).

Fo
to

s:
 E

m
ili

o 
P

áe
z

Estados Unidos – Crece cada vez más el número de quienes en ese país se han consagrado como esclavos 
de amor a la Santísima Virgen, a través del curso que ofrece gratuitamente la Plataforma de Formación Católica 
Reconquista. Y, para enorme alegría de estos hijos de María, del 14 y al 19 de diciembre se realizaron varios 
encuentros con la presencia del P. Manuel Rodríguez, EP. En Florida, las ceremonias tuvieron lugar en la iglesia 
de Nuestra Señora de Guadalupe (fotos 2 y 4) y en la iglesia del Buen Pastor (foto 5), de Miami; en la iglesia de 
San Pedro, de Júpiter; y en la iglesia de Santa Inés, de Key Biscayne (foto 3). En California, el programa se llevó a 
cabo en la Catedral de Cristo, de Garden Grove (foto 1).

P
lin

io
 A

rc
ila

A
rm

an
do

 A
rc

ila

Ju
an

 P
eñ

a
P

lin
io

 A
rc

ila

S
am

ue
l R

es
tr

ep
o

D
ie

go
 R

od
ríg

ue
z

Sumario  Sumario



1

1

3

3

2

2

4 5

Febrero 2025      45

Fo
to

s:
 D

ei
vi

d 
Li

m
a

D
E

P
P

E
N

-P
R

M
ar

ía
 C

la
ra

 S
ilv

in
o

México – Los días 18 y 26 de noviembre, más devotos de la Santísima Virgen se consagraron a Ella como 
esclavos de amor, según el método de San Luis María Grignion de Montfort, en la parroquia de María Reina, de 
Puebla (fotos 1 y 2), y en la parroquia de San Pedro y San Pablo, de Veracruz (foto 3).

Navidad con los que sufren – Con el fin de acercar a todos las alegrías de la Navidad, en diciembre los Heraldos 
del Evangelio promovieron diversas actividades en favor de los que se hallan más necesitados de las gracias del 
Niño Jesús. En las fotos, concierto navideño y visita a los enfermos del Hospital Central (foto 1) y de la Policlínica 
Ingavi (foto 2) del Instituto de Previsión Social de Asunción, Paraguay; concierto en la Penitenciaría Estatal de 
Maringá, Brasil (foto 3); visita con la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María a la ciudad valenciana de 
Paiporta, España, una de las zonas más afectada por el temporal Dana (foto 4); y concierto navideño, con entrega de 
canastas básicas de alimentos y regalos, en la Fundación Ayudemos a Vivir, de Quito, Ecuador (foto 5).

X
av

ie
r 

Ja
co

b
R

on
ny

 F
is

ch
er

E
ric

 S
al

as

Elen Coelho

Sumario  Sumario



Los verdaderos 
conquistadores

V
 Gabriel Lopes dos Anjos Silva 

46      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Historia, maestra de la vida  U

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Pedro Álvares Cabral consta en los libros de 
Historia como el descubridor de Brasil.  

Pero, una vez halladas esas tierras,  
¿quién tuvo la misión de conquistarlas?

eintinueve de marzo de 1549. 
Casi cincuenta años después de 
su descubrimiento, alrededor 

de mil hombres de la flota lusitana 
arribaban a la Tierra de Santa Cruz 
para colonizarla. En medio de este 
ejército, seis discretas figuras vesti-
das de negro, armadas sólo con la vir-
tud y el ingenio, desembarcan con un 
objetivo mucho más osado: conquis-
tar aquellas vastas extensiones para 
Dios.

Después de desafiar los mares du-
rante ocho semanas, esos inconfundi-
bles hijos espirituales de San Ignacio 
de Loyola rebosaban entusiasmo al 
aplicarse a sí mismos las palabras del 
Evangelio: «Id, pues, y haced discípu-
los a todos los pueblos, bautizándolos 
en el nombre del Padre y del Hijo y del 
Espíritu Santo» (Mt 28, 19).

Por recomendación del propio rey 
de Portugal, Juan III, llegaba a Brasil 
la primera misión jesuita. La historia 
recuerda con orgullo los nombres de 
sus miembros: el P. Manuel da Nó-
brega — el superior—, junto con los 
sacerdotes Antonio Pires, Leonardo 
Nunes y João Navarro, y los hermanos 
Diogo Jácome y Vicente Rodrigues.

A su llegada, un impacto
La meta de los misioneros estaba 

clara: convertir a los gentiles a la fe 
cristiana. Pero cuál no fue su sorpresa 
cuando desembarcaron y se encontra-
ron con un escenario inesperado. Por 
las palabras de los propios misioneros 
podemos imaginar su conmoción.

El P. Nóbrega describe a un clero 
negligente, que tenía «más oficio de 
demonios que de clérigos»,1 enseñando 
públicamente una doctrina contraria a 
la de la Iglesia.

En cuanto a los nativos, así se ex-
presó uno de los misioneros: «Cuando 
están así de borrachos se vuelven tan 
brutos y fieros que no perdonan a nadie, 
y cuando ya no pueden más, le prenden 
fuego a la casa donde están los extranje-
ros».2 Y el P. Nóbrega narra costumbres 
aún peores: «Cuando capturan a alguien 
[…] lo ponen a engordar como a un cer-
do, hasta que lo matan; para lo cual se 
juntan todos los de la aldea para ver el 
festín. […] Y, muerto, le cortan inme-
diatamente el pulgar, porque con él dis-
paraba sus flechas, y el resto lo trocean, 
para comérselo asado o cocido».3

Sin embargo, los jesuitas no se 
echaron atrás. Haciendo honor a su tí-

tulo de compañía, se lanzaron al apos-
tolado como un ejército en orden de 
batalla.

Las tácticas de la conquista

Como buen estratega que era, el lí-
der del destacamento desarrolló pron-
to su táctica: organizando a los pocos 
operarios disponibles para la recogida 
de la gran cosecha, hizo que los seis se 
distribuyeran de norte a sur por todo 
el territorio de la corona portuguesa. 
Con sed de almas, se aventuraban sel-
va adentro, por muy oscura que fuera, 
adoptando el siguiente procedimiento: 
cuando entraban en contacto con nue-
vas tribus, pasaban primero unos días 
entre ellas sin mencionar temas reli-
giosos. Tras ganarse la confianza de 
los jefes, empezaban a predicar, habi-
tualmente por la noche, cuando todos 
regresaban a la aldea.

Lo más sorprendente era que pro-
nunciaban sus amonestaciones en la 
lengua local, el tupí, cuyo dominio 
rápidamente adquirieron los jesuitas. 
En pocos meses, el P. Navarro ya era 
capaz de oír confesiones sin intérprete, 
además de haber elaborado un primer 
borrador de gramática, que sería apro-

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esgabriellopesdosanjos/


La historia de 
Brasil fácilmente 
se confunde con la 
de la Compañía de 
Jesús, por sus notables 
logros en el campo 
social y religioso

Febrero 2025      47

W
ilf

re
do

r 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

vechada por el P. Anchieta para crear 
la suya propia.

Otra técnica que enseguida apren-
dieron fue la de utilizar la música para 
la evangelización. En una carta de la 
época se cuenta que los nativos se mara-
villaban al escuchar el canto sacro,4 he-
cho que pronto motivó al P. Nóbrega a 
usarlo frecuentemente en procesiones y 
misas, aprovechando incluso melodías 
indígenas, para las cuales preparaba 
una letra con puntos de la doctrina ca-
tólica. En las selvas brasileñas, las pro-
cesiones con la cruz al frente y un coro 
de niños cantando la nueva religión se 
convirtieron en una marca registrada.

Sin embargo, la mejor baza del 
apostolado consistía en convencer a 
los padres para que dejaran a sus hijos 
estudiar con los jesuitas. Las escuelas, 
construidas por los propios sacerdotes, 
no tardaron en multiplicarse por toda 
la colonia. Esperaban que, con la edu-
cación religiosa impartida, los niños 
les dieran buen ejemplo de cristianis-
mo a sus mayores y, en poco tiempo, 
toda la tribu se convirtiera.

El plan fue realmente eficaz. Don-
dequiera que pasaban, los testimonios 
de vida y la predicación de los ignacia-
nos —incluso la del P. Nóbrega, que 
era tartamudo— ¡se tornaban fuente 
de gracias arrebatadoras!

¿Opresores?

Pero la labor de los jesuitas no se li-
mitaba a los cuidados espirituales. Des-
de su llegada a esas tierras, lucharon fe-
rozmente contra la esclavitud indígena, 
que ya era frecuente entre los colonos. 
Aun granjeándose un odio generaliza-
do contra ellos, representaron con fir-
meza la voz de la Iglesia a favor de la 
libertad humana; y el cautiverio de los 
autóctonos se fue, a duras penas, erra-
dicando.

Además, con las epidemias que 
acabaron apareciendo durante la colo-
nización —como la de 1562, que mató 
a más de 30.000 aborígenes— los pro-
pios sacerdotes se convirtieron en mé-
dicos. Con un profundo conocimiento 

del uso de las hierbas en la medicina, 
empezaron a curar no sólo las almas, 
sino también los cuerpos de los indios.

La presencia de los jesuitas entre 
los gentiles se asemejaba a la de los 
primeros apóstoles. Aunque no agra-
dara a todos —recordemos la acerba 
persecución que Pombal infligiría en 
el siglo xviii—, como se trataba de 
un obra divina, nadie logró destruirla 
(cf. Hch 5, 38-39).

Por sus frutos, conoceréis el árbol

Con el paso de los años y a costa de 
muchos sacrificios, el número de mi-
sioneros no hacía más que crecer, tanto 
por el ingreso de nativos como por los 
que venían de Europa para tan noble 
misión. En 1553 llegaría a la Tierra de 
Santa Cruz el inolvidable San José de 
Anchieta.

La historia de Brasil comenzó a 
confundirse fácilmente con la de la 
Compañía. Y no era para menos; sus 
logros fueron notables. Sólo al inicio de 
tal empresa, construyeron escuelas en 
ocho ciudades. Las iglesias más anti-
guas los tienen como impulsores. Mu-
chas de las actuales metrópolis brasi-
leñas, como Río de Janeiro y Salvador, 
nunca habrían prosperado de no ser por 
la contribución de esos mismos héroes; 
São Paulo sólo se levantó gracias al sue-
ño del P. Nóbrega de construir un pues-
to de avanzada para la educación de los 

nativos. Por último, parece indiscutible 
que Brasil no habría llegado a ser una 
potencia cristiana si no hubiera contado 
con la audacia de esos auténticos con-
quistadores de la fe.

No sin razón, asombra oír en cier-
tos ambientes acatólicos que los jesui-
tas de aquella época son tachados de 
«opresores», «aprovechados» o «im-
perialistas». Frente a las mentiras, ¿no 
habrá mejor respuesta que los propios 
hechos? La historia nos muestra cómo 
la actividad de las «sotanas negras», 
lejos de ser objeto de vergüenza, repre-
senta en realidad un haz de luz que ilu-
mina el período de los descubrimien-

La fundación de São Paulo por el 
P. Manuel da Nóbrega – Iglesia de 

San Luis Gonzaga, São Paulo

Sumario  Sumario



San José de Anchieta,  
apóstol de Brasil

S

48      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

﻿1 Nóbrega, Manuel da. «Car-
ta al P. Simão Rodrigues», 
11/8/1551. In: Moura Hue, 
Sheila (Ed.). Primeiras cartas 
do Brasil. Rio de Janeiro: Jor-
ge Zahar, 2006, p. 67. Digna de 
mención es la novedad que re-
presentó para la época el siste-
ma de correspondencia jesuita. 
Los misioneros de los más di-

versos lugares del mundo de-
bían escribir cartas de vez en 
cuando, y éstas se copiaban rá-
pidamente para ser comparti-
das con los demás miembros de 
la Compañía en todos los confi-
nes del orbe, de modo que cada 
uno supiera de las actividades 
de los otros, incluso en regiones 
tan distantes como Brasil, India 

o Japón. El ingenioso método 
contribuyó enormemente a la 
cohesión de la orden y su unión 
con la cabeza, San Ignacio, que 
se encontraba en Roma.

﻿2 Azpilcueta Navarro, João 
de. «Carta a los hermanos de la 
Compañía de Jesús de Coím-
bra, agosto de 1551». In: Mou-
ra Hue, op. cit., pp. 78-79.

﻿3 Nóbrega, Manuel da. «Carta a 
los sacerdotes y hermanos de 
la Compañía de Jesús de Coím-
bra, agosto de 1549». In: Mou-
ra Hue, op. cit., p. 38.

﻿4 Cf. Correia, Pero. «Carta a un 
sacerdote de Brasil, 1554». In: 
Moura Hue, op. cit., p. 104.

﻿5 Del latín: vaso de elección 
(cf. Hch 9, 15).

u persona se yergue en el pró-
logo de nuestra Historia, presi-

diendo la formación de la naciona-
lidad con su vigor de héroe y con su 
virtud de santo.

Las figuras congéneres, que 
vemos en la naciente de un gran 
número de naciones famosas, bri-
llan, generalmente, con un ar-
dor agresivo de héroes salvajes 
e implacables, conquistando la 
celebridad, ya en guerras justas, 
ya en incalificables rapiñas.

Su existencia es discutida y 
sus grandezas son fantasías teji-
das por el orgullo nacionalista, 
que se disipan enteramente con 
el estudio imparcial de la histo-
ria. Y esto desde Rómulo hasta 
Guillermo Tell.

Anchieta, por el contrario, 
entró en la historia en un carro 
triunfal que no fue tirado por 
prisioneros y vencidos, ni el do-
lor figuró en su cortejo, ni los 
himnos de guerra celebraron su 
triunfo, ni las armaduras fueron 
su atuendo.

Le sirvió de vestido la túnica 
blanca de su inocencia inmaculada. 
Su pacífico cortejo estaba formado 
por una raza a la que había rescatado 
de la vida salvaje y defendido contra 
su cautiverio, y por una nación en-
tera, que había ayudado a construir 
para mayor gloria de Dios, suavi-

zando el rencor de los hombres y las 
fieras, en cumplimiento de la pro-
mesa evangélica: bienaventurados 
los mansos, que poseerán la tierra 
(cf. Mt 5, 5).

Pero dije mal […] cuando afir-
mé que el dolor no figuraba en su 
cortejo triunfal: era el nimbo que lo 

rodeaba. Era el dolor cristiano del 
pelícano, que llena de amargura 
al mártir y al santo, pero baña de 
suavidad a quienes se le acercan.

Había pasado su vida repar-
tiendo rosas… y había guardado 
las espinas para sí, en las labores 
del apostolado.

En Anchieta, vas electionis,5 
había brotado una flor de virtud, y 
esa flor la sembró por todo Brasil: 
es la mansedumbre suave unida a 
la energía serena pero inexorable, 
que es el eje de nuestra alma.

CORRÊA DE OLIVEIRA, Plinio. 
«Discurso en la Asamblea Na-

cional Constituyente», 19/3/1934. 
In: Opera Omnia. São Paulo: 

 Retornarei, 2008, t. ii, pp. 62-63.
San José de Anchieta -  

Colegio San Luis, São Paulo

S
er

gi
o 

M
iy

az
ak

i

tos, no sólo en Brasil, sino en todas las 
antiguas colonias del mundo.

Finalmente, pedir perdón por los 
crímenes de terceros no es nada nue-

vo entre nuestros contemporáneos; 
Jesucristo ya lo hizo hace mucho 
tiempo (cf. Lc 23, 34). Entonces, ¿por 
qué no formalizar aquí, en nombre 

de sus detractores, una petición de 
perdón a esos héroes que un día re-
garon nuestro suelo con su propia 
sangre? 

Sumario  Sumario



… por qué el cáliz de la misa se cubre con un velo?

… que las campanas de las iglesias están bendecidas?

C

A

u  ¿Sabías…  U

M
ig

ue
l H

. C
ue

st
a 

(C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

l comienzo del ofertorio de la 
misa, el acólito le entrega al 
sacerdote o al diácono el cáliz 

y la patena cubiertos por un pequeño 
velo del color correspondiente al día 
litúrgico, cuidando de que los vasos 
sagrados permanezcan ocultos a la 
asamblea. A continuación, se colo-
ca el cáliz sobre el altar y se retira 
el paño.

La Iglesia ha tenido siempre el 
máximo cuidado en elegir y orde-
nar los ritos litúrgicos de modo que 
expresen claramente las realidades 
santas que significan. Y eso es lo 
que ocurre con el gesto de cubrir 
el cáliz y la patena con un tejido 
fino en la santa misa. Aunque ac-
tualmente no sea obligatoria, esta 
costumbre, llena de reverencia y 
veneración, es alabada por la Igle-

sia (cf. Instrucción General del Misal 
Romano, n.º 118), porque, además de 
ser una tradición antiquísima, encierra 
un extraordinario simbolismo.

La Eucaristía es el tesoro preciosísi-
mo de la Santa Iglesia, en el que están 

contenidas las realidades sobrenatu-
rales más sublimes, aunque veladas a 
nuestros sentidos. En efecto, bajo las 
apariencias del pan y del vino —cu-
yos accidentes permanecen, pero cuya 
sustancia se retira con las palabras 

de la consagración— está el pro-
pio Jesucristo, nuestro Señor, en 
Cuerpo, Sangre, Alma y Divini-
dad. Y el paño que cubre el cáliz 
simboliza este misterio altísimo 
e inefable, que es precisamente el 
misterio de la fe.

A su vez, el gesto de retirar el 
velo significa que ese misterio, 
lejos de atemorizarnos y de dismi-
nuir nuestra intimidad con Dios, 
es el medio que Él ha elegido para 
revelarse a nosotros por la fe, para 
acercarnos y hacernos conocer 
sus secretos. 

uántas veces no habremos en-
trado en una iglesia, capilla u 
oratorio al tañido de un grave y 

profundo repique de campanas que in-
dicaba el comienzo de la santa misa u 
otra ceremonia religiosa. Pero ¿sabías 
que las campanas están bendecidas y 
que algunas incluso tienen nombre?

Los primeros ritos de bendición de 
campanas destinadas al culto se re-
montan al siglo vii, donde por enton-
ces cada diócesis tenía su propio cere-
monial. En el Pontifical Romano dicho 
rito, reservado a los obispos, se reves-
tía de gran solemnidad. La recitación 
de siete salmos precedía a la bendición 
del agua, con la que la campana era la-
vada por dentro y por fuera —de ahí la 
costumbre de llamar «bautismo» a la 
bendición de las campanas—, y luego 
ungida con óleo santo e incensada. El 
rito, intercalado con largas oraciones, 

concluía con la lectura del Evangelio 
que narra la visita de Jesús a la casa de 
Marta y María, para subrayar que la fi-
nalidad de las campanas es recordarles 
a los fieles que deben buscar lo único 
necesario (cf. Lc 10, 38-42).

En París, esta bendición presentaba 
distintos aspectos, entre ellos el hecho 
de que la campana tenía un «padrino» 
y una «madrina», que le daban un nom-
bre, generalmente alguna advocación 
de la Santísima Virgen o de los santos.

La bendición de las campanas uti-
lizadas en el servicio divino era obli-
gatoria y debía realizarse antes de ser 
elevadas en el campanario. A partir de 
entonces estaba prohibido emplearlas 
para fines profanos, salvo en caso de 
calamidades públicas.

El actual rito de bendición de cam-
panas es más sencillo y puede ser pre-
sidido por un sacerdote. 

Ofertorio de la misa en la basílica de Nuestra 
Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

La Giralda - Catedral de Sevilla (España)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



õ Ángelo Francisco Neto Martins

¿Dos formas de «ser dios»?

H

50      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tendencias y mentalidades  U
G

iu
lia

na
 D

’A
m

ar
o

e aquí dos obras de arte. 
Cada una de ellas represen-
ta a un dios diferente, tal 

y como lo conciben sus respectivos 
adoradores. La primera retrata al dios 
Moloc en el apogeo de su ritual propio. 
La segunda es una imagen de Nuestro 
Señor Jesucristo que preside la puerta 
de entrada de la catedral de Amiens 
(Francia). El contraste se presta a algu-
nas reflexiones.

El dios Moloc
La primera escena es casi sono-

ra. Apenas se distingue el crepitar del 
fuego, alto y constantemente alimen-
tado, tan sumergido está él en el ruido 
que lo rodea. Los timbaleros golpean 
sus instrumentos con toda la fuerza de 
sus brazos y de la embriaguez que ex-
perimentan en ese supremo momento 
ritual. Las trompetas resuenan al ritmo 
cada vez más frenético de la percusión. 
Un hombre de pie y con los brazos ex-
tendidos, desempeñando un oficio su-
puestamente sacerdotal, parece compe-
tir, mediante sus clamorosas plegarias, 
con el ruido que lo rodea. Otros repiten 

y repiten, arrodillados, sus retorcidas 
reverencias. Una multitud amorfa asiste 
al ceremonial.

Dominando la escena, Moloc: in-
menso, sólido, severo, brutal. Su mirada, 
que nunca se digna dirigirla hacia quie-
nes lo adoran, se vuelve más fría con 
el fuego encendido bajo la imagen de 
bronce. Sí, más terriblemente gélida… 
He ahí el Moloc de los fenicios y carta-
gineses, el poderoso dios que —según 
sus creencias— los hacía vencedores 
ante todos los ejércitos, les garantizaba 
la lluvia, la cosecha, el comercio; el dios 
que les daba de todo…, con una terrible 
condición. Y es para cumplirla por lo 
que sus adoradores realizan ese rito.1

Aquel hombre, delante de la divini-
dad, alza en sus brazos a un niño: el 
más preciado don de la nación, tier-
no hijo de la más alta aristocracia, el 
futuro del pueblo, una promesa que 
empezaba a cumplirse. ¿Para qué lo 
eleva? Para arrojarlo a los brazos in-
candescentes del ídolo y que allí muera 
quemado vivo por las llamas que vivi-
fican al dios muerto. En ese fatídico 
momento, culminación del culto, toda 
la cacofonía recrudece en intensidad y 
delirio para ahogar los gritos del ino-
cente condenado.

El ídolo hirviente desdeña, frío e 
implacable, la sangre que lo cubre.

He aquí, en bosquejo, el típico culto 
a Moloc. O, más bien, el típico culto de 
la Antigüedad. En efecto, este Moloc 
era llamado Mot en Canaán, Hadad 

Uno mata, el otro vivifica; uno, para dar, exige 
sangre, el otro nos ha dado su propia sangre. 
Detrás de uno, el humo negro; detrás del otro, 
un Cielo de luces.

Sacrificio ofrecido a Moloc

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esangelofrancisconetomartins/


FebreroFebrero 2025 2025            5151

﻿1 Cf. Wagner, Carlos González. «Mo-
loc». In: Ropero Berzosa, Alfonso 
(Ed.). Gran diccionario enciclopédi-
co de la Biblia. 7.ª ed. Barcelona: Clie, 
2021, pp. 1725-1727.

en Siria, Adad-milki en Mesopotamia, 
Milcom en Amón, Baal en otros luga-
res… como en Israel, donde «constru-
yeron en honor a Baal recintos sagrados 
[…] para pasar a fuego a sus hijos e hijas 
en honor de Moloc» (Jer 32, 35).

Los niños servían en estos rituales 
macabros como una especie de moneda, 
una mercancía de trueque con el dios: 
eran ofrecidos a cambio de paz, victo-
rias, placeres, dinero, comodidades…

¡Una abominación incalificable!

El «Beau Dieu» de Amiens

¡Qué contraste con la segunda ima-
gen!

En su fisonomía —solemne, ma-
jestuosa, seria— resplandece tanta 
dulzura, tras la escultura, que hasta la 
piedra acaricia. Su mirada inmóvil es 
firme, suave y viva. Su porte es regio, 
con naturalidad. El manto dobla y des-
dobla sus pliegues tan bellamente que 
eclipsa las olas del mar. Su mano iz-
quierda, serena y distendida, sostiene 
el Libro de la Vida. Su cabello dispues-
to con tanto orden que avergonzaría 
a ejércitos en formación, y con tanta 
sencillez que deja pasmada a la natu-
raleza.

Sin darnos cuenta, caemos de rodi-
llas: ¡tal es su majestuosidad! Cuando 
menos lo esperamos, nos levantamos 
para abrazarlo: ¡tal es su bondad!

Reúne en sí contrarios armónicos 
que sólo un alma de descomunal enver-
gadura puede contener: es un Padre in-
deciblemente grande y, al mismo tiem-
po, un Rey inexpresablemente dulce y 
accesible. Resume y sublima en sí los 
dos aspectos de la grandeza: la superio-
ridad y la dadivosidad.

Es toda la antítesis del monstruo de 
bronce y fuego que extiende sus ma-
nos para consumir a sus jovencísimas 
víctimas, y cuyo hocico canino parece 
insaciable de esos corazoncitos que 
apenas han latido. En cambio, el Beau 
Dieu de Amiens levanta su diestra 
para acoger a los pequeños, bendecir-
los y protegerlos. Digna representa-
ción de aquel que dijo: «Dejadlos, no 

impidáis a los niños acercarse a mí; 
de los que son como ellos es el Reino 
de los Cielos» (Mt 19, 14).

Entre los dos señores

Uno mata, el otro vivifica; uno, 
para dar, exige sangre inocente, el 
otro, Inocente, nos ha dado su pro-
pia sangre. Detrás de uno, el humo 
negro de los bienes terrenales y 
efímeros, que se disipa; detrás del 
otro, un Cielo perenne de luces 
nos espera.

Son los dos señores que se 
disputaron, antaño, el imperio 
de las almas. Incluso Tierra 
Santa se convirtió en campo de 
batalla: muchos esperaban al 
Mesías, mientras otros «inmo-
laron a los demonios sus hijos y 
sus hijas» (Sal 105, 37). Más tar-
de —¡oh, dolor!—, hasta al Hijo de 
Dios sacrificarían.

Son los dos señores que se dispu-
tan, ahora, el imperio de las almas. 
Moloc tiraniza a quienes, para satis-
facer sus conveniencias, diversiones 
y caprichos, están dispuestos a sacri-
ficarlo todo excepto su placer y egoís-
mo. Jesucristo, por el contrario, reina 
amorosamente sobre los inocentes 
que tienen la valentía de admirarlo en 
este mundo hecho todo de idolatría 
del goce, averso, e incluso intoleran-
te, a las enseñanzas evangélicas.

Por lo tanto, no se trata sólo de se-
ñores diferentes: son incompatibles 
y mutuamente excluyentes, y fue el 
propio Jesucristo quien lo afirmó 
varias veces (cf. Mt 6, 24; Lc 11, 23). 
Sólo a uno tendrás que servir. ¿Cuál 
elegirás? 

«Beau Dieu» - Catedral de 
Nuestra Señora, Amiens (Francia) Fr

an
ci

sc
o 

Le
ca

ro
s

Sumario  Sumario



Apostolado 
del dolor 

L

Fo
to

: R
ep

ro
du

cc
ió

n

a misión de Jacinta nos re-
vela la necesidad de vícti-

mas expiatorias que contribu-
yan con su dolor y el sacrificio 
de su vida a que las palabras de 
la Santísima Virgen encuentren 
un terreno fértil en los corazones 
de los hombres.

Por tanto, se comprende cómo 
ese apostolado del sufrimiento 
es verdaderamente insustituible 
y cómo le abre camino a la Igle-
sia. Todas las grandes obras de 
Dios, especialmente aquellas que 
tratan de la salvación de las al-
mas, se hacen por lo general con 
la participación de otras almas 
que lucharon, sufrieron y reza-
ron para que esas obras se pudie-
ran llevar a cabo.

Plinio Corrêa de Oliveira

Santa Jacinta Marto, 
en septiembre de 1917


	_Hlk188277914

