
N.° 260 - Marzo 2025

Abrazados  Abrazados  
por la misericordiapor la misericordia



Confianza sin límites en su amor

C on tal que encuentre buena voluntad en 
un alma, nunca me hastiaré al considerar 

sus miserias. Mi amor se alimenta consumien-
do miserias; el alma que más me aporta, siem-
pre que su corazón sea contrito y hu-
milde, es la que más me agra-
da, porque me da la oportu-
nidad de ejercer más ple-
namente mi oficio de 
Salvador.

Pero lo que quie-
ro decirte en parti-
cular, Benigna mía, 
es que un alma nun-
ca debe tener miedo 
de Dios, porque Dios 
es todo misericordia; 
el mayor placer del Sa-
grado Corazón de tu Je-
sús consiste en llevar hasta 
su Padre a los numerosos pe-
cadores; son mi gloria y mis jo-
yas. ¡Amo tanto a los pobres pe-
cadores!

Escucha, Benigna mía, alegría mía, y escribe 
esto: el mayor placer que las almas pueden dar-
me es creer en mi amor; cuanto más creen en él, 
tanto mayor es el placer que me dan; y si quieren 
que mi placer sea inmenso, que no pongan lími-
tes a su fe en mi amor. […]

Tienen una idea demasiado estrecha de la bon-
dad de Dios, de su misericordia, de su amor por 
sus criaturas. Miden a Dios por las criaturas, pe-

ro Dios no tiene límites; su bondad no tiene fron-
teras. ¡Oh! ¡Los hombres pueden servirse de 
Dios y no lo hacen! ¿Por qué? Porque el mundo 
no lo conoce. Soy un tesoro infinito que mi Padre 

ha puesto a disposición de todos. Los 
que me rechazan no comprende-

rán su desdicha sino en la eter-
nidad. Amo a los hombres; 

los amo tiernamente co-
mo mis hermanos muy 
queridos; aunque exis-
ta una distancia infini-
ta entre ellos y yo, no 
hago cuenta de ello.

No puedes conce-
bir el placer que siento 

cumpliendo mi misión 
de Salvador. Cuando los 

pecados han sido perdona-
dos, se vuelven manantiales 

de gracias para el alma, porque 
son perpetuas fuentes de humil-
dad. Todo contribuye al progre-

so del alma, todo; hasta sus imperfecciones son, 
en mis manos divinas, como piedras preciosas, 
pues las transformo en actos de humildad, que 
inspiro al alma a que los haga.

Palabras de Nuestro Señor Jesucristo a  
sor Benigna Consolata. In: A Brief Sketch of 

the Life and Virtues of Our Dear Sister Benigna 
Consolata Ferrero. Washington: Georgetown 

Visitation Convent, 1921, pp. 66; 70-71.

Sagrado Corazón de Jesús - Iglesia 
de Nuestra Señora del Carmen, 

Caieiras (Brasil)

M
ar

ía
 J

os
é 

Fe
liz



Año XXIII, número 260, Marzo 2025

Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40.836- 1999

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores.

Sumario

22 Cómo hacer una buena 
confesión en esta Cuaresma

14 ¡Dios tiene necesidad de 
perdonar!

44 ¡Estamos en guerra!  
En la vida espiritual…

¿Puede el arte transmitir 
una ideología?48

u Preguntan los lectores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   4

u Editorial

El perdón divino y la Madre del abrazo. .  .  .  .  .  .  .  .  .   5

u La voz de los Papas

La causa profunda de todo mal . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   6

u La liturgia dominical

No hay medias verdades en el corazón  
del hombre bueno. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   8
Cuaresma: tiempo de renovación por la lucha. .  .  .  .   9
¿Cómo encontrar la luz en un mundo  
de tinieblas?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  10
«Si no os convertís, pereceréis como ellos». .  .  .  .  11
Cómo nos libramos de la impenitencia  
y del orgullo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

u Ejemplos que arrastran

¡Qué diferentes son los juicios de Dios!. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  13

u Tesoros de Mons. João

La gran ley de la misericordia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  14

u Tema del mes –  
El sacramento de la confesión

¿Jesucristo instituyó la confesión?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  18
¿Por qué y cómo confesarse? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  22

u Un profeta para nuestros días

El historial del alma contrita . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  26

u ¿Qué dice el catecismo?
Sólo tengo «pecaditos»…, ¿realmente  
necesito confesarme?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  29

u Historia, maestra de la vida

La huida de Juan VI de Portugal –  
Un éxodo entre la vida y la muerte . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  30

u Santo Tomás enseña

¿Qué es el Libro de la Vida?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  33

u Vidas de Santos

San Esteban Harding –  
La historia de un monje rebelde . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  34

u Doña Lucilia

Alma de contrastes armónicos . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  38

u Heraldos en el mundo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  40

u Espiritualidad católica

Ganar primero, combatir después . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  44

u ¿Sabías…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  47

u Tendencias y mentalidades

¿Qué nos anuncia el arte? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  48





R
ep

ro
du

cc
ió

n
R

ep
ro

du
cc

ió
n

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s
M

ar
ia

 J
os

é 
Fe

liz







































õ P. Ricardo José Basso, EP

4      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Envíe las preguntas para el P. Ricardo al correo 
preguntanloslectores@heraldos.org

u Preguntan los lectores  U

Soy vegetariana, por tanto, no como carne ni pescado. La Iglesia prescribe que se Soy vegetariana, por tanto, no como carne ni pescado. La Iglesia prescribe que se 
haga penitencia de no comer carne los viernes, pero eso ya lo hago yo y para mí no es haga penitencia de no comer carne los viernes, pero eso ya lo hago yo y para mí no es 
penitencia, es costumbre. penitencia, es costumbre. ¿¿Tengo que hacer otra penitencia los viernes, especialmente Tengo que hacer otra penitencia los viernes, especialmente 
durante la Cuaresmadurante la Cuaresma??

Stefânia Machado – São Paulo

La Iglesia nos enseña que «todos los fieles, cada uno a su 
modo, están obligados por la ley divina a hacer penitencia». 
Así pues, «se han fijado unos días penitenciales, en los que 
se dediquen los fieles de manera especial a la oración, reali-
cen obras de piedad y de caridad y se nieguen a sí mismos, 
cumpliendo con mayor fidelidad sus propias obligaciones 
y, sobre todo, observando el ayuno y la abstinencia» (CIC, 
can. 1249).

Conviene recordar que «en la Iglesia universal, son días y 
tiempos penitenciales todos los viernes del año y el tiempo 
de Cuaresma» (CIC, can. 1250). Es muy beneficioso para la 
vida espiritual, especialmente durante la Cuaresma, ofre-
cerle a Dios pequeños sacrificios, como: rezar más, reducir 
el tiempo de distracción en redes sociales, no comprar cosas 
fútiles, dejar de comer o beber algo particularmente agrada-
ble, mostrarse más atento en el trato con los familiares.

En cuanto al asunto planteado en la pregunta, la ley es 
clara: «Todos los viernes, a no ser que coincidan con una so-
lemnidad, debe guardarse la abstinencia de carne, o de otro 
alimento que haya determinado la Conferencia Episcopal» 
(CIC, can. 1251). Y la tradición siempre ha entendido que se 
aplicaba a la carne o al caldo de carne. Entonces, Stefânia, 
siendo usted vegetariana, ya cumple materialmente con la 

ley canónica. Sin embargo, a efectos de su progreso espiri-
tual, sería loable que los viernes ofreciera el sacrificio de no 
comer algún otro alimento sabroso, o de comer algo benefi-
cioso para su salud, pero cuyo sabor no le guste.

Por otra parte, la Conferencia Episcopal de cada país 
tiene autoridad para sustituir, en todo o en parte, esta obli-
gación por otras formas de penitencia (cf. CIC, can. 1253). 
Muchas conferencias episcopales permiten que los fieles 
conmuten la abstinencia de carne todos los viernes del año, 
con excepción de los viernes de Cuaresma. En numerosas 
diócesis, incluso durante este período, la abstinencia puede 
ser sustituida por otras prácticas como limosnas, obras de 
caridad u obras de piedad, en particular la participación en 
la sagrada liturgia.

Es importante recordar que el Miércoles de Ceniza y el 
Viernes Santo, además de la abstinencia, se debe hacer ayu-
no. A la abstinencia están obligados los fieles a partir de los 
14 años; al ayuno, todos los mayores de edad hasta cumpli-
dos los 59. Por supuesto, están dispensados quienes tengan 
algún impedimento por problemas de salud.

El ayuno puede realizarse de distintas maneras. Una de 
ellas consiste en tomar algo muy ligero en el desayuno y en 
la cena, y hacer una comida completa en el almuerzo.

Hice una promesa para la próxima Cuaresma y ahora me doy cuenta de que no podré Hice una promesa para la próxima Cuaresma y ahora me doy cuenta de que no podré 
cumplirla. Sé que puedo esforzarme más, pero quiero saber si puedo cambiar la promesa cumplirla. Sé que puedo esforzarme más, pero quiero saber si puedo cambiar la promesa 
o ser dispensado de ella.o ser dispensado de ella.

Miguel de Oliveira Cunha – Niterói (Brasil)

El Código de Derecho Canónico prescribe al respecto: 
«El voto, es decir, la promesa deliberada y libre hecha a 
Dios de un bien posible y mejor, debe cumplirse por la vir-
tud de la religión» (CIC, can. 1191 § 1).

Pueden conceder dispensa del cumplimiento de un voto 
o promesa: el obispo de la diócesis, el párroco u otro sacer-
dote delegado por el obispo para ello (cf. CIC, can. 1196).

Por lo tanto, la manera más práctica de que usted obtenga 
la dispensa es solicitándosela a su párroco.

Finalmente, usted mismo puede modificar su promesa 
por una mejor o igualmente buena (cf. CIC, can. 1197); no 
obstante, parece más prudente pedirle consejo a un sacer-
dote de confianza, porque nadie es buen juez en su propia 
causa…

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardojosebasso/



N.° 260 - Marzo 2025

Abrazados 
Abrazados 

por la misericordia
por la misericordia

S

Marzo 2025      5

Editorial

El perdón divino y  
la Madre del abrazo

anto Tomás de Aquino (cf. Suma Teológica. II-II, q. 30, a. 4) cuestiona si la mi-
sericordia es la mayor de todas la virtudes. De hecho, al repetir la exhortación 
de Oseas —«Quiero misericordia y no sacrificio» (Os 6, 6; Mt 12, 7)— parecie-

ra que Jesús así lo indica.
Sin embargo, siguiendo a San Pablo (cf. Col 3, 14), el Doctor Angélico hace una 

distinción: la caridad es la mayor de las virtudes con relación a quien la posee, pues 
une al hombre a Dios por el afecto y lo hace semejante a Él; pero, en sí misma, la 
misericordia se revela la más excelente y la que más difunde el bien, ya que puede 
socorrer las deficiencias de otro, que es lo peculiar del superior.

El hombre misericordioso imita a Dios de modo sublime. Con razón pone el Se-
ñor la misericordia en paralelo con la perfección: «Sed misericordiosos como vues-
tro Padre es misericordioso» (Lc 6, 36); «Sed perfectos, como vuestro Padre celes-
tial es perfecto» (Mt 5, 48).

Estos presupuestos nos ayudan a apreciar la grandeza del sacramento de la peni-
tencia, tan propicio a ocupar nuestras consideraciones en este tiempo de Cuaresma.

Un papel especialísimo en esto desempeña la Virgen María, como Madre miseri-
cordiosísima, siempre dispuesta a suscitar sentimientos de contrición en el alma del 
pecador que le pide ayuda. Ninguna criatura imitó a Dios tan perfectamente como la 
Santísima Virgen, en particular por su misericordia.

En realidad, sólo una madre podría reflejar la «compasión entrañable» (Col 3, 12) 
con la que se reviste el ministro de Dios para acoger al pecador arrepentido, simbo-
lizada por el gesto del abrazo. De esta forma se lo reveló el Señor a Santa Faustina 
Kowalska: «Cuando un alma vea y conozca la gravedad de sus pecados, cuando a 
los ojos de su alma se descubra todo el abismo de la miseria en la que ha caído, no se 
desespere, sino que se arroje con confianza en brazos de mi misericordia, como un 
niño en brazos de su madre amadísima» (Diario, n.º 1541).

Esto fue lo que Mons. João Scognamiglio Clá Dias experimentó el 12 de julio 
de 2008 cuando, en la basílica de Nuestra Señora del Rosario, de Caieiras (Brasil), 
recibió lo que él llamó «la más alta manifestación sensible de la misericordia de 
María» en su vida. Conforme lo narró en su obra ¡María Santísima! El Paraíso de 
Dios revelado a los hombres, se sintió físicamente abrazado por la Madre de Dios en 
aquella ocasión, seguido de un torrente de consolaciones.

Ese misericordioso abrazo lo preparó para el accidente cerebrovascular del que 
fue víctima en 2010, a partir del cual comenzó a realizar aún más el mayor de los 
sacrificios: la manifestación de su propia misericordia hacia sus hijos espirituales, 
al tomar conciencia de su misión de ofrecer sus sufrimientos por el bien de su obra, 
subordinado al de la Iglesia. De hecho, la misericordia es el sacrificio más agradable 
a Dios, como atestigua la Carta a los hebreos: «No os olvidéis de hacer el bien y de 
ayudaros mutuamente; esos son los sacrificios que agradan a Dios» (13, 16).

En suma, la Santísima Virgen es efectivamente Madre de misericordia no sólo 
porque abraza con conmiseración a sus hijos miserables, sino también porque puede 
hacer a otros partícipes de su misericordia. Su abrazo se extiende a muchos, a través 
de los hijos que ha estrechado especialmente junto a su Inmaculado Corazón, y en 
este sentido es también la Madre del abrazo. 

Nuestra Señora 
Sede de la 
Sabiduría. 
De fondo, 
confesión en 
la casa Lumen 
Prophetæ

Foto: Santiago Vieto

Sumario  Sumario



La causa profunda de todo mal

6      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La voz de los Papas  U

La negación de Dios o la pérdida del sentido de su presencia han 
inducido a muchos contemporáneos nuestros a dar al pecado 

interpretaciones sociológicas unas veces, otras veces sicológicas, o 
existencialistas, o evolucionistas; todas ellas tienen en común una 

característica: la de vaciar al pecado de su seriedad trágica.

Pérdida de la noción 
de pecado, el mayor 

pecado de hoy

Conocer a Jesús crucificado es co-
nocer el horror de Dios ante el peca-
do; su culpa sólo puede ser lavada con 
la preciosa sangre del Hijo unigénito 
de Dios hecho hombre. Quizá el ma-
yor pecado del mundo de hoy es que 
los hombres han empezado a perder 
la noción de pecado. La sofocan, la 
adormecen —difícilmente puede ser 
arrancada por completo del corazón 
del hombre—, que no la despierte nin-
gún atisbo del Hombre-Dios muriendo 
en la cruz del Gólgota para pagar la 
pena del pecado.

Fragmento de: PÍO XII.  
Radiomensaje, 26/10/1946.

Tendencias que 
favorecen la decadencia 

del sentido del pecado

Incluso en el terreno del pensamien-
to y de la vida eclesial algunas tenden-
cias favorecen inevitablemente la deca-
dencia del sentido del pecado. Algunos, 
por ejemplo, tienden a sustituir actitu-
des exageradas del pasado con otras 
exageraciones; pasan de ver pecado en 
todo, a no verlo en ninguna parte; de 
acentuar demasiado el temor de las pe-

nas eternas, a predicar un amor de Dios 
que excluiría toda pena merecida por el 
pecado; de la severidad en el esfuerzo 
por corregir las conciencias erróneas, 
a un supuesto respeto de la conciencia, 
que suprime el deber de decir la verdad. 
Y ¿por qué no añadir que la confusión, 
creada en la conciencia de numerosos 
fieles por la divergencia de opiniones y 
enseñanzas en la teología, en la predi-
cación, en la catequesis, en la dirección 
espiritual, sobre cuestiones graves y 
delicadas de la moral cristiana, termina 
por hacer disminuir, hasta casi borrarlo, 
el verdadero sentido del pecado?

Fragmento de: SAN JUAN PABLO II.  
Reconciliatio et pænitentia, 

2/12/1984.

Falsas interpretaciones 
del pecado

La negación de Dios o la pérdida 
del sentido vital de su presencia han 
inducido a muchos contemporáneos 
nuestros a dar al pecado interpreta-
ciones sociológicas unas veces, otras 
veces sicológicas, o existencialistas, 
o evolucionistas; todas ellas tienen en 
común una característica: la de vaciar 
al pecado de su seriedad trágica. En 
cambio, la Revelación, no; sino que 
lo presenta como realidad espantosa, 

ante la que resulta siempre de impor-
tancia secundaria cualquier otro mal 
temporal.

Fragmento de: SAN PABLO VI. 
Homilía, 8/2/1978.

El pecado no es un simple 
error humano, sino una 

ofensa hecha a Dios

Una característica esencial del peca-
do es ser ofensa a Dios. Se trata de un 
hecho enorme, que incluye el acto per-
verso de la criatura que, a sabiendas y 
voluntariamente, se opone a la voluntad 
de su Creador y Señor, violando la ley 
del bien y entrando, mediante una op-
ción libre, bajo el yugo del mal.

Es un acto de lesa majestad divina, 
ante el cual Santo Tomás de Aquino no 
duda en decir que «el pecado cometido 
contra Dios tiene una cierta infinidad, 
en virtud de la infinidad de la majes-
tad divina». Es preciso decir que es 
también un acto de lesa caridad divi-
na, en cuanto infracción de la ley de la 
amistad y alianza que Dios estableció 
con su pueblo y con todo hombre me-
diante la sangre de Cristo; y, por tanto, 
un acto de infidelidad y, en la práctica, 
de rechazo de su amor.

El pecado, por consiguiente, no es 
un simple error humano, y no compor-

Sumario  Sumario



Marzo 2025      7

Rep
ro

ducc
ión

ta sólo un daño para el hombre: es una 
ofensa hecha a Dios, en cuanto que el 
pecador viola su ley de Creador y Se-
ñor, y hiere su amor de Padre. No se 
puede considerar el pecado exclusi-
vamente desde el punto de vista de 
sus consecuencias psicológicas: el 
pecado adquiere su significado de 
la relación del hombre con Dios.

Fragmento de:  
SAN JUAN PABLO II. 

Audiencia general, 15/4/1992.

Pecar es borrar a 
Dios de la propia 
existencia diaria

 Si el pecado es la interrupción 
de la relación filial con Dios para 
vivir la propia existencia fuera de la 
obediencia a Él, entonces pecar no 
es solamente negar a Dios; pecar es 
también vivir como si Él no existie-
ra, es borrarlo de la propia existencia 
diaria.

Fragmento de: SAN JUAN PABLO II. 
Reconciliatio et pænitentia, 

2/12/1984.

Más que una cuestión 
psicológica o social, 
una traición a Dios

Por tanto, el pecado no es una mera 
cuestión psicológica o social; es un 
acontecimiento que afecta a la relación 
con Dios, violando su ley, rechazando 
su proyecto en la historia, alterando 
la escala de valores y «confundiendo 
las tinieblas con la luz y la luz con las 
tinieblas», es decir, «llamando bien al 
mal y mal al bien» (cf. Is 5, 20).

El pecado, antes de ser una posible in-
justicia contra el hombre, es una traición 
a Dios. Son emblemáticas las palabras 
que el hijo pródigo de bienes pronuncia 
ante su padre pródigo de amor: «Padre, 
he pecado contra el Cielo —es decir, 
contra Dios— y contra ti» (Lc 15, 21).

Fragmento de: SAN JUAN PABLO II. 
Audiencia, 8/5/2002.

Dios no tolera el pecado

[El pecado] es la causa profunda de 
todo mal. Pero esta afirmación no es 
algo que se puede dar por descontado, 
y muchos rechazan la misma palabra 
pecado, pues supone una visión reli-
giosa del mundo y del hombre. […]

Dios no tolera el mal, porque es 
amor, justicia, fidelidad; y precisa-
mente por esto no quiere la muerte del 
pecador, sino que se convierta y viva. 
[…] Dios está decidido a liberar a sus 
hijos de la esclavitud para conducirlos 
a la libertad. Y la esclavitud más gra-
ve y profunda es precisamente la del 
pecado.

Fragmentos de: BENEDICTO XVI.  
Ángelus, 13/3/2011.

Error de los que no 
se preocupan de sus 

propios pecados

El salmista confiesa su pecado de 
modo neto y sin vacilar: «Reconozco 

mi culpa. Contra ti, contra ti solo pe-
qué; cometí la maldad que aborreces» 
(Sal 50, 5-6). […] Es lo que, por desgra-
cia, muchos no realizan, como nos ad-

vierte Orígenes: «Hay algunos que, 
después de pecar, se quedan total-
mente tranquilos, no se preocu-
pan para nada de su pecado y no 
toman conciencia de haber obra-
do mal, sino que viven como si 
no hubieran hecho nada malo».

Fragmento de:  
SAN JUAN PABLO II. 

Audiencia, 8/5/2002.

Ilusión de la 
«impecabilidad»

Insidiados por la pérdida del sen-
tido del pecado, a veces tentados por 
alguna ilusión poco cristiana de im-
pecabilidad, los hombres de hoy tie-
nen necesidad de volver a escuchar, 
como dirigida personalmente a cada 
uno, la advertencia de San Juan: «Si 
dijéramos que no tenemos pecado, 
nos engañaríamos a nosotros mismos 
y la verdad no estaría en nosotros» 
(1 Jn 1, 8).

Fragmento de: SAN JUAN PABLO II. 
Reconciliatio et pænitentia, 

2/12/1984.

Necesidad de redescubrir 
el valor de la confesión

Los pecados que cometemos nos 
alejan de Dios y, si no se confiesan hu-
mildemente, confiando en la misericor-
dia divina, llegan incluso a producir la 
muerte del alma. […]

Invoquemos a la Virgen María, a 
quien Dios preservó de toda mancha 
de pecado, para que nos ayude a evitar 
el pecado y a acudir con frecuencia al 
sacramento de la confesión, el sacra-
mento del perdón, cuyo valor e impor-
tancia para nuestra vida cristiana hoy 
debemos redescubrir aún más.

Fragmentos de: BENEDICTO XVI.  
Ángelus, 15/2/2009.

«El sirviente ladrón», de Constant Wauters

Una característica esencial del pecado 
es ser ofensa a Dios, una oposición 

voluntaria a su voluntad

Sumario  Sumario



R
ep

ro
du

cc
ió

n

No hay medias verdades en el 
corazón del hombre bueno

õ P. Dartagnan Alves de Oliveira Souza, EP

E

u La liturgia dominical  U

88            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

En la verdad 
que brota del 
corazón de los 
justos, encon­
traremos el 
camino que 
conduce a la 
salvación en 
medio de un 
mundo donde 
se multipli­
can los guías 
ciegos

VIII Domingo del Tiempo Ordinario

﻿1 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
Revolução e Contra-Revolução. 
9.ª ed. São Paulo: Associação 
Brasileira Arautos do Evangelho, 
2024, p. 191.

n un mundo plagado de relativismo moral 
y doctrinario, la verdad va desaparecien-
do del horizonte de los hombres, que a ve-

ces confunden la noción de bien y de mal, porque 
adoptan para sí guías ciegos, que los harán caer en 
un abismo (cf. Lc 6, 39).

El Prof. Plinio Corrêa de Oliveira enseñaba que 
un hijo de la Verdad tiene, «como una de sus misio-
nes más destacadas, la de restablecer o reavivar la 
distinción entre el bien y el mal».1 Y acerca de esa 
diferenciación es sobre la que el Señor nos invita 
a meditar en el Evangelio de este octavo domingo 
del Tiempo Ordinario, cuando afirma que «no hay 
árbol bueno que dé fruto malo, ni árbol malo que 
dé fruto bueno» (Lc 6, 43). En efecto, «el hombre 
bueno, de la bondad que atesora en su corazón saca 
el bien, y el que es malo, de la maldad saca el mal; 
porque de lo que rebosa el corazón habla la boca» 
(Lc 6, 45).

Muchos guías ciegos (cf. Mt 23, 16) han apare-
cido a lo largo de los tiempos. No viven la verdad 

para sí mismos ni permiten que otros 

lo hagan. Son los condenados por el Maestro, cuan-
do les dijo a los fariseos que cerraban a los hombres 
el Reino de los Cielos, porque ni entraban ellos ni 
dejaban entrar a los demás (cf. Mt 23, 13). ¿Cómo 
podemos discernirlos en nuestros días? El Ecle-
siástico nos lo indica muy bien: «El fruto revela el 
cultivo del árbol, así la palabra revela el corazón de 
la persona» (27, 7). Y también: «[En el hablar] es 
donde se prueba una persona» (27, 8).

Estamos llamados a brillar como lumbreras 
en este mundo, como nos dice la Aclamación al 
Evangelio (cf. Flp 2, 15d.16a). Para ello, hemos de 
seguir el consejo del Apóstol, que nos suplica en 
la segunda lectura: «manteneos firmes e incon-
movibles. Entregaos siempre sin reservas a la 
obra del Señor» (1 Cor 15, 58). Y la obra del Señor 
consiste en que seamos justos, llevando a nuestra 
boca la palabra de la verdad que brota de un cora-
zón lleno de amor a Dios.

Pasaremos por muchas tribulaciones, en medio 
del creciente relativismo doctrinario de los falsos 
profetas actuales, que parecen conducir a la huma-
nidad a la perdición. Pero tengamos confianza en 
la Verdad, que nos ha prometido: «El que persevere 
hasta el final se salvará» (Mt 24, 13).

Seremos salvados entonces por el auxilio divi-
no, que nos llegará a través de la Reina del Cielo, 
quien, como estrella guía, curará la ceguera de 

nuestros corazones para que encontremos la ver-
dad allí donde está. 

«San Pablo predicando en Atenas», de Rafael 
Sanzio - Museo Victoria y Alberto, Londres

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espedartagnanalvesdeoliveirasouza/


Cuaresma: tiempo de  
renovación por la lucha

õ P. Carlos Adriano Santos dos Reis, EP

E

Marzo 2025      9

Todos tenemos 
que pasar por 
tentaciones. 
¿Qué ejemplo 
nos da el 
divino 
Maestro para 
combatirlas 
eficazmente?

I Domingo de Cuaresma

l período cuaresmal es un tiempo en el que 
la Iglesia, muy maternalmente, llama a to-
dos sus miembros a una renovación espiri-

tual. Y el primer paso que hemos de dar consiste en 
revisar el modo como combatimos las tentaciones. 
Para librar bien esta batalla, el Señor nos ofrece un 
perfecto ejemplo en el Evangelio de esta liturgia.

Después de cuarenta días de ayuno, Jesús siente 
hambre (cf. Lc 4, 2). El enemigo se acerca a Él y 
le dice: «Di a esta piedra que se convierta en pan» 
(Lc 4, 3).

«No sólo de pan vive el hombre» (Lc 4, 4), res-
ponde el Salvador. El pan simboliza los 
placeres materiales; cuánta gente 
se agita, se esfuerza y   sufre por 
intereses fugaces. La litur-
gia cuaresmal nos invita 
a recordar que la materia 
no puede ser la finalidad 
última de nuestras vidas, 
y a preguntarnos: ¿habré 
dado real y sincera prio-
ridad a lo que concierne a 
mi salvación eterna?

«Te daré el poder y la 
gloria de todo eso […]. Si tú 
te arrodillas delante de mí, todo 
será tuyo» (Lc 4, 6-7), continúa 
el tentador. El demonio tiene el 
arte de pintar, a nuestros ojos 
ingenuos, actos opuestos a la vo-
luntad de Dios como engañosa fuente de felicidad. 
Eso es lo que intentó hacer con el Señor, e intenta 
hacerlo con todos los hombres, desde Adán y Eva.

Para no sucumbir a esa tentación, basta con re-
conocer la autoridad de Dios sobre nosotros, como 
declaró Jesús: «A Él solo darás culto» (Lc 4, 8). 
Hoy también debemos interrogarnos: ¿he buscado 
las alegrías fugaces del pecado, despreciando los 

mandamientos divinos, o la práctica de la virtud, 
único manantial de la verdadera felicidad?

Finalmente, el diablo traslada al Señor al alero del 
Templo y le dice: «Tírate de aquí abajo» (Lc 4, 9). Se 
trata de una invitación a una insensata pretensión de 
salir ileso del peligro. A menudo no es el diablo quien 
propone directamente el pecado, sino la ocasión…

¿No es ésa la misma pretensión de no pocos que 
se ponen en ocasiones próximas de pecado? Y la 
respuesta del Señor —«No tentarás al Señor, tu 
Dios» (Lc 4, 12)— suscita una cuestión en la con-
ciencia: ¿me he mantenido alejado de las personas, 

lugares, objetos y circunstancias que 
me llevan a pecar? ¿O me acerco a 

ellos con la ilusoria pretensión 
de no pecar, aunque me ex-

ponga al peligro?
Nuestro paso a la vida 

eterna depende de una fe 
operante en el misterio 
de la Resurrección. No se 
trata sólo de creer, sino de 
luchar por lo que se cree. 

Y la liturgia de este domin-
go nos inspira a pedir luces 

al Espíritu Santo para comba-
tir las tentaciones, que consiste 
en llevar una vida centrada en 
lo sobrenatural, en oposición a 
una existencia de placeres ma-
teriales; en buscar la felicidad 

en la obediencia a la ley de Dios, contrariando las 
pasajeras alegrías ofrecidas por el demonio, por el 
mundo y por la carne; en procurar siempre ocasiones 
de virtud, frente a ocasiones de pecado.

Así, cuando terminen nuestros «cuarenta días» 
en el desierto, es decir, los pocos años de nuestra 
vida mortal, veremos a los ángeles bajar del Cielo y 
conducirnos al banquete eterno. 

«La tentación de Cristo en la montaña»,  
de Duccio di Buoninsegna - Colección 

Frick, Nueva York

Reproducción

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/especarlosadrianosantosdosreis/


¿Cómo encontrar la luz en  
un mundo de tinieblas?

õ P. Cyril Avinash, EP

L

10      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

II Domingo de CuaresmaII Domingo de Cuaresma

El materia­
lismo técnico 
de nuestros 
días nos nubla 
la visión de 
los horizontes 
sobrenaturales 
que el Señor 
quiso hacer 
patentes en 
su gloriosa 
Transfigu­
ración

﻿1 Cf. San León Magno. Sermón 51, n.º 2: SC 74bis, 25.

os avances tecnológicos de las últimas dé-
cadas le han revelado al hombre la exis-
tencia de realidades hasta entonces insos-

pechadas. Hoy conocemos ciertas frecuencias, 
como los rayos ultravioleta e infrarrojos, que es-
tán ocultas al ojo humano, pero que pueden tener 
un efecto intenso y a veces incluso nocivo sobre 
nuestra piel. Del mismo modo, algunos espectros 
sonoros son perceptibles por ciertos seres vivos y 
no por otros. Esto hace que, por ejemplo, los pe-
rros oigan sonidos inaudibles para nosotros. Tales 
elementos nos presentan un mundo inaccesible a 
nuestros sentidos.

Ahora bien, si existen luces y sonidos que no 
percibimos en el ámbito físico, ¿qué decir de lo que 
«ni el ojo vio, ni el oído oyó, ni el hombre puede 
pensar» (1 Cor 2, 9)?

No obstante, la misma tecnología que debería 
ayudarnos a comprender, por analogía, el mundo 
sobrenatural, nos condiciona cada día más a vi-
vir apartados de él, «encerrados» en un universo 
material autosuficiente, independiente y supues-
tamente perfecto, que pretende proporcionarle al 
hombre una completa satisfacción de sus anhelos 
y necesidades; un universo —no podría ser de otra 
manera— vedado a toda influencia trascendental y 
del que Dios es el gran excluido.

En la segunda lectura, el Apóstol denuncia la 
mentalidad de los que así viven: «Su paradero es 
la perdición; su Dios, el vientre; su gloria, sus ver-
güenzas; sólo aspiran a cosas terrenas» (Flp 3, 19).

Ya en el Evangelio encontramos la narración 
de la Transfiguración del Señor (cf. Lc 9, 28b-36). 
A sus allegados, Jesús quiso revelarse como Dios 
en lo alto de una montaña, donde les mostró la 
gloria de su divinidad, su realeza y su poder. ¿Con 

qué propósito? Para que sus discípulos no prevari-
caran ante la rudeza de la cruz y no se avergonza-
ran de Él cuando le vieran padecer.1

En el fondo, el divino Redentor les concedía a 
sus Apóstoles una gracia insigne: la elevación de 
miras, mediante la cual pudieron curarse del natura-
lismo que los cegaba y convertirse, en palabras de 
San Pablo, en «ciudadanos del Cielo» (Flp 3, 20). 
Siendo fieles a esta dádiva, vivirán siempre en fun-
ción de la visión del monte Tabor, que les dará la 
fuerza para soportar con valentía los tormentos de 
la Pasión.

Nunca hemos estado tan rodeados de incerti-
dumbre como en nuestros días. Guerras, epidemias 
y catástrofes subrayan a cada instante la autentici-
dad de las profecías de la Santísima Virgen en Fáti-
ma. Mientras tanto, el mundo idílico fabricado por 
los propagandistas del materialismo amenaza con 
derrumbarse en cualquier momento, abandonando 
a sus adeptos a su propia suerte.

En esa hora, ¿quiénes permanecerán en pie 
sino los auténticos «ciudadanos del Cielo», que 
con las miras elevadas esperan en el Señor y por 
eso tienen valentía (cf. Sal 26, 4)? Saben que el 
Creador del universo posee el poder para someter-
lo todo (cf. Flp 3, 21).

Con quienes viven así, a ejemplo del patriarca 
Abrahán, Dios establece una alianza indisoluble 
(cf. Gén 15, 18), por la cual, incluso en medio de las 
más terribles tinieblas del panorama actual, pue-
den proclamar: «El Señor es mi luz y mi salvación, 
¿a quién temeré? El Señor es la defensa de mi vida, 
¿quién me hará temblar?» (Sal 26, 1). 

N
et

hr
av

at
hi

 a
 p

ra
bh

u 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/especyrilavinash/


«Si no os convertís,  
pereceréis como ellos»

õ P. César Javier Díez Juárez, EP

E
En esta 
Cuaresma, 
extirpemos 
de nuestras 
almas todo lo 
que nos impide 
progresar en  
la vida 
espiritual, 
empezando por  
reconocer que 
necesitamos 
hacerlo

III Domingo de Cuaresma

ra una creencia generalizada entre el pue-
blo hebreo que cualquier desgracia que le 
sucediera a alguien se debía a sus propios 

pecados o a los de sus padres. De ahí que en cierta 
ocasión los discípulos, a propósito de un ciego, le 
preguntaran a Jesús si tal desgracia era culpa suya 
o de sus progenitores (cf. Jn 9, 1-2). Ciertamente, 
Dios puede castigarnos por nuestro propio bien, 
como leemos en el pasaje del Evangelio en el que el 
Señor le advierte al paralítico al que curó: «No pe-
ques más, no sea que te ocurra algo peor» (Jn 5, 14).

Por otra parte, observamos que en la secta de los 
fariseos existía la tendencia a sentirse superiores 
ante las desgracias y los pecados del prójimo, como 
nos muestra la parábola del fariseo y el publicano 
(cf. Lc 18, 9-14).

Estas consideraciones nos ayudarán a compren-
der el Evangelio de este tercer domingo de Cuares-
ma (cf. Lc 13, 1-9).

Leemos que «algunos» de los presentes le con-
taron a Jesús lo que había pasado con los galileos 
asesinados por orden de Pilato en el momento de 
ofrecer el sacrificio, mezclando su sangre con la de 
las víctimas que estaban inmolando. Para su sor-
presa, Jesús les contestó poniendo en duda que los 
supervivientes, tanto de ese desafortunado hecho 
como el del derrumbe de la torre de Siloé, fueran 
menos pecadores que los fallecidos.

En la respuesta del divino Maestro se nota una 
seria censura a la actitud de los que le dieron la no-
ticia, los cuales se sentían justificados al ver el cas-
tigo de los que habían perecido. Ahora bien, en va-
rias ocasiones el Prof. Plinio Corrêa de Oliveira nos 
advirtió de que quien tiene el vicio de criticar a los 
demás lo hace porque, en el fondo, se cree superior. 
Por eso el Señor les amonesta: «Si no os convertís, 
todos pereceréis de la misma manera» (Lc 13, 5), 
colocando a aquellos judíos en el nivel espiritual de 
los fallecidos.

En este sentido, en la segunda lectura (1 Cor 10, 
1-6.10-12) San Pablo exhorta a los corintios a evitar 
la murmuración, contra Dios o contra el prójimo, a 
no considerarse nunca justificados y a estar vigi-
lantes para no caer.

La verdad no está en quien afirma estar libre 
de pecado (cf. 1 Jn 1, 8). Por tanto, debemos pre-
guntarnos si no hemos caído en la presunción de 
pensar que estamos exentos de confesarnos, bajo 
esa alegación tan escuchada últimamente: «Yo no 
tengo pecados».

Ahora nos toca, a mitad de la Cuaresma, pre-
guntarnos cómo vamos a presentarnos en las cele-
braciones litúrgicas del Triduo pascual: ¿necesita-
remos purificar nuestra alma de las maledicencias 
y habladurías contra Dios o contra el prójimo?

Dios no quiere la muerte del pecador, sino que 
se convierta y viva (cf. Ez 33, 11). Por eso Jesús, 
después de su severa advertencia, les propone a sus 
oyentes la parábola de la higuera estéril, en la que 
Él se presenta como el divino Viñador dispuesto a 
defender ese árbol —que podría ser cada uno de 
nosotros— de la decisión del Señor de la viña, y se 
compromete a fortalecernos con los sacramentos 
de la penitencia y de la eucaristía.

Sepamos aprovechar el tiempo que nos queda 
para erradicar de nuestra alma todo lo que impide 
su fructificación, y aceptemos las gracias de conver-
sión que, en este tiempo favorable, se derraman so-
bre nosotros. No suceda 
que, si no damos los 
frutos deseados, sea-
mos definitivamente 
cortados. 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Nuestro Señor Jesucristo -  
Catedral de Nuestra 

Señora de los Ángeles,  
Los Ángeles 

(Estados Unidos)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/especesarjavierdiezjuarez/


Cómo nos libramos de la 
impenitencia y del orgullo

õ P. Eduardo Miguel Caballero Baza, EP

E

12      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

IV Domingo de Cuaresma (Domingo «Lætare»)

Los dos 
hermanos de 
la parábola 
del hijo 
pródigo son 
paradigmas de 
cómo debemos 
comportarnos 
ante el perdón 
que Dios 
quiere darnos 
a nosotros y 
a los demás

l hijo pródigo pecó gravemente contra Dios 
y contra su padre. Ni siquiera el movimien-
to sincero de su conversión está exento de 

interés personal: «Cuántos jornaleros de mi padre 
tienen abundancia de pan, mientras yo aquí me 
muero de hambre» (Lc 15, 17). Sin embargo, acepta 
con sencillez la humillación de ser perdonado y las 
manifestaciones de alegría de su padre por haberlo 
recuperado con vida. Nunca habría imaginado una 
reacción semejante, pero, ciertamente sorprendido, 
se deja perdonar.

De hecho, es tan importante querer perdonar 
como aceptar el perdón ofrecido. Ambas actitudes 
son elementos necesarios para que se produzca una 
verdadera restauración.

¿Y el hijo mayor? ¡No ha pecado jamás! O al 
menos eso es lo que él piensa de sí mismo: «No he 
desobedecido nunca una orden tuya» (Lc 15, 29). 
¿Será verdad que jamás había pecado contra su 
padre? Nemo repente fit summus, nada grande se 
hace de repente: si en ese momento culminante va 
contra los deseos de su padre con respecto de 
su hermano, quiere decir que ya lo había hecho 
antes… Sí, el hijo mayor pecó; pecó de orgu-
llo, de ira, de envidia. Y rechazó la insistente 
invitación de su padre a participar del perdón 
otorgado a su hermano. ¿Habrá pecado sólo le-
vemente? Esa es una buena pregunta…

Evidentemente, es Dios mismo quien le ha-
bría concedido todas y cada una de las gracias 
al hijo ingrato que había dilapidado los bienes 
de su padre, desde los primeros remordimien-
tos de conciencia «cuando todavía estaba lejos» 
(Lc 15, 20), así como al hijo orgulloso que no 
quería perdonar. Como el maná dado gratui-
tamente a los israelitas durante cuarenta años 
en el desierto, recordado en la primera lectura 
(Jos 5, 9a.10-12), así distribuye Él sus gracias a 
los pobres pecadores. En rigor, el artífice de la 

conversión es siempre el Señor, pero ésta nunca se 
produce sin el consentimiento del alma pecadora, 
que debe aceptar ser curada. ¿Cuál habrá sido la re-
acción final del hijo mayor? La parábola no lo dice.

La liturgia de este Domingo «Lætare» nos in-
vita a la alegría. Ésta consiste en dos actitudes di-
ferentes pero armónicas. Por una parte —como el 
hijo pródigo—, dejándose perdonar con sencillez, 
aceptando la misericordia de Dios humildemente. 
Por otra —haciendo lo contrario del hijo mayor—, 
saber perdonar a los demás, acatando con sumisión 
el perdón que Dios quiere concederles.

La Divina Providencia dispuso que María San-
tísima hiciera posible lo que afirma San Pablo en la 
segunda lectura: «Dios mismo estaba en Cristo re-
conciliando al mundo consigo, sin pedirles cuenta 
de sus pecados» (2 Cor 5, 19). Es Ella quien obtiene 
de Dios la gracia de la conversión para los «hijos 
pródigos», para los «hijos mayores»… y también 
para nosotros. Pidámosle a Nuestra Señora que nos 
libre de la impenitencia y del orgullo. 

«El regreso del hijo pródigo», de Félix Boisselier - 
Escuela Nacional Superior de Bellas Artes, París

V
la

do
ub

id
oO

o 
(C

C
 b

y-
sa

 3
.0

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espeeduardocaballerobaza/


¡Qué diferentes son los juicios de Dios!

A

Marzo 2025      13

u  Ejemplos que arrastran  U

unque la devoción a la san-
ta carmelita de Lisieux, 
Teresa del Niño Jesús, está 

ampliamente extendida, pocos re-
conocen y admiran en ella una vir-
tud muy olvidada en nuestros días: 
¡la rectitud! Entre las distintas cua-
lidades sobrenaturales que adorna-
ron su alma, se puede decir que la 
rectitud le sirvió de cimentación en 
su vida espiritual, haciendo que su 
preocupación exclusiva consistiera 
en ser como Dios quería que fue-
ra, y no en aparentar ser lo que los 
hombres deseaban de ella…

Es costumbre en los conventos 
que las religiosas tengan un perío-
do de ocio, en el que conversan o se 
entretienen en actividades diversas. 
En diciembre de 1896, Santa Teresa 
se encontraba en este momento de 
recreación cuando se escucharon 
un par de campanadas, que indica-
ban la llegada de alguna visita.

Se trataba de la entrega de unas 
ramas de árbol destinadas al belén 
de ese año. La madre Inés de Jesús, 
que en aquella ocasión era la depo-
sitaria, es decir, la responsable de 
las finanzas del Carmelo, estaba 
ausente. La hermana portera fue 
entonces en busca de una monja 
que pudiera acompañarla a recoger 
la mercancía, como lo prescribía 
la regla. Al encontrarse con sor 
Teresa y otras religiosas que la ro-
deaban, preguntó: «¿Quién me va a 
servir de tercera?».

Santa Teresa se entusiasmó con 
la idea y, según cuenta ella misma, 
se sintió inclinada a ofrecerse. De 
inmediato se puso a desatarse el de-

﻿1 Cf. Santa Teresa de Lisieux. «Der-
nières paroles. Carnet jaune. 6 avril 
1897». In: Œuvres. www.archives.car-
meldelisieux.fr.

﻿2 Idem, ibidem.

lantal. Sin embargo, cuando se dio 
cuenta de que sor María de San José 
también estaba entusiasmada con 
esa tarea, decidió quitarse el delan-
tal lentamente, para darle la opor-
tunidad de presentarse primero, lo 
que de hecho sucedió.

Sin sospechar lo que ocurría en el 
interior de la santa, la hermana por-
tera la miró y, bromeando, le dijo: 
«Pues bien, sor María de San José 
va a ser quien añada esta perla a su 
corona. ¡Vuestra caridad iba dema-
siado despacio!».1 La santa carmelita 
simplemente le respondió con una 
sonrisa, y a continuación reflexionó 
consigo: «¡Oh, Dios mío, qué di-
ferentes son tus juicios a los de los 
hombres! Así es como nos equivo-
camos a menudo en la tierra, toman-
do por imperfección en nuestras her-
manas lo que es mérito ante ti».2

¡Qué gran lección nos da este 
episodio! ¿Y nosotros? Cuántas ve-

ces nos preocupamos por las opinio-
nes ajenas y, en consecuencia, cam-
biamos nuestra forma de actuar o de 
pensar… O, peor aún, cuántas veces 
juzgamos a los demás solamente 
por las apariencias, que no siempre 
coinciden con lo que llevan en su 
interior.

En tales circunstancias, acordé-
monos del ejemplo que nos ha de-
jado la admirable santa de Lisieux 
e, implorando su auxilio, rogué-
mosle que nos obtenga la gracia 
de ser sencillos ante Dios, libre de 
todo rastro de fariseísmo, esto es, 
almas enteramente íntegras y pu-
ras. 

Carmelitas de Lisieux durante una recreación, en 1895.  
Santa Teresa es la primera de pie, a la izquierda

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



La gran ley de la misericordia

õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

C

14      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tesoros de Mons. João  U

Con la Encarnación del Verbo, se inició una nueva 
relación entre el Creador y sus criaturas, regida  
por el perdón y por la misericordia.

uando tenemos la oportunidad 
de recorrer la historia de la An-
tigüedad, anterior a la venida de 

Nuestro Señor Jesucristo, por tanto, 
nos quedamos con la impresión de que 
una noche profunda reinaba sobre el 
mundo, con una densidad de oscuridad 
espantosa, de la que estaban ausentes 
toda bondad y armonía en las relacio-
nes, toda comprensión de la naturale-
za humana en su integridad, belleza y 
dignidad. Y constatamos triste-
mente hasta qué punto el hombre, 
caído por el pecado y sin auxilio 
sobrenatural, es capaz de las peo-
res barbaries.

Para hacerse una mejor idea 
de cómo la vida social se basaba 
en el egoísmo y en el odio, bas-
ta recordar que todos los pueblos 
practicaban la esclavitud. Cuando 
una nación derrotaba a otra, ésta 
se convertía en esclava de la pri-
mera, que la trataba con increíble 
brutalidad. El esclavo era consi-
derado res —del latín, cosa—, y 
respecto de sus propias «cosas» 
cada uno, por ser su propietario, 
hacía lo que quería, teniendo in-
cluso, en muchos casos, derecho 
de vida y muerte sobre el otro.

Hasta en Israel, el pueblo elegi-
do, existían nada menos que escla-
vitud y diversas formas de pena de 
muerte, como la lapidación. Y las 
propias figuras bíblicas del Anti-
guo Testamento fueron creadas 

bajo el yugo del miedo —de la «maldi-
ción de la ley» (Gál 3, 13), según San Pa-
blo— para que permanecieran con rela-
tiva seguridad en la práctica de la virtud.

La idea que la gente tenía de Dios no 
era la de un Padre, sino la de un Señor 
justo, radical e intransigente, quien, al 
manifestarse en el monte Sinaí, reu-
nió a todo el pueblo a su alrededor e 
hizo temblar la montaña, en medio de 
fuego, humo, tormenta, truenos y un 

aterrador sonido de trompeta 
(cf. Éx 19, 18-19).

El Señor se hizo emblema 
de la misericordia…

Pero Dios, desde toda la eter-
nidad, sabía que los castigos y 
las amenazas no enmendarían el 
desastre que se había instalado 
en la tierra con el pecado come-
tido por Adán y Eva. Por eso, lle-
gada la plenitud de los tiempos, 
las tres personas de la Santísi-
ma Trinidad crearon a Nuestra 
Señora, en cuyo seno virginal 
el Verbo asumió la naturaleza 
humana para reparar la falta 
original y saldar la deuda de la 
humanidad. Entonces la historia 
cambió completamente: a costa 
de sus sufrimientos, entregán-
dose por muerte de cruz, pagó 
en sobreabundancia el precio 
de la Redención del género hu-
mano, lo elevó de nuevo al plan 
divino y las puertas del Cielo, 

por Dios para sostener una sociedad que 
vivía bajo un régimen durísimo.

¿Qué garantizaba ese sustento? La 
ley recibida por Moisés, grabada en ta-
blas de piedra; una ley pesada y rígida, 
por la cual, cuando un israelita cometía 
una falta grave, se le aplicaba inmediata-
mente la estricta justicia. Y así, a la espe-
ra de que el régimen de la misericordia 
se instaurara sobre la faz de la tierra, la 
antigua alianza mantenía a los hombres 

«Moisés rompe las tablas de la ley», de Gustave Doré

R
ep

ro
du

cc
ió

n

La antigua alianza mantenía a los hombres 
bajo el yugo del miedo —de la «maldición 
de la ley»— para que permanecieran con 

relativa seguridad en la práctica de la virtud

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Marzo 2025      15

hasta entonces cerradas, se abrieron a 
los hombres.

Ahora bien, Nuestro Señor Jesucris-
to nació para ponerse a nuestra altura y 
a nuestra disposición. El Todopodero-
so, que había hecho temblar el monte 
y ordenado que cayera fuego del cielo, 
viene trayendo palabras de esperanza, 
de vida y de aliento, que dan a la hu-
manidad caída una idea de hasta qué 
punto el mismo Dios que odia el mal 
no rechaza a los pecadores que sucum-
ben por debilidad, y está predispuesto 
a valerse de la misericordia que había 
retenido en sí hasta ese momento.

Así pues, Jesús se hace emblema de 
la misericordia. Su corazón humano se 
conmueve y siente alegría al beneficiar 
a los miserables. Por eso nunca deja de 
curar a un enfermo, convierte a la sa-
maritana y a María Magdalena, perdo-
na los pecados del paralítico bajado por 
el techo y los de la mujer sorprendida en 
adulterio. No hay una sola persona que 
se le acerque para pedirle perdón que 
no salga absuelta. En aquellas circuns-
tancias, el rigor estaría contraindicado 
y alejaría a los pecadores dispuestos a 
arrepentirse y a aceptar la Buena Noti-
cia; solamente cabía aplicar el bálsamo 
de la condescendencia y del amor.

A los únicos que el Salvador no cura 
es a los fariseos, que murmuran en voz 
baja al oído de los discípulos, conde-
nándolo porque come con publicanos y 
pecadores. Y oyen, de los labios divinos, 
frases que los dejan achantados: «No he 
venido a llamar a los justos, sino a los pe-
cadores a que se conviertan» (Lc 5, 32); 
«No he venido para juzgar al mundo, 
sino para salvar al mundo» (Jn 12, 47).  
Estas palabras no sólo hirieron los oídos, 
sino también el criterio endurecido de 
aquellos judíos, contradiciendo los prin-
cipios de trato existentes entre ellos.

… y la proclamó ley

¡Qué magnífico contraste! Jesús, 
la Belleza, la Pureza, la Perfección en 
esencia, no desprecia a los pecadores, 
hombres considerados unos parias, 
sino que los cubre con el manto de su 

santidad, como diciendo: «Respetad a 
estas personas, porque están bajo mi 
cuidado. Yo soy el médico y ellos son 
mis pacientes».

Vemos en la actitud de Nuestro Señor 
Jesucristo no sólo una manifestación de 
amistad, sino algo más osado: aprove-
chaba toda oportunidad para proclamar 
la nueva gran ley de la misericordia.

La ley de Moisés continuaba siendo 
la misma, porque es eterna, como dijo 
el divino Maestro: «No creáis que he 
venido a abolir la Ley y los Profetas» 
(Mt 5, 17). Sin embargo, venía a com-
pletarla, estableciendo una vía de santi-

dad mucho más intensa, que no se basa 
en el temor al castigo, sino en la trans-
formación interior de las almas me-
diante la gracia y los sacramentos, de 
modo que el hombre comenzó a desear 
y amar con entusiasmo la práctica de la 
ley, y ésta se volvió ligera: «Mi yugo es 
llevadero y mi carga ligera» (Mt 11,30).

Dios tiene necesidad de perdonar 
y se apresura en hacerlo

Las parábolas más hermosas so-
bre la misericordia narradas en el 
Evangelio —las de la oveja y de la 
dracma perdidas y la del hijo pródi-
go (cf. Lc 15, 3-32)— las cuenta el Se-
ñor precisamente mientras discutía con 
los fariseos, para mostrar cómo el que 
vuelve al camino verdadero, después 
de haber abandonado las filas de la vir-
tud y abrazado el vicio, da más alegría 
a Dios que los justos que perseveraron.

Recordemos aquí nada más que la 
bellísima escena en la que el hijo pródi-
go regresa a casa —podemos imaginar-
lo arrastrándose, harapiento, con la bar-
ba y el pelo cubiertos de la inmundicia 
de los cerdos— y el padre, al verlo de 
lejos, sale corriendo a abrazarlo…

¿Habrá colocado Jesús este detalle 
en la parábola por distracción? ¡No! 
El Redentor quería señalar que cuan-
do un pecador se acerca al sacramento 
de la reconciliación, él, por así decir-
lo camina; pero Dios ¡corre, vuela, se 
precipita sobre él, ávido de sanarlo rá-
pidamente!

El padre presentado en la parábola 
actúa de forma totalmente distinta a 
los patrones comunes de paternidad, 
sobre todo los de aquellos tiempos. Le-
jos de humillar a su hijo por el error 
cometido, se adelanta a recibirlo y con 
enorme benevolencia cubre de besos 
aquel rostro sucio y maloliente.

Esto significa que la remisión de los 
pecados será siempre un don puramen-
te gratuito, fruto de la generosidad de 
un Padre que no sólo desea perdonar, 
sino también infundir en el alma del 
pecador arrepentido fuerzas y   energías 
para evitar nuevas caídas.

Jesús cura al paralítico - Catedral de 
San Colmán, Cobh (Irlanda)

A
nd

re
as

 F
. B

or
ch

er
t (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

El Señor nace para ponerse a nuestra 
altura y a nuestra disposición: su 

corazón humano se conmueve y se 
alegra al beneficiar a los miserables

Sumario  Sumario



16      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Podríamos decir que Dios tiene ne-
cesidad de perdonar, porque a través 
del perdón es por donde manifiesta 
su omnipotencia. En efecto, si todos 
los hombres perseveraran en la pleni-
tud de la fidelidad, sin un solo desliz, 
el Altísimo se nos presentaría como 
alguien cuyo brazo izquierdo fuera 
perfecto, pero el derecho estuviera en-
yesado. Sin duda conoceríamos la afa-
bilidad divina al infundir el bien, pero 
la misericordia que perdona la ofensa 
permanecería oculta y la obra de la 
creación sería imperfecta.

Así, cuando en nuestra vida come-
temos alguna falta por flaqueza, se-
pamos comprender que esa debilidad 
da a Dios los medios para «mover los 
dos brazos», es decir, intervenir con su 
suprema capacidad de perdonar, curar 
y sostener.

Primera condición: reconocer 
la propia miseria

¿Y qué espera de nosotros? ¡Arre-
pentimiento! He aquí la primera con-
dición esencial para recibir el perdón. 
Pues quien piensa que no tiene nece-
sidad de éste, se engaña a sí mismo y 
hace pasar a Dios por mentiroso, como 
enseña el apóstol San Juan en su pri-
mera epístola (cf. 1 Jn 1, 8-10). Es lo 
que rezamos diariamente en el padre-
nuestro: «Perdona nuestras ofensas»  
(Mt 6, 12). Al componer la oración per-
fecta, el Señor no iba a incluir una pe-
tición sin sentido. Por lo tanto, a todos 
nos corresponde afirmar que efectiva-
mente hemos pecado y, en consecuen-
cia, reconocernos deudores.

A excepción de Nuestro Señor 
Jesucristo y de la Santísima Virgen  
—ambos impecables y, por consi-
guiente, no sujetos a perdón alguno—, 
todas las demás criaturas podrían ser 
más perfectas.

Incluso los santos tienen algún 
motivo para golpearse el pecho, ya 
que el justo peca siete veces al día 
(cf. Prov 24, 16). Entonces, ¿por qué 
habríamos de jactarnos de nuestras 
cualidades, presentándonos como gran-
des? Si ellos se golpearon el pecho con 
la mano derecha, ¿no deberíamos noso-
tros golpeárnoslo con un martillo, gi-
miendo con el corazón contrito y hu-
millado como David: «Misericordia, 
Dios mío, por tu bondad» (Sal 50, 1)?

¡El orgullo humano es, pues, una 
locura y una monumental estupidez! Si 
somos presuntuosos, confiando dema-
siado en nosotros mismos, Dios retirará 
su mano y nos dejará en nuestra pobre-
za; si, por el contrario, sabemos ser hu-
mildes, comprendiendo que no tenemos 
otra prerrogativa ante Dios más que la 

constatación honesta y sin atenuantes 
de nuestra nada, Él nos dará lo que le 
pedimos y recuperaremos todavía más 
de lo que perdimos con nuestras faltas.

No obstante, la tristeza a la vista de 
nuestras imperfecciones debe ser tem-
plada por la esperanza. Tengamos cui-
dado de no dejarnos abatir nunca, y me-
nos aún caer en la desesperación, por-
que ésta puede llevar al hombre a come-
ter pecados más graves y numerosos. El 
peor mal no es la propia falta cometida, 
sino el desánimo que el demonio intro-
duce en el alma del pecador, tratando de 
hacerle perder la confianza en Dios.

Segunda condición: perdonar 
a los enemigos personales

Sin embargo, es conveniente con-
siderar una segunda condición —no 
menos esencial que la primera— para 
obtener el perdón, indicada también por 
el Señor en el padrenuestro: «Perdona 
nuestras ofensas, como también noso-
tros perdonamos a los que nos ofenden» 
(Mt 6, 12).

Quiso, con gran énfasis, poner de 
relieve esa condición, pues la repi-
tió en otras ocasiones: «Si no perdo-
náis a los hombres, tampoco vuestro  
Padre os perdonará vuestras ofensas»  
(Mt 6, 15); «Perdonad, y seréis perdo-
nados» (Lc 6, 37).

Son palabras comprometedoras, con 
las cuales el Señor exige tal reciproci-
dad que pone nuestro propio destino en 
nuestras manos: para reconciliarnos 
con Dios es absolutamente indispensa-
ble que perdonemos a quienes nos han 
ofendido, ya sea poco o mucho.

Hay muchas razones que llevan al 
hombre a no olvidar las injurias recibi-
das, pero esta dificultad se origina, so-
bre todo, en una vida espiritual mal cui-
dada. Si es imposible superar el rencor 
sin la gracia de Dios, también es cierto 
que el flujo de la gracia necesita ser ali-
mentado con la oración; de lo contrario, 
no se tienen fuerzas para perdonar a los 
enemigos.

Evidentemente se trata aquí de 
enemigos personales, aquellos con 

El regreso del hijo pródigo - Catedral de 
San Colmán, Cobh (Irlanda)

A
nd

re
as

 F
. B

or
ch

er
t (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Cuando un pecador se acerca al 
sacramento de la reconciliación, 

Dios se precipita sobre él, ávido de 
sanarlo rápidamente

Sumario  Sumario



Marzo 2025      17

los que uno siente antipatía; pero no 
de los adversarios de la fe. Respecto 
a éstos, debe exigirse una reparación 
por el daño causado a Dios y a la re-
ligión.

Hagamos, por tanto, un esfuerzo 
para amar de todo corazón a quienes 
nos odian y así nos asemejaremos a 
Dios, ¡el gran Perdonador!

El Reino de María nacerá 
de un gran perdón

La Santa Iglesia Católica Apostó-
lica Romana tuvo en su nacimiento el 
reconocimiento de su propia miseria 
por parte de pecadores, como los Após-
toles. Habían acompañado al Señor y 
fueron testigos de fabulosos milagros 
realizados por su poder. No obstante, 
cuando llegó la hora de la Pasión, huye-
ron y lo abandonaron. Más tarde busca-
ron, humillados, a la Santísima Virgen 

y fue en la convivencia con Ella donde 
encontraron el perdón.

Ahora bien, nosotros estamos lla-
mados igualmente a contribuir a la 
fundación del Reino de María. Sin em-
bargo, constatamos que lamentable-
mente nuestra naturaleza está quebra-
da por la Revolución, dominada por 
sensaciones y sujeta a inseguridades. 
Ni siquiera somos como los hombres 
del Antiguo Testamento, ni tampoco 
como los Apóstoles, mucho menos 
como los hombres medievales que le-
vantaron la cristiandad. Al contrario, 
si consideramos nuestra vida pasada, 
¡cuántas lagunas y errores, cuántas in-
fidelidades, cuánta lentitud y relativis-
mo no encontraremos!

¿Cómo entonces podrá nacer el más 
hermoso reino de la historia? ¿Será 
gracias a nuestro esfuerzo? ¿Logra-
remos arrancar de nosotros mismos 

cualidades y virtudes para hacer que 
surjan maravillas?

Se puede afirmar que el Reino de 
María será fundado sobre un gran per-
dón, concedido a las personas misera-
bles que reconocen sus incapacidades y 
su nada. Será el Reino donde el poder 
de Nuestra Señora brillará con mayor 
gloria, actuando en una generación dé-
bil pero fiel, porque Ella nos abrirá una 
puerta de misericordia (cf. Ap 3, 8).

Dirijamos nuestra mirada y nuestro 
corazón a la Madre de todas las gra-
cias con la confianza de hijo único: 
Ella nos llevará en sus brazos y nos 
dará, junto con el perdón, el aliento 
para recomenzar de manera más gran-
diosa el camino que la humanidad ha 
interrumpido por su inconstancia. 

Fragmentos de exposiciones orales  
realizadas entre los años 1992 y 2010.

Monseñor João en una reunión en 1998

S
er

gi
o 

M
iy

as
ak

i

María Santísima fundará su Reino sobre un gran perdón, concedido a una generación  
débil pero fiel, a la cual le abrirá una puerta de misericordia

Sumario  Sumario



¿Jesucristo instituyó 
la confesión?

õ Nelson José Camilo López

A

18      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tema del mes  U

El sacramento de la confesión

Nuestro Señor quiso dejarnos un medio para 
recurrir continuamente a su perdón y estar 
moralmente seguros de recibirlo.

l proclamar que la vida del hom-
bre sobre la tierra es una lucha 
(cf. Job 7, 1), Job no hace más 

que recordar el férreo enfrentamiento 
que se libra en el interior de cada per-
sona, en la elección entre el bien y el 
mal. Manchada por el pecado, la natu-
raleza humana se debilitó en extremo, 
de tal manera que es incapaz de practi-
car la virtud establemente sin la ayuda 
de la gracia y el esfuerzo constante.

Cuántas son, no obstante, las 
ocasiones en las que nos dejamos 
vencer por nuestras debilida-
des, por ilusiones traicioneras 
o por nuestros propios capri-
chos… Cuántas veces acaba-
mos cayendo en el abismo del 
pecado… Sin embargo, aún 
peor que cometer una falta es 
adoptar una actitud de indife-
rencia y lasitud después de la 
caída. Nuestras ofensas pueden 
afectar tal o cual mandamiento, 
pero el descuido atenta directa-
mente contra el primero: «Amarás, 
pues, al Señor, tu Dios, con todo tu 
corazón, con toda tu alma y con todas 
tus fuerzas» (Dt 6, 5).

El perdón divino en el 
Antiguo Testamento

Por esa razón, desde la primera 
falta —el pecado original— el Al-

tísimo no cesa de invitar al hombre a la 
conversión. Esto es lo que verificamos 
al recorrer las páginas del Génesis. 
Adán comió el fruto prohibido y luego 
se escondió; no obstante, Dios tomó la 
iniciativa de llamarlo y atraerlo hacia 

sí, «ansioso» de que volviera su rostro 
y sus caminos hacia la senda del bien 
(cf. Gén 3, 8-10).

Esta actitud del Creador se repite 
a lo largo de todo el Antiguo Testa-
mento. Se manifiesta continuamente, 
deseoso de conducir al hombre a la 
conversión: ora se muestra como buen 
Padre, ora como Esposo amoroso, Se-
ñor fiel, siempre dispuesto a renovar 

su alianza y perdonar al que se arre-
piente.1 En la pluma de Isaías, lle-

ga a comparar su amor con el de 
una madre: pregunta, por labios 
del profeta, si una mujer puede 
olvidar a aquel a quien ama-
manta y no tener ternura del 
fruto de sus entrañas; y afirma 
que, incluso si esto sucediera, 
Él nunca abandonaría a los su-
yos (cf. Is 49, 15).

De diversas maneras, el Dios 
de la misericordia suscitaba en 

el corazón de cada ser humano 
el sentimiento de compunción, ya 

fuera a través de los rituales peni-
tenciales de la ley mosaica, ya por las 

predicaciones proféticas o las prácticas 
de excomunión de la sociedad.

Nuestro Señor Jesucristo y 
el perdón a los pecadores

Con el advenimiento del Reden-
tor, el perdón y la conversión ad-

Dios es el Padre amoroso que sale al 
encuentro del hijo compungido, olvidando 

todo lo sucedido en el pasado

«El regreso del hijo pródigo», de Guercino - 
Museo Diocesano de Włocławek (Polonia)

Reproducc
ión

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esnelsonjosecamilolopez/


Marzo 2025      19

quieren un sentido mucho más profun-
do. En primer lugar, nos introduce en 
una convivencia íntima con Dios, dán-
donos la gracia de hacernos hijos suyos 
y de tratarlo como tales: «Padre nuestro 
que estás en el Cielo…» (Mt 6, 9).

Al mismo tiempo, es notorio cómo 
sus parábolas están impregnadas de 
amor misericordioso para con los débi-
les. Entre ellas, recordemos la de la ora-
ción del publicano (cf. Lc 18, 9-14), la 
del rey indulgente y del súbdito ingrato 
(cf. Mt 18, 23-35), la del buen pastor 
(cf. Lc 15, 3-7), y —quizá la más ex-
presiva de todas— la del hijo pródigo 
(cf. Lc 15, 11-32). En efecto, Dios es el 
Padre amoroso que ni siquiera espera a 
que su hijo compungido se acerque des-
de lo lejos, sino que sale a su encuentro, 
olvidando todo lo sucedido en el pasa-
do. Incluso prepara un festín para cele-
brar la conversión de aquel que había 
estado perdido.

El perdón de los pecados es el eje de 
la misión redentora del Verbo Encarna-
do, hasta el punto de que lo quiso dejar 
consignado en la fórmula de la consa-
gración eucarística: «Después tomó el 
cáliz, pronunció la acción de gracias y 
dijo: “Bebed todos; porque esta es mi 
sangre de la alianza, que es derramada 
por muchos para la remisión de los pe-
cados”» (Mt 26, 27-28).

Ahora bien, queda la pregunta: 
¿Cristo le otorgó ese poder a su Iglesia?

El momento de la institución

El Evangelio deja muy claro que 
Jesús no quiso absolver sólo mientras 
estaba físicamente presente en la tierra. 
Nos legó un medio por el cual podemos 
recurrir continuamente a su perdón y 
estar moralmente seguros de recibirlo. 
Esa insigne dádiva es el sacramento de 
la confesión.

El momento elegido para instituir-
lo fue la misma tarde del domingo de 
Pascua, cuando apareció resucitado a 
los Apóstoles: «Jesús repitió: “Paz a vo-
sotros. Como el Padre me ha enviado, 
así también os envío yo”. Y, dicho esto, 
sopló sobre ellos y les dijo: “Recibid el 

Espíritu Santo; a quienes les perdonéis 
los pecados, les quedan perdonados; a 
quienes se los retengáis, les quedan re-
tenidos”» (Jn 20, 21-23).

El mandato

De este modo, el divino Redentor 
les concede a los Doce la capacidad de 
absolver en su nombre.

En primer lugar, la expresión «como 
el Padre me ha enviado, así también os 
envío yo» pone de manifiesto que exis-
te una analogía entre la misión de Cristo 
y la de la Iglesia, representada allí por el 
Colegio Apostólico. Así como el Señor 
vino a salvar a todo el género humano 
(cf. Jn 3, 17), principalmente a través de 
la victoria sobre el pecado, envía a los 
Apóstoles —y por medio de ellos a sus 
sucesores— a continuar esa misión que 
recibió del Padre.

Enseguida, «sopló sobre ellos y les 
dijo: “Recibid el Espíritu Santo”». Este 
pasaje no debe confundirse con la ve-
nida del Paráclito en Pentecostés, acon-
tecimiento que tendría lugar cincuenta 
días después. Según una interpretación 

autorizada, Jesús infunde aquí el Es-
píritu Santo para conferirle a la Iglesia 
los medios sobrenaturales que necesita 
para continuar y prolongar su presencia 
y acción en el tiempo y en el espacio.2

Además, en el propio gesto del Sal-
vador hay un simbolismo muy profun-
do, relacionado con el perdón de los 
pecados: al igual que el soplo divino 
engendró la vida humana (cf. Gén 2, 7), 
es el Espíritu Paráclito quien infunde la 
vida de la gracia en nosotros.

Finalmente, Jesús les dice: «A quie-
nes les perdonéis los pecados, les quedan 
perdonados; a quienes se los retengáis, 
les quedan retenidos». ¿Quién puede 
borrar las faltas sino Dios (cf. Mc 2, 7)? 
Al concederles la facultad de absolver, el 
Señor les confía un poder propiamente 
divino: el Creador quiere servirse de un 
ministro o intermediario para distribuir 
con liberalidad su misericordia.

Jesús está siempre 
dispuesto a perdonar

Un pormenor interesante que des-
tacar es que en ningún momento Jesús 

«A quienes les perdonéis los pecados, les quedan perdonados»: al conceder a 
los Apóstoles la facultad de absolver, Jesús les confía un poder divino

El Señor se aparece a los Apóstoles en el cenáculo, de Duccio di Buoninsegna -  
Museo dell’Opera del Duomo, Siena (Italia)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



20      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

rechaza perdonar al pecador. Él no dice 
«a quien se los neguéis», sino «a quie-
nes se los retengáis». Algunos autores3 
aclaran que con este verbo no se debe 
entender el rechazo de la absolu-
ción, sino más bien la exigencia 
de condiciones para obtenerla. 
De este modo, la remisión del 
pecado implica dos etapas: por 
una parte, la imposición de cier-
tas obligaciones y, por otra, la 
declaración de que los pecados 
han sido borrados. Dios anhela 
concedernos la venia; sin em-
bargo, antes es necesario que el 
penitente elimine los obstáculos 
que le impiden recibirla.

No podemos olvidar que, al 
perdonar, Jesucristo exige siem-
pre un cambio de vida, como 
cuando exhorta a la adúltera a no 
ofender más a Dios (cf. Jn 8, 11). 
Pero a los que se convierten de 
corazón, les promete el Reino 
de Dios: «En verdad te digo: que 
hoy estarás conmigo en el Paraí-
so» (Lc 23, 43).

¿Por qué confesarse?

No obstante, puede aflorar 
una duda en nuestro entendimiento. 
En ningún pasaje de los Evangelios nos 
parece que el Señor imponga la nece-
sidad de confesar nuestros pecados a 
otro hombre. Sólo dice que los Após-
toles pueden perdonarlos o retenerlos. 
Entonces, ¿por qué la Iglesia determina 
la acusación de las faltas al sacerdote? 
De hecho, una cosa se sigue de la otra.

En el sacramento de la confesión, 
el ministro desempeña el papel de juez 
y de médico. Juez, porque el divino 
Maestro le ha confiado la obligación 
de decidir si perdonar o retener los pe-
cados. Esta elección exige juicio por 
su parte y, como afirma el Concilio de 
Trento,4 los sacerdotes no serán buenos 
jueces si la causa no les es conocida de 
modo que puedan dictar la sentencia 
adecuada.

Además, cuando declaramos nues-
tras faltas al ministro con sincero 

arrepentimiento y recibimos de él 
la absolución, salimos con la plena 
confianza de que hemos sido perdo-
nados por Dios. ¿De qué otra manera 
tendríamos tal certeza? Por eso es im-
prescindible que el penitente confiese 
sus faltas.

Y puesto que el confesor ejerce 
también el oficio de médico, se deduce 
que debemos declararle nuestras faltas 
a fin de recibir la ayuda adecuada. No 
es humillante someterse a la criba de 
un buen especialista cuando se está 
dolorido, pues «si el enfermo se aver-
güenza de mostrarle la llaga al médico, 
la pericia de éste no podrá curar lo que 
desconoce».5 De igual modo, quien 
haya sido herido por Satanás al come-
ter algún pecado, no debe avergonzar-
se de reconocer su culpa y alejarse de 
ella, recurriendo a la medicina de la 
penitencia.6

La confesión y el misterio pascual
Finalmente, conviene recordar un 

último detalle, que corrobora la al-
tísima estima que debemos nutrir 

por la confesión: la relación entre 
su institución y la de la sagrada 
eucaristía. Durante la Última 
Cena, momentos antes de co-
menzar la Pasión, el divino Re-
dentor nos legó el Sacramento 
de su Cuerpo y Sangre; y en la 
tarde del domingo de Pascua, 
en su primer encuentro con los 
Apóstoles, les dio el poder de 
perdonar los pecados. Así, el 
Señor inauguró el Triduo pas-
cual celebrando el sacrificio 
eucarístico y lo clausuró esta-
bleciendo el sacramento de la 
penitencia.

Además, el hecho de que la 
Tradición haya considerado 
siempre que tanto estos acon-
tecimientos como Pentecostés 
ocurrieran en el mismo lugar 
—el cenáculo— muestra la 
estrecha relación que existe, 
en el misterio salvífico, entre 
la Eucaristía, el sacramento 
del perdón y la doble efusión 

del Espíritu Santo: con ellos se per-
petúa la completa y definitiva vic-
toria de Cristo sobre el pecado y la 
muerte.

Una insigne dádiva 
otorgada a los hombres

La confesión es una enorme prueba 
de amor, mediante la cual el Creador 
ofrece con tanta facilidad su perdón al 
pecador contrito. Él, que tendría el de-
recho de castigarnos inmediatamente 
después de la falta cometida, no cesa 
de derramar sobre nosotros gracias de 
conversión, con el objetivo de que bus-
quemos fervientemente este sublime 
sacramento.

Por voluntad del Redentor, el mi-
nistro actúa en su nombre como juez 
y médico de las almas. Lo que se le 
exige al penitente es que se abandone 
confiadamente a la Misericordia di-

Por voluntad del Redentor, el ministro actúa  
en su nombre como juez y médico de las almas; 

lo que se exige del penitente es abandonarse 
confiadamente a la divina Misericordia

Absolución después de la confesión - Catedral del 
Santísimo Salvador, Aix-en-Provence (Francia)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Marzo 2025      21

o cabe duda que la confesión, 
realizada en estas condiciones, 

es un medio de altísima eficacia san-
tificadora. Porque en ella:

a) La sangre de Cristo ha 
caído sobre nuestra alma, pu-
rificándola y santificándola. 
Por eso, los santos que habían 
recibido luces vivísimas so-
bre el valor infinito de la san-
gre redentora de Jesús tenían 
verdadera hambre y sed de 
recibir la absolución sacra-
mental.

b) Se nos aumenta la gracia 
ex opere operato, aunque en 
grados diferentísimos según 
las disposiciones del peni-
tente. De cien personas que 
hayan recibido la absolución 
de las mismas faltas, no ha-
brá dos que hayan recibido la 
gracia en el mismo grado. De-
pende de la intensidad de su 
arrepentimiento y del grado 
de humildad con que se hayan 
acercado al sacramento.

c) El alma se siente llena 
de paz y de consuelo. Y esta 
disposición psicológica es in-

dispensable para correr por los ca-
minos de la perfección.

d) Se reciben mayores luces en 
los caminos de Dios. Y así, por 

ejemplo, después de confesarnos 
comprendemos mejor la necesi-
dad de perdonar las injurias, vien-
do cuan misericordiosamente nos 

ha perdonado el Señor; o se 
advierte con más claridad la 
malicia del pecado venial, 
que es una mancha que afea 
y ensucia el alma, privándo-
la de gran parte de su brillo y 
hermosura.

e) Aumenta considerable-
mente las fuerzas del alma, 
proporcionándole energía 
para vencer las tentaciones 
y fortaleza para el perfecto 
cumplimiento del deber. Cla-
ro que estas fuerzas se van 
debilitando poco a poco, y 
por eso es menester aumen-
tarlas otra vez con la frecuen-
te confesión.

Extraído de: ROYO  
MARÍN, OP, Antonio. 

Teología de la  
perfección cristiana. 

Madrid: BAC,  
2008, p. 450.

﻿1 A modo de ejemplo, hemos se-
leccionado algunos pasajes que 
tratan del perdón o de la co-
rrección de Dios como Espo-
so fiel: Ez 16, 60-63; Is 54, 4-8; 
62, 3-5; Jer 3, 1-13; y como 
buen Padre: Dt 8, 5; Prov 3, 12; 
Sal 26, 10; 102, 13.

﻿2 Como puede leerse en el Cate-
cismo: «Reciben el Espíritu de 
Jesús para actuar en su nombre 
y en su persona» (CCE 1120). 
Véase también: Adnès, sj, Pie-
rre. La Penitencia. Madrid: 
BAC, 1981, p. 41.

﻿3 Por ejemplo: Rouillard, Phi-
lippe. História da Penitên-

cia, das origens aos nossos 
dias. São Paulo: Paulus, 1999, 
pp. 17-18.

﻿4 Cf. Concilio de Trento. Doc-
trina sobre el Sacramento de la 
Penitencia, c. 5: DH 1679-1680.

﻿5 San Jerónimo. Commentarius in 
Ecclesiasten, c. x: PL 23, 1096.

﻿6 Cf. Afraates. «Exposición 7». 
In: Cordeiro, José de Leão 
(Ed.). Antologia litúrgica. Tex-
tos litúrgicos, patrísticos e 
canônicos do primeiro milênio. 
2.ª ed. Fátima: Secretariado Na-
cional de Liturgia, 2015, p. 391.

Efectos de la confesión sacramental

N

La confesión es un medio de altísima eficacia 
santificadora, pues por la sangre de Cristo 

purifica el alma, dándole paz, luces y fuerzas

Confesionario de la basílica de Nuestra 
Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

D
av

id
 R

itc
hi

e

vina y confiese sus pecados, seguro 
de obtener el incomparable perdón de 
Dios.

Así, el sacramento de la penitencia 
se revela como un verdadero tesoro 
que la Providencia ha puesto al alcance 

de todos. Es nuestro deber saber recu-
rrir a él frecuentemente, con humildad 
y gratitud. 

Sumario  Sumario



¿Por qué y cómo 
confesarse?

J
õ Hna. María Cecilia Lins Brandão Veas

22      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

La cantidad o la gravedad de los pecados, la vergüenza 
o la pereza, nada puede servir de pretexto para  
que hagamos mal uso o nos alejemos de este  
sacramento de curación y de salvación.

udas Iscariote, al ver que Jesús 
había sido condenado a muerte, se 
dirigió al Templo para deshacer-

se del dinero espurio con el que había 
vendido a su Maestro. Cuando llegó, 
envuelto en tinieblas y dominado por 
la desesperación, dijo a los sumos sa-
cerdotes: «He pecado entregando san-
gre inocente». Y aquellos pérfidos mi-
nistros se limitaron a responderle: «¿A 
nosotros qué? ¡Allá tú!» (Mt 27, 3-4). 
Entonces, Judas arrojó las monedas al 
suelo, salió del lugar santo y se ahorcó.

¡Oh, Judas! ¿No tenías por Maestro al 
Redentor que quita el pecado del mun-
do? ¿Por qué no corriste hacia Él, y sí ha-
cia la perdición? ¡Cómo le dolió al Cora-
zón de Jesús ver a quien había vivido tres 
años en la escuela de su amor desconfiar 
de su perdón y precipitarse desesperada-
mente entre los condenados!…

Pues bien, ese mismo Jesús, despre-
ciado por el traidor, nos espera a cada 
uno de nosotros en el confesionario para 
concedernos torrentes de su perdón. 
¿Acaso le diremos también «no» a Él?

Pecadores por naturaleza, 
penitentes por la gracia

Perdón. Hermosa y conmovedora 
palabra, divina potestad y una real ne-

cesidad para los hombres. ¿Quién no 
necesita de perdón? Con absoluta ex-
cepción de Nuestro Señor Jesucristo y 
moralmente de María Santísima, todo 
hombre es pecable por naturaleza mien-
tras peregrina en este valle de lágrimas, 
pues aunque el bautismo borre la man-
cha original del alma, no la libera de 
sus debilidades y de la concupiscencia 
que la inclinan al pecado.1 Éste, una vez 
cometido, aleja de Dios al alma y hace 
imperativa una posterior conversión a 
Él, tanto más dolorosa cuanto mayor 
haya sido el alejamiento. Y este dolor 
caracteriza una virtud poco considera-
da, pero muy necesaria para nosotros, 
criaturas defectibles: la penitencia.

Generalmente se acepta que la pala-
bra penitencia deriva del latín pœnam 
tenere, en el sentido de tener pena o 
dolor, compadecerse; o de pœnire, que 
significa castigarse por los pecados 
personales cometidos.2 La penitencia, 
como virtud sobrenatural, es infundida 
por Dios en el alma y se ordena a reparar 
las injurias hechas contra Él, mediante 
el dolor y el arrepentimiento.

Darse cuenta del mal perpetrado 
puede ser fruto de un acto racional ho-
nesto o de una constatación provocada 
por un castigo, como sucede con un 

asesino que se arrepiente de su crimen, 
no porque fuera un acto malo, sino 
porque se ve prisionero.

En cuanto al orden sobrenatural, 
«No se arrepiente el que quiere, sino el 
que Dios misericordiosamente quiere 
que se arrepienta»,3 pues ningún peca-
dor tiene derecho a la gracia del arre-
pentimiento y nunca podría alcanzarlo 
por sus propias fuerzas. Y al tratarse 
de una obra divina es por lo que las lá-
grimas de la compunción han escrito 
algunas de las páginas más bellas de 
la historia, empezando por Adán, pa-
sando por David, alcanzando un auge 
conmovedor en Santa María Magdale-
na y extendiéndose a las más diversas 
almas penitentes cuya humildad brilló 
en los ojos de Dios y de los ángeles a lo 
largo de los siglos. Hasta nuestros días, 
la Santa Iglesia no ha dejado de hacerse 
eco y alimentar el espíritu de contrición 
en sus fieles, en las súplicas de perdón 
y misericordia que abundan tanto en la 
liturgia y los ritos sacramentales como 
en las oraciones privadas en general.

Dios, que no niega su gracia a nadie, 
toca el alma del pecador y evidencia 
a sus ojos oscurecidos el horror de la 
ofensa hecha contra Él. Al volver en sí, 
el penitente aborrece las faltas cometi-

M
ar

ía
 J

os
é 

Fe
liz

Sumario  Sumario



Marzo 2025      23

das, desea corregir su mala conducta y 
sus costumbres depravadas, y se anima 
con la esperanza de alcanzar el perdón. 
Esto es la penitencia interior. Cuando 
el dolor de alma y el perdón concedido 
por Dios se manifiestan, entonces tene-
mos la penitencia exterior, elevada por 
Cristo a la dignidad de sacramento.4

Tribunal en el que Dios  
es vencido

Cada uno de los siete sacramentos 
posee una materia, que constituye, jun-
to con la forma, el signo sensible de la 
gracia que obran. En la eucaristía, por 

ejemplo, tenemos el pan y el vino; en 
el bautismo, el agua; en la unción de 
los enfermos y en la confirmación, los 
óleos benditos. En el sacramento de la 
penitencia, tenemos la «remoción de 
una cierta materia, esto es, del pecado»,5 
que se produce a través de las palabras 
del sacerdote: «Yo te absuelvo…».

Como vimos en el artículo anterior, 
Nuestro Señor Jesucristo instituyó el 
sacramento de la penitencia cuando, 
soplando sobre los Apóstoles después 
de la Resurrección, les dio la potestad 
de perdonar los pecados: «Recibid el 
Espíritu Santo; a quienes les perdonéis 
los pecados, les quedan perdonados; 
a quienes se los retengáis, les quedan 
retenidos» (Jn 20, 22-23).

Ahora bien, ¿cómo se sabe a quién 
perdonar y a quién retener los pecados 
si no es mediante un juicio? ¿Cómo se 
puede emitir una sentencia justa si no 
es en un proceso judicial? En efecto, 
el sacramento de la penitencia tiene el 
carácter de tribunal, donde el sacer-
dote desempeña el papel de juez y el 
penitente el de reo denunciante de sus 
propios delitos; esto se debe a que na-
die, aparte de Dios y la persona misma, 
puede penetrar en el interior de la con-
ciencia. Por su carácter acusatorio, este 
sacramento suele llamarse confesión.

La confesión constituye así un ver-
dadero tribunal de misericordia, en el 
que el reo contrito y con las debidas 
disposiciones tiene siempre ganada su 
causa, siempre es absuelto. De hecho, 
«no hay condena alguna para los que 
están en Cristo Jesús» (Rom 8, 1). De 
este modo, el reconocimiento humilde, 
unido a la petición de perdón, vence al 
Dios de toda justicia, convirtiéndolo 
en un Dios-compasión.

Condiciones de validez

Para que el sacramento de la peni-
tencia sea válido, se le exige al peni-
tente tres actos: la contrición, la confe-
sión y la satisfacción.

Los pecados ocurren siempre por 
medio de pensamientos, palabras y ac-
ciones —en las que también se inclu-

yen las omisiones. Por ello, es preciso 
que Dios sea aplacado por las mismas 
facultades: por el entendimiento, or-
denado por la contrición; por las pala-
bras, purificadas en la confesión; y por 
las acciones, reparadas con el cumpli-
miento de la satisfacción, o sea, la pe-
nitencia impuesta por el sacerdote.

De todas las disposiciones del suje-
to, la más necesaria es la contrición. El 
verbo conterere significa triturar algo 
sólido y consistente. En el ámbito es-
piritual, se refiere al dolor del corazón 
pecador machacado de remordimiento 
por el ultraje que ha cometido. Cuando 
el alma posee una contrición perfecta, 
detesta sus pecados específicamente 
porque consisten en una ofensa a Dios 
—y ahí radica su carácter sobrenatu-
ral— y obtiene el perdón de sus faltas 
incluso antes de declararlas en el con-
fesionario, siempre que tenga la inten-
ción de hacerlo a la primera oportuni-
dad que se le presente. En cambio, el 
arrepentimiento por mero temor del 
castigo, llamado contrición imperfecta 
o atrición, es suficiente para obtener el 
perdón de los pecados en el tribunal de 
la penitencia, pero no fuera de él.

Además, el propósito de no volver 
a pecar es una consecuencia necesaria 
de la buena contrición.6 Quien verda-
deramente se arrepiente, decide firme-
mente abandonar todas las ocasiones 
que le llevan a pecar, aunque esto im-
plique sacrificios, como la pérdida de 
bienes, amistades o prestigio.

El que en la confesión no hace serio 
propósito de enmendarse de sus peca-
dos, o lo hace a medias, conservando 
su apego a vicios pecaminosos, repre-
senta, según San Juan Crisóstomo,7 el 
papel de un comediante: finge ser un 
penitente, cuando en realidad es el 
mismo pecador de antes. El propósi-
to de enmienda debe ser, pues, firme, 
enérgico, eficaz. Tanto éste como la 
contrición han de tener un alcance uni-
versal, ya que no se trata de evitar tal 
o cual tipo de pecado, sino de rechazar 
todo y cada uno de los pecados, por ser 
una afrenta al Creador.

Dios toca el alma del pecador y 
evidencia a sus ojos el horror de la 

ofensa hecha contra Él, llevándolo a 
la penitencia interior

Santa María Magdalena penitente - 
Convento de San Agustín, Quito

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario  Sumario



24      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Examen de conciencia… 
y mucha fe y confianza

Para no omitir ninguna 
falta grave, por olvido o por 
el nerviosismo del momen-
to, conviene hacer primero 
un examen de conciencia, 
que consiste en analizar y 
escudriñar con diligencia los 
recovecos y escondrijos de la 
conciencia, tratando de recor-
dar las faltas con las cuales se 
ha ofendido mortalmente al 
Señor, Dios nuestro. Los pe-
cados veniales también son 
materia de confesión, y la 
Iglesia recomienda que sean 
declarados. Es muy reco-
mendable que los pecados se 
escriban, para que nada esca-
pe a la acusación y afecte su 
perfección.

La confesión será hecha 
al sacerdote, que actúa en la 
persona del Salvador, repre-
sentándolo al mismo tiempo 
como Juez, a quien el Padre 
«ha confiado todo el juicio» 
(Jn 5, 22); como Médico, que 
debe aplicar el remedio ade-
cuado a las debilidades del 
alma enferma; como divino 
Maestro, al instruir y corregir al peni-
tente; y, finalmente, como Padre, que 
no ha venido a llamar a los justos, sino a 
los pecadores (cf. Lc 5, 32).

Por consiguiente, es con espíritu 
de fe y confianza que el pecador debe 
acercarse al confesionario.

¿Desahogo o acusación?

¿Por qué decir los pecados? He aquí 
una pregunta que intriga a muchos.

La confesión vocal es una saludable 
medicina contra el orgullo, raíz de to-
dos los males. Además, incluso desde 
el punto de vista humano, acusarse de 
algo alivia y facilita la reconciliación, 
como dice el adagio: «Las buenas 
cuentas hacen los buenos amigos». En 
el sacramento de la penitencia, la acu-
sación de las faltas no es un acto im-

puesto por un tercero, sino voluntario 
por iniciativa del propio penitente.

¿Y cómo acusarse?
La confesión no es un desahogo de 

las dificultades de la vida, ni una opor-
tunidad para granjearse la atención del 
sacerdote para satisfacer el deseo de 
ponerse en el centro; no es una justifi-
cación de los pecados ni una delación 
de las faltas de los demás… Es una acu-
sación de las propias culpas.

Santo Tomás de Aquino8 hace un 
elenco de dieciséis cualidades de las 
que debe revestirse la acusación. Para 
mayor provecho espiritual de nuestros 
lectores, no nos detendremos en todas, 
sino sólo en las más relevantes.

Por derecho divino, la confesión debe 
ser necesariamente íntegra, es decir, de-
ben acusarse todos los pecados morta-

les, con las circunstancias en 
que se cometieron, cuando és-
tas agravan o atenúan la ma-
licia de los actos o cambian 
su especie. Por ejemplo, en el 
caso de robo, se debe mencio-
nar la cantidad y calidad del 
objeto, así como la dignidad 
y condición de la persona ro-
bada; cuando existen desave-
nencias, sean leves o graves, 
se debe indicar quién ha sido 
herido física, moral o espiri-
tualmente, sea un desconoci-
do o un hermano; o, en el caso 
de adulterio, se debe especifi-
car con quién se pecó, si con 
una persona soltera, casada o 
consagrada, ya que estas cir-
cunstancias cambian la espe-
cie del pecado.

Omitir conscientemente 
lo que ha de ser manifestado 
es abusar de la santidad del 
sacramento y desperdiciar la 
oportunidad de reconciliarse 
con Dios, pues la confesión 
se torna inválida y además 
hace al penitente reo de un 
pecado mayor: el sacrilegio.9 
¡Qué tristeza cuando en el día 
del Juicio final el alma se vea 

condenada y aquello que no se atrevió a 
acusar en confesión sigilosa sea descu-
bierto a los ojos de todos!… Será dema-
siado tarde. Por tanto, no es buena idea 
dejarse enmarañar por el maldito ovillo 
de la vergüenza con el que el demonio 
siempre trata de enredar al pecador.

Al mismo tiempo que íntegra, la 
acusación debe ser sencilla, sin frases 
rebuscadas ni divagaciones inútiles, 
a modo de incriminación. En otras 
palabras, basta con que sea sincera, 
presentando los pecados tal y como la 
conciencia los muestra, sin omisiones 
ni exageraciones.

La acusación también debe ser cla-
ra, y no susurrada hasta el punto de 
que no se oiga, ni pronunciada apre-
suradamente de manera que resulte 
incomprensible. «A veces deseamos 

Debemos acercarnos al confesionario llenos  
de fe y confianza, acusando nuestras propias culpas  

con integridad y sencillez

«El confesionario», de David Wilkie - Galería Nacional  
de Escocia, Edimburgo

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Marzo 2025      25

﻿1 Cf. DH 1515.
﻿2 Cf. Royo Marín, op, Antonio. 

Teología Moral para seglares. 
5.ª ed. Madrid: BAC, 1994, t. ii, 
p. 257.

﻿3 Idem, p. 267.
﻿4 Cf. Catecismo Romano. Par-

te II, c. 5, n.º 4; 10.

﻿5 Santo Tomás de Aquino. 
Suma Teológica. III, q. 84, a. 3.

﻿6 DH 1676.
﻿7 Cf. Mortarino, Giuseppe. A 

Palavra de Deus em exem-
plos. São Paulo: Paulinas, 1961, 
pp. 132-133.

﻿8 Santo Tomás de Aquino. 
Suma Teológica. Suppl. q. 9, 
a. 4.

﻿9 Cf. Catecismo Romano. Par-
te II, c. 5, n.º 48; Royo Marín, 
op. cit., p. 342.

﻿10 Beato Columba Marmion. 
Jesus Cristo, ideal do sacerdo-
te. São Paulo: Lumen Christi; 
Cultor de Livros, 2023, p. 126.

﻿11 Royo Marín, op. cit., p. 338.
﻿12 Cf. Catecismo Romano. Par-

te II, c. 5, n.º 59.

﻿13 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
«Hediondez do pecado e beleza 
da confissão – II». In: Dr. Pli-
nio. São Paulo. Año ix. N.º 102 
(set, 2006), p. 13.

﻿14 Cf. Philipon, op, Marie-Mi-
chel. Os Sacramentos da vida 
cristã. Rio de Janeiro: Agir, 
1959, p. 169.

un perdón barato, fácil, aunque sin lle-
gar a hacer una confesión mentirosa», 
señala acertadamente Dom Columba 
Marmion.10 Obrar así «es engañarse 
a sí mismo, profanar el sacramento y 
encontrar el veneno y la muerte allí 
donde Cristo quiso poner la medicina 
y la vida».11

Por último, es importante recordar 
que la confesión no es un interroga-
torio. El sacerdote podrá hacer tantas 
preguntas como sean necesarias y el 
penitente es libre de expresar cualquier 
duda de conciencia que tuviera. Sin 
embargo, éste debe ir preparado para 
acusarse de sus faltas y no simplemente 
esperar a ser interrogado.

La paz reconstituida y sellada

Confesadas las culpas, el 
penitente acata las palabras 
del sacerdote y se dispo-
ne a cumplir la peniten-
cia que le ha impuesto, 
generalmente alguna 
oración u otra obra sa-
tisfactoria. ¿Cuál es el 
motivo de esta peniten-
cia?

Con la absolución sa-
cramental, Dios perdona 
el pecado y conmuta la pena 
eterna en pena temporal, la 
cual se paga en este mundo o en 
el Purgatorio. La penitencia sacra-
mental, elemento constitutivo de 
la confesión, concurre a satisfacer 
de algún modo esta pena y ayuda 
a purificar el alma de las «reliquias 
de los pecados».12

Purificados por  
la sangre del Cordero

¡Qué agradable es la fragancia de la 
limpieza! Ahora bien, mucho más be-
néfico es el perfume de una concien-
cia recta, de un alma cristalina que no 
almacena «pecados envejecidos», sino 
que, en cuanto percibe en sí una falta, 
corre a lavarla en el saludable baño de 
la regeneración de la penitencia.

En este sacramento es donde la san-
gre de Jesús, como en lo alto de la cruz, 
se derrama sobre nuestras almas para 
purificarlas, con todo el potencial de 
redención;14 a través de él somos for-
talecidos contra las asechanzas del de-
monio y nuestras malas inclinaciones; 

en él recobramos o aumentamos en 
nosotros la vida divina.

Sepamos, pues, recurrir 
con frecuencia a esta exce-

lentísima fuente de gracia 
y de perdón. Y si, por 
casualidad, nos asalta 
la tentación de desespe-
ración por tantas y tan 
grandes faltas, recorde-
mos: hay multitud de 

santos que jamás habrían 
alcanzado el Paraíso si el 

Señor no hubiera instituido 
en la Iglesia el sacramento 

del perdón. Arrojándonos con 
humildad, amor y confianza en los 

brazos del Salvador y de su Madre 
Santísima, seremos salvados y con-
tados entre el número de aquellos 
que han lavado y blanqueado sus 
vestiduras en la sangre del Cordero 
(cf. Ap 7, 14). 

Al fin y al cabo, cuando la confe-
sión ha sido bien hecha y el sacerdote 
levanta la mano para, trazando la se-
ñal de la cruz, pronunciar la sentencia: 
«Yo te absuelvo de tus pecados, en el 
nombre del Padre, del Hijo y del Espí-
ritu Santo», por muy graves que sean 
los crímenes cometidos, ¡todo queda 
indultado para siempre! ¡Oh, si se nos 
concediera ver el indecible milagro 
que entonces tiene lugar! «El alma […] 
se arrodilla desfigurada por el pecado 
y se yergue limpia y justificada. […] 
¡Se ha sellado la paz entre el pecador y 
Dios, entre el Creador y la criatura!».13

Cuando la confesión ha sido bien hecha, por 
muy graves que sean los crímenes cometidos, 

¡todo queda indultado para siempre!

«La confesión», de Marie-Amélie Cogniet -  
Museo de Bellas Artes de Orleans (Francia)

Reproducción

Sumario  Sumario



El historial del alma contrita

E
õ Plinio Corrêa de Oliveira

26      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Un profeta para nuestros días  U

Al tejer consideraciones sobre el «Miserere», el Dr. Plinio 
lo presenta como el historial de un alma arquetípica que, 
amada por Dios en su inocencia primigenia, prevaricó, pero 
se arrepintió y emprendió el camino hacia la restauración.

l Miserere pertenece al grupo 
de siete salmos llamados pe-
nitenciales. ¿Qué es un salmo 

penitencial? Evidentemente, es un 
canto a Dios en el que el autor expre-
sa su penitencia. Y la penitencia pre-
supone que pecó, se arrepintió y, una 
vez superado en su interior ese senti-
miento de arrepentimiento, reflexionó 
sobre la falta cometida.

¡Qué hermoso sería que el salmo 
50 se rezara todos los días en iglesias 
y oratorios! Es muy apropiado para 
regenerar las almas manchadas por 
el pecado. Analicemos su texto.

Inmensa compasión

Misericordia, Dios mío, por 
tu bondad.

La idea expresada en esta 
frase inicial es la del pecador 
que habla con Dios. Se trata del 

rey David, que ha pecado y se dirige al 
Señor pidiéndole misericordia y perdón.

Pero no se limita a pedir perdón 
según la misericordia de Dios; lo pide 
según la «bondad» de Dios. Como si 
diera a entender que su pecado es tan 
grave que, sin una misericordia in-
signe, no puede ser perdonado. Es el 

modo en que el pecador se humilla y 
declara que sabe que sólo por una bon-
dad excepcional será perdonado.

Por tu inmensa compasión borra 
mi culpa.

Dios es compasivo y tiene una in-
mensa compasión latente en Él. Ante el 
pecador contrito, arrodillado en su pre-
sencia, ve todo lo que pasa en su alma.

Es un contraste: Dios, que tiene 
una inmensa compasión, y el pecador, 
que tiene muchas culpas. Las muchas 

culpas —por así decirlo— no serán 
absueltas en vista sólo de un cierto 
arrepentimiento del pecador, por-
que esto no sería proporcional a 
la ofensa cometida. El perdón 
vendrá según la inmensa com-
pasión de Dios.

En medio de las tinieblas, 
brilla la blancura del 

alma perdonada

Lava del todo mi delito, lim-
pia mi pecado. Pues yo reconozco 

mi culpa, tengo siempre presente mi 
pecado.

A la izquierda, páginas del «Salterio de S. Luis» -  
Biblioteca Nacional de Francia, París. En el 

destacado, «El rey David penitente», de Hendrick 
Bloemaert - Galería Nacional de Praga

De los salmos penitenciales, el salmo 
50, compuesto por el rey David, es muy 

apropiado para regenerar las almas 
manchadas por el pecado

Reproducción

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Marzo 2025      27

Hermosa frase en la que reco-
noce su maldad, lo errado, lo de-
lictivo de la acción que ha realiza-
do, de tal forma que durante todo 
el día —como un fantasma— le 
persigue la idea del mal que ha 
hecho. El pecado está todo el 
tiempo ante él, como un acusador 
ante el acusado.

El mundo de hoy, si pudiera te-
ner una voz colectiva para hablar 
con Dios, debería decir lo que el 
salmo 50 expresa. Y si lo hiciera, 
se convertiría.

Contra ti, contra ti solo pequé, 
cometí la maldad en tu presencia. 
En la sentencia tendrás razón, en 
el juicio resultarás inocente. Mira, 
en la culpa nací, pecador me con-
cibió mi madre. Te gusta un cora-
zón sincero, y en mi interior me 
inculcas sabiduría.

A estas alturas, el pecador ya se 
ha acusado ampliamente y vemos 
como comienza a asomar, de entre 
las tinieblas del pecado, la blancu-
ra del alma perdonada.

Rocíame con el hisopo: quedaré lim-
pio; lávame: quedaré más blanco que 
la nieve.

Decirle a Dios: «Harás eso…», ya es 
un acto de confianza. Es decirle: «Ven-
cerás mi pecado con tu misericordia y 
me volveré más albo que la nieve. Me 
aspergerás con hisopo y quedaré lim-
pio, de una blancura resplandeciente, 
casi capaz de herir la vista».

El cerdo, el nauseabundo, ahora 
está perfumado como una flor. Es el 
perdón de Dios que ha bajado sobre él.

«Borra en mí toda culpa»

Hazme oír el gozo y la alegría, que 
se alegren los huesos quebrantados. 
Aparta de mi pecado tu vista, borra en 
mí toda culpa.

Es muy interesante la formulación 
de esta petición. El salmista dice: 
«Aparta de mi pecado tu vista», y no: 
«Aparta de mí tu vista». Como quien 
suplica: «Limpia mi rostro, para que 
puedas mirarlo sin náuseas, sin horror, 

para que pueda ser un reflejo de tu su-
prema belleza».

Oh Dios, crea en mí un corazón 
puro, renuévame por dentro con es-
píritu firme. No me arrojes lejos de tu 
rostro, no me quites tu santo espíritu. 
Devuélveme la alegría de tu salvación, 
afiánzame con espíritu generoso.

Pide un espíritu generoso. Nada de 
cosas mezquinas, minúsculas, bana-
les, cotidianas. Nada de ser un hombre 
mediocre y trivial, que sólo se preocu-
pa de sus galletitas, de su merendilla, 
de sus zapatillas, de su comodidad. El 
hombre mediocre no tiene ese espíritu 
generoso del que habla el salmo.

Una retribución a Dios: 
hacer apostolado

Enseñaré a los malvados tus cami-
nos, los pecadores volverán a ti. Líbra-
me de la sangre, oh Dios, Dios, Salva-
dor mío, y cantará mi lengua tu justicia.

Me parece de una sonoridad muy 
hermosa la frase latina: et impii ad te 
convertentur. Es decir, los hombres de 

mala vida y de mala doctrina vol-
verán a ti, oh Dios, se convertirán. 
Es una promesa hecha: retribuir 
entregándole a Dios un mundo 
convertido. A mi modo de ver, tie-
ne una gran belleza.

Si alguien no ha andado bien 
alguna vez —¿y quién no lo ha he-
cho?—, la solución es arrodillarse, 
pedir perdón a la Santísima Vir-
gen y decirle: «Combatiré por el 
triunfo de tu Reino, enseñaré a los 
malvados tus caminos y se conver-
tirán a ti. Dominarás el mundo, oh 
Madre mía, porque yo lucharé por 
ti, y toda la fuerza que me des la 
gastaré inexorablemente en con-
quistarlo».

El sacrificio agradable a Dios

Señor, me abrirás los labios, y 
mi boca proclamará tu alabanza. 
Los sacrificios no te satisfacen: si 
te ofreciera un holocausto, no lo 
querrías.

Dios no se satisface con meras 
ofrendas materiales, como inmolar un 
cordero o una paloma. Ante todo hace 
falta un sacrificio de la propia alma, 
la inmolación de algo a lo que se debe 
renunciar. Y mientras no se haga esta 
renuncia, no se establecerá la paz con 
Dios.

Un ejemplo. El mandamiento divino 
prescribe que los hombres practiquen la 
castidad. Sin esta virtud, especialmente 
necesaria en el mundo contemporáneo, 
no puede haber sacrificio agradable al 
Señor. Imaginemos, no obstante, que 
de repente apareciera un falso profeta, 
con una falsa revelación, proclamando: 
«Dios reconoce que la humanidad ha 
llegado a tal grado de decadencia que 
ya no puede ofrecerle el sacrificio de 
mantener la castidad. Entonces, en su 
infinita bondad, declara: “Perdono a los 
hombres y les permito que continúen 
impuros, con la condición de que maten 
cincuenta mil bueyes y vacas proceden-
tes de todos los continentes, al pie del 
monte Sinaí, lugar de extraordinario 
simbolismo”».

«El arrepentimiento de San Pedro», de Juan van der 
Hamen - Real Monasterio de la Encarnación, Madrid

El pecador arrepentido es perseguido por la 
idea del mal que ha hecho, pero se vuelve a 

Dios confiando en su gran misericordia

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



28      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

No cabe duda de que los hombres 
ofrecerían inmediatamente esas cin-
cuenta mil cabezas de ganado. No 
sólo por lo fácil que les resultaría reu-
nirlas de todas partes del mundo, sino 
sobre todo porque no estarían hacien-
do un sacrificio de alma: no tendrían 
que renunciar al vicio ni volverse pu-
ros.

Entonces viene la explicación:
El sacrificio agradable a Dios es 

un espíritu quebrantado; un corazón 
contrito y humillado, tú, oh Dios, tú no 
lo desprecias.

La donación material puede y debe 
ser hecha incluso por el pecador, cuan-
do éste tiene recursos para ello. Si un 
hombre rico toma una parte de su for-
tuna para darla como limosna, es evi-
dente que este gesto aumenta la bene-
volencia de Dios para con él. Sin em-
bargo, no satisface al Creador, como 
afirma el salmista: «Si te ofreciera un 
holocausto, no lo querrías».

Así se entiende el significado de esos 
versículos: Dios acepta los regalos mo-
netarios, los sacrificios, las limosnas, 
pero no está satisfecho con todo eso. Lo 

que quiere del hombre es «un corazón 
contrito y humillado».

Contrición y atrición

¿Qué significa «contrito»? El len-
guaje católico, siempre muy preciso, 
distingue la contrición de la atrición, 
que son formas de arrepentimiento de 
nuestros pecados profundamente dife-
rentes entre sí.

Por la contrición, el pecador se arre-
piente de sus faltas porque, en virtud 
de una acción de la gracia en su alma, 
considera cuánto ofenden a Dios, cuán 
mala se revela esa injuria, por ser Dios 
quien es, y está dispuesto a no pecar 
más, de tal manera que, aunque no 
existiera el Infierno, ese pecador no 
cometería más infidelidades, porque 
existe Dios.

Es evidente que esa motivación le 
confiere al arrepentimiento un alto 
valor religioso, ya que está inspirada 
por el puro amor a Dios. Por eso, si una 
persona hace un acto de contrición sin-
cera, obtiene el perdón de sus pecados. 
Está obligada a confesarse tan pronto 
como pueda, pero el perdón ya lo ha 

obtenido por el arrepentimiento que 
tuvo por amor a Dios.

La atrición, en cambio, es el arre-
pentimiento no por amor a Dios, sino 
por temor al Infierno. Entendemos que 
ésta es una disposición del alma muy 
inferior a la primera.

Por lo tanto, el salmo nos enseña 
que el arrepentimiento verdaderamen-
te deseado por Dios no es el del hom-
bre que tiene miedo del Infierno, sino 
el del hombre que posee un corazón 
contrito. Pero añade: «y humillado». 
Es decir, la persona necesita avergon-
zarse, ante Dios y ante sí misma, del 
horror que ha cometido, y humillarse.

Prefigura del Reino de María

Señor, por tu bondad, favorece a 
Sion, reconstruye las murallas de Je-
rusalén: entonces aceptarás los sacri-
ficios rituales, ofrendas y holocaustos, 
sobre tu altar se inmolarán novillos.

Entre otras interpretaciones, hay 
aquí una prefigura del Reino de Ma-
ría previsto por San Luis Grignion de 
Montfort. ¡Cuán grato es para nosotros 
imaginar la belleza de esa era marial, 
en la que la Santa Iglesia brillará como 
una ciudad cuyas murallas han sido 
fortificadas! Murallas altas, murallas 
magníficas, con almenas y barbacanas 
rodeando torreones y colosales torres 
de homenaje, todo ordenado según un 
inmenso esplendor.

Y en esa ocasión, cuando los hom-
bres tengan corazones contritos y hu-
millados, Dios aceptará también los do-
nes materiales. Entonces será la época 
en que las fortunas se complacerán en 
comprar gemas en Oriente y maderas 
preciosas de Brasil para fabricar mue-
bles para las iglesias, para adornar las 
custodias, para honrar al Santísimo Sa-
cramento, para exaltar y súper glorifi-
car los altares de Jesús y María…

Dios aceptará esas ofrendas, por-
que serán presentadas por corazones 
contritos y humillados. 

Extraído de: Conferencias.  
São Paulo, 20/5/1994 y 25/5/1994.

El Dr. Plinio en diciembre de 1993

El arrepentimiento verdaderamente deseado por Dios no es  
el del hombre que tiene miedo del Infierno, sino el del que posee un  

corazón contrito por puro amor a Dios

M
ar

io
 S

hi
no

da

Sumario  Sumario



Sólo tengo «pecaditos»…, 
¿realmente necesito confesarme?

F

Marzo 2025      29

u ¿Qué dice el catecismo?  U

Catecismo de la Iglesia Católica

§ 1458 Sin ser estrictamente necesaria, la confesión de los pecados veniales, sin embargo, 

se recomienda vivamente por la Iglesia. En efecto, la confesión habitual de los pecados 

veniales ayuda a formar la conciencia, a luchar contra las malas inclinaciones,  

a dejarse curar por Cristo, a progresar en la vida del Espíritu. Cuando se recibe con 

frecuencia, mediante este sacramento, el don de la misericordia del Padre,  

el creyente se ve impulsado a ser él también misericordioso.

ue una iniciativa divina la que 
nos hizo salir de la nada y en-
trar a la existencia. Dios sabe 

bien que llevamos dentro el estigma 
de la falta de nuestros primeros padres 
y que también nosotros somos indivi-
dualmente pecadores. Y por eso el Pa-
dre determinó que el Verbo se encar-
nara y permitió que fuera «entregado 
por nuestros pecados y resucitado para 
nuestra justificación» (Rom 4, 25).

Sin embargo, este Dios que nos ha 
creado sin nosotros, no quiere salvar-
nos sin nuestra cooperación.1 Nos pide 
el pequeñito esfuerzo de luchar contra 
nuestras malas inclinaciones, nuestros 
defectos, nuestras faltas, y arrepentir-
nos de ellos, implorando perdón, pues 
quien confiesa sus faltas y las detesta 
«alcanza misericordia» (Prov 28, 13).

Como explica San Agustín, «el hom-
bre, durante el tiempo que lleva su car-
ne, no puede menos de tener pecados, 
aunque sólo sean leves. Mas estos que 
llamamos leves no los despreciemos. 
Si no te asustas al pesarlos, horrorízate 
al contarlos. Muchas cosas leves hacen 
una grande; muchas gotas forman un 

río; muchos granos hacen un acervo in-
menso. ¿Y qué esperanza queda? Ante 
todo, la confesión».2

El sacramento de la penitencia per-
dona todos los pecados, por muy graves 
o numerosos que sean. No obstante, 
está muy extendida la idea, totalmen-
te errónea, de que hemos de cometer 
una falta grave para acercarnos a él. 
Tal pensamiento es absurdo, porque 
este sacramento tiene gracias propias, 
excelentes y valiosas para nuestra san-
tificación, que sólo recibimos cuando 
hacemos uso de él.

Se trata especialmente de gracias 
de defensa, de apoyo, de fuerza para 
combatir el pecado, para resistir du-
rante la tentación, para no sucumbir 
a causa de la fragilidad humana, en 
una palabra, para perseverar hacia la 
santidad. Podemos, sin presunción, 
exigirle a Dios esas gracias, en virtud 
de los méritos infinitos de Nuestro Se-
ñor Jesucristo. Él quiere que volvamos 
siempre con alegría a las fuentes de la 
salvación (cf. Is 12, 3), y la renuncia a 
ese auxilio divino no puede hacerse 
sin temeridad.3

Además, la absolución sacramen-
tal ayuda a formar un freno en nues-
tra alma para detener nuestro corazón 
cuando quiere extraviarse o para re-
primir nuestros deseos desordenados. 
La historia demuestra que donde se 
suprime o se relaja la confesión, se 
introducen el libertinaje y la permi-
sividad, pues las personas empiezan 
a vivir al antojo de sus malas tenden-
cias, acabando por corromper las cos-
tumbres.

Aprovechemos esta fuente de gra-
cias que brotó del costado de Jesús 
abierto por la lanza, aunque nuestra 
conciencia no nos acuse de ninguna 
falta grave. 

﻿1 Cf. San Agustín. Sermo 169, n.º 13.
﻿2 San Agustín. In Epistolam Ioannis ad Par-

thos. Tractatus I, n.º 6.
﻿3 Bourdalue, sj, Louis. «Sermon pour le 

Treizième Dimanche après la Pentecôte. 
Sur la Confession». In: Œuvres. Paris: Fir-
min Didot Frères, 1840, t. ii, p. 130.

Sumario  Sumario



Un éxodo entre  
la vida y la muerte

õ Fernando Joaquim Costa Mesquita

E

30      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Historia, maestra de la vida  U

Aquel puerto se asemejaba a una espada, que dejaba a un pueblo 
dividido. Miles de personas se dirigieron junto con su soberano 
a otro mundo, mientras los demás aguardaban que su patria  
fuera saqueada y tomada por un ejército contra  
el que no podían defenderse.

La huida de Juan VI de Portugal

l sol se mostraba sin velos ese 
día: parecía que quisiera con-
templarse en las tranquilas 

aguas del río, al mismo tiempo que se-
caba las lágrimas de aquella multitud 
desolada. En la corriente, retocada por 
los reflejos del astro rey, se veían dece-
nas de embarcaciones distanciándose. 
Se dirigían a otro país, a un continente 
lejano, sin perspectivas de regresar.

Cientos de ríos —de lágrimas, cla-
ro está— nacidos de miradas apena-
das parecían desembocar en un único 
muelle.

En realidad, aquel puerto se asemeja-
ba a una espada, que dejaba a un pueblo 
dividido. Cerca de 15.000 personas,1 
junto con su soberano, marchaban hacia 
otro mundo; mientras los demás, sin po-
sibilidad de seguirlos, aguardaban que 
su patria fuera saqueada y tomada por un 
ejército del que no podían defenderse.

Era Lisboa el 29 de noviembre de 
1807.

Entre la guerra y el mar

¿Huían? Aunque el término huida 
sea evitado por los historiadores, de 
hecho, se trataba de una evasión, en 
la cual, cabe señalar, miles de hogares 
fueron abandonados e innumerables 
familias quedaron divididas.

En noviembre de 1807 las fronte-
ras portuguesas habían sido invadidas 
por una coalición de 50.000 soldados 
franceses y españoles, a sueldo del en-
tonces señor absoluto de Europa, Na-
poleón Bonaparte.

El emperador de los franceses había 
«puesto de rodillas a todos los reyes y 
reinas del continente, en una sucesión 
de victorias sorprendentes y brillan-
tes».2 Inglaterra era la excepción; evi-
tando la confrontación en tierra firme, 
se valió de su pericia marítima para 
derrotarlo en Trafalgar en 1805. Na-
poleón reaccionó decretando un blo-
queo continental, es decir, los puertos 
europeos debían cerrarse al comercio 
inglés. Las órdenes fueron acatadas 
inmediatamente por todos los países, 
salvo por el pequeño Portugal.

Entre tanto, una flota inglesa ancla-
ba en la desembocadura del Tajo. Es-
taba preparada para custodiar la huida 
del monarca portugués y su corte a 
Brasil o, en caso de negativa, bombar-
dear Lisboa y saquear la flota portu-
guesa, como había hecho con la dane-
sa en Copenhague unos meses antes.

El soberano de Portugal, Juan VI, 
que no pretendía ceder a las exigencias 
francesas para evitar sacrificar su se-
cular alianza con Inglaterra, se encon-

traba acorralado entre las dos mayores 
potencias económicas y militares de 
su tiempo. Como antaño el pueblo ele-
gido, la nación lusa se hallaba entre la 
guerra y el mar. La historia de Portu-
gal, de Europa e incluso de América 
pendía de la decisión de un hombre.

Juan VI de Portugal

Pero este hombre no poseía ningu-
no de los atributos de un Moisés. Juan 
María José Francisco Javier de Paula 
Luis Antonio Domingo Rafael de Bra-
ganza —así es su nombre completo—, 
aunque inteligente, era «tímido, supers-
ticioso y feo. Sin embargo, el principal 
rasgo de su personalidad, que se refleja-
ba en su trabajo, era la indecisión».3

Segundo hijo de María I de Portugal, 
era un príncipe no preparado para rei-
nar: el poder le llegó casualmente a sus 
manos porque en 1788 su hermano ma-
yor, José —heredero natural al trono— 
había muerto de viruela y, en 1792, su 
madre —la reina piadosa— había sido 
declarada demente e incapacitada de 
gobernar. A partir de esa fecha, con 
25 años, asumió el poder real de forma 
provisional y siete años más tarde se 
convirtió en príncipe regente. Sólo fue 
coronado, en Río de Janeiro, en 1818, 
tras la muerte de la reina.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esfernandojoaquimcostamesquita/


En aquel año de 1807, ante el em-
perador que se comparaba con los cé-
sares romanos, le correspondía tomar 
la decisión más importante de su vida: 
declararles la guerra a los franceses o 
a los ingleses, poniendo en riesgo su 
corona en ambos casos.

Ante un escenario sangriento, 
Juan VI, según cierto autor, «recono-
ciéndose incapaz de heroísmo, optó 
por la solución pacífica de encabezar 
el éxodo y buscar en el templado so-
por de los trópicos la tranquilidad o 
el ocio para el que había nacido»;4 la 
huida estaba decidida.

A diferencia de Moisés, cuyo nom-
bre significa salvado de las aguas (cf. 
Éx 2, 10), el príncipe fue salvado por 
las aguas.

Un antiguo plan puesto en práctica

Hacía mucho tiempo que había sido 
planeada una posible marcha a Brasil. 
En realidad, siempre que la corona 
portuguesa se veía codiciada por ca-
bezas extranjeras, la idea de trasladar 
la corte a algún territorio de ultramar 
emergía en el espíritu de los estadistas.

Además, Portugal no era la misma 
nación que tres siglos antes había inau-
gurado las navegaciones y los descubri-
mientos marítimos. Ahora se encontraba 
privado de recursos, cada vez más expri-
mido y amenazado por los intereses de 
los países vecinos, sin capacidad para 

colocados en barcos. Cientos de carros 
cruzaban las embarradas calles de Lis-
boa transportando ropa, vajilla, joyas, 
alfombras, cuadros e incluso bibliotecas.

Aunque el movimiento despertaba 
la atención del pueblo, éste no podía 
creer que el rey abandonara su hogar 
para reinar desde el otro lado del mun-
do, sobre todo porque, según la infor-
mación oficial, todo aquello se trataba 
de una simple reparación de la flota 
portuguesa. Sin embargo, cuando se 
difundió la noticia de la marcha segu-
ra, hubo llanto y revuelta; se dice que 
incluso un carruaje acabó apedreado 
antes de llegar al puerto.

Debido al viento en contra y a la 
fuerte lluvia, la salida fue pospuesta al 
día 29. Aun así, las prisas y la impro-
visación siguieron siendo inevitables. 
En la fecha prevista, Juan VI embarcó 
y, como las circunstancias le impedían 
pronunciar un discurso de despedida, 
ordenó que se publicara en las calles 
un decreto en el que se exponían los 
motivos del destierro.

A las siete en punto se dio la orden de 
partir y las embarcaciones empezaron a 
alejarse de aquel continente cargado de 
pasado, rumbo a otro con un futuro muy 
prometedor. En los muelles, quedaba 
un pueblo abandonado… En siete años, 
más de medio millón de habitantes 
huiría del país, perecería de hambre o 
caería en el campo de batalla. Ya en los 

oponerles una resistencia militar eficaz. 
El refugio de la corte en tierras lejanas 
parecía la solución más plausible ante 
las amenazas. Así pues, en 1807 el plan, 
ya tan maduro, pudo ejecutarse en un 
plazo suficientemente corto.

Pese a todo, este traslado seguía 
siendo un acontecimiento sin preceden-
tes: en épocas de guerra, los monarcas 
habían sido destronados u obligados 
a buscar refugio en dominios ajenos, 
pero nunca habían cruzado un océano 
para vivir y reinar al otro lado del mun-
do. Es más, hasta ese momento ningún 
soberano europeo había pisado un terri-
torio de ultramar, quizá por los riesgos 
de un viaje tan largo y precario.

Ni qué decir lo mucho que este 
cambio afectó profundamente a ambas 
naciones: el país dejado atrás vivió los 
peores años de su historia; mientras 
que el de destino comenzaba a gatear 
hacia la independencia.

Un pueblo abandonado

El 24 de noviembre llegaba a Lisboa 
la noticia de que todas las esperanzas 
de conciliación con Francia se habían 
desvanecido. Napoleón había declara-
do que la casa de Braganza había deja-
do de reinar en Europa. La indecisión 
desapareció: la partida quedaba fijada 
para el 27 de ese mes.

Durante tres días los muebles de 
palacios enteros fueron encajonados y 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

La partida hacia Brasil, planeada hacía mucho, marcó profundamente 
ambas naciones: el país dejado atrás vivió los peores años de su historia, 

mientras que el de destino comenzaba a gatear hacia la independencia

«Embarque de la familia real hacia Brasil», de Nicolas-Louis-Albert Delerive - 
Museo Nacional de Carruajes, Lisboa

Sumario  Sumario



32      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

﻿1 Los datos históricos que cons-
tan en el presente artículo han 
sido tomados de las obras: 
Light, Kenneth. A viagem ma-
rítima da família real. A trans-
ferência da corte portugue-

sa para o Brasil. Rio de Janei-
ro: Zahar, 2008; Gomes, Lau-
rentino. 1808. Como uma rai
nha louca, um príncipe medro-
so e uma corte corrupta enga-
naram Napoleão e mudaram a 

história de Portugal e do Bra-
sil. 2.ª ed. São Paulo: Plane-
ta, 2007.

﻿2 Gomes, op. cit., p. 34.
﻿3 Idem, p. 34.

﻿4 Monteiro, Tobias do Rego. 
História do império. A elabo-
ração da independência. Brasí-
lia: Senado Federal, 2018, p. 52.

﻿5 Gomes, op. cit., p. 66.
﻿6 Idem, p. 96.

límites del horizonte, si Juan VI 
se atreviera a mirar por la ventana 
de popa, aún podía ver las tropas 
francesas tomando Lisboa…

Hacia la tierra de 
las promesas

En aquella época, un viaje 
transatlántico era, sin compara-
ción, mucho más demorado y pe-
ligroso. La marina británica —la 
mejor organizada y equipada por 
entonces— consideraba «acepta-
ble una media de una muerte por 
cada treinta tripulantes en viajes 
de larga distancia».5 Además, las 
naos portuguesas estaban viejas, 
mal equipadas y viajaban abarro-
tadas de gente, condiciones que 
agravaban aún más la incomodi-
dad y precariedad de esa travesía.

Tras zarpar, tuvo lugar el ha-
bitual intercambio de salvas de 
cañones entre las armadas portu-
guesa e inglesa.

De los pocos datos que se 
tienen sobre esa navegación, se 
puede concluir que fue una aventura 
marcada de principio a fin por aflic-
ciones y sufrimientos. Sabemos que 
al acercarse al archipiélago de Madei-
ra la flota se dividió en dos debido a 
una violenta tempestad, reencontrán-
dose solamente en el lugar de destino, 
tras desembarcar.

El 22 de enero de 1808, Juan VI 
arribó en Salvador de Bahía, donde 
había decidido hacer escala antes de 
dirigirse a Río de Janeiro: quedaban 
atrás 6.400 kilómetros, recorridos en 
54 días de mar. La otra parte de la flota 
había llegado a la ciudad fluminense 
una semana antes. A pesar de las pe-
nurias de la travesía marítima, no te-

nemos noticia de muertes o accidentes 
fatales.

«La misma bahía que trescientos 
años antes había visto la llegada de la 
escuadra de Cabral, ahora presenciaba 
un acontecimiento que cambiaría para 
siempre, y profundamente, la vida de 
los brasileños. Con la llegada de la 
corte a la bahía de Todos los Santos 
comenzaba el último acto del Brasil 
colonial y el primero del Brasil inde-
pendiente».6

Después de cinco semanas de per-
manencia en la costa nordeste, el mo-
narca reanudó su viaje hacia Río de 
Janeiro. Finalmente, el 7 de marzo, la 
escuadra entraba en la bahía de Gua-

nabara, donde los brasileños la 
recibieron calurosamente.

Los cortesanos exiliados pa-
recían haber retrocedido en la 
historia, pero intuían que un 
gran futuro aguardaba a aquellas 
tierras vírgenes. Estaban ante un 
libro en blanco, donde se deposi-
taban muchas esperanzas y en el 
que cabían muchos sueños. Si no 
era una tierra prometida, era una 
tierra de promesas. Juan VI ha-
bía encabezado un éxodo cuyas 
consecuencias ni siquiera podía 
vislumbrar o imaginar.

¿Qué sería de Brasil?

¿Qué pasaría si el monarca 
permaneciera en Portugal?

No pretendemos poner a prueba 
la paciencia del lector con amplias 
conjeturas. Pero, considerando 
la transformación ocurrida en los 
trece años que la corte portuguesa 
permaneció en Brasil, fácilmente 
concluimos que sin esa estancia 
la Tierra de Santa Cruz habría 

seguido siendo una colonia dependien-
te, donde la esclavitud y el analfabetis-
mo habrían abundado durante mucho 
tiempo. La historia se ha visto obligada 
a reconocer los frutos benéficos de ese 
repliegue estratégico, de un inesperado 
cambio frente a una amenaza.

¿Cobardía o prudencia? Las opinio-
nes difieren. No obstante, esa decisión 
fue la que garantizó la corona en la 
cabeza de los Braganza durante algu-
nas décadas más, a diferencia de mu-
chas dinastías europeas. Aunque años 
después las circunstancias llevaran a 
Juan VI a regresar a su tierra natal, las 
consecuencias sociológicas de ese via-
je fueron irreversibles. 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Los cortesanos exiliados parecían haber 
retrocedido en la historia, pero intuían que un gran 

futuro aguardaba a aquellas tierras vírgenes

Juan VI, de Albert Gregorius - Palacio Nacional 
de Ajuda, Lisboa

Sumario  Sumario



¿Qué es el Libro de la Vida?

«E

Marzo 2025      33

u Santo Tomás enseña  U

l vencedor será vestido de 
blancas vestiduras, no borra-
ré su nombre del Libro de la 

Vida y confesaré su nombre delante 
de mi Padre y delante de sus ángeles» 
(Ap 3, 5). Cuando leemos este pasaje 
del Apocalipsis, casi inevitablemente 
pensamos: «Sea lo que sea ese libro, 
espero que mi nombre esté allí…».

A fin de cuentas, ¿qué es exacta-
mente ese Libro de la Vida? ¿Un re-
gistro de pasaportes del «consulado 
celestial»? ¿La lista de invitados para 
la vida eterna? ¿O, quién sabe, la sim-
ple —o no tan simple…— acta bio-
gráfica de la humanidad? Santo 
Tomás nos lo explica.

Tanto el Antiguo como el Nue-
vo Testamento emplean metafóri-
camente la expresión Libro de la 
Vida. De hecho, es algo parecido 
a una lista de invitados o un alista-
miento militar, pues, «los hombres 
acostumbran a escribir en un libro 
a los elegidos para algo, como solda-
dos o consejeros» (Suma Teológica. I, 
q. 24, a. 1). Y así como los convidados 
a un banquete están, por así decirlo, 
predestinados a él, los predestinados a 
la vida, es decir, a la salvación eterna, 
tienen sus nombres inscritos en este vo-
lumen.

Sin embargo, esto no quiere decir que 
se trate de un libro físico, sino de una 
referencia figurativa al conocimiento de 
Dios mismo, en el que «firmemente se 
retiene que algunos están predestinados 
para la vida eterna» (a. 1).

Además de ser la «inscripción de 
los que han sido elegidos para la vida», 
ese libro puede significar también la 
«inscripción de lo que conduce a la 
vida» (a. 1, ad 1), bien se trate de lo 
que debe ser hecho, que se encuentra 
registrado en la Sagrada Escritura, 
bien de las acciones ya realizadas en la 

Reproducción

tierra, que Dios un día traerá a la me-
moria de los hombres.

Volviendo al primer significado 
enunciado, nos preguntamos: si éste es 
un libro de los «elegidos», ¿qué pasa 
con aquellos que están excluidos de él?

Dios no condena a nadie de antema-
no. Todos están predestinados a la glo-

rrados» parecen no haber sido escritos 
desde el principio, por la presciencia 
de Dios. En resumen, quien se excluye 
del número de los elegidos es el propio 
hombre, y únicamente él.

A estas alturas, el lector seguramen-
te ya se estará preguntando: «¿Consta-
rá mi nombre en ese libro?». El hecho 
de que exista un Libro de la Vida no 
debe angustiarnos. Al contrario, debe 
servirnos de estímulo para alcanzar la 
salvación eterna. En efecto, así como 
alguien puede ser borrado del Libro de 

la Vida, también puede ser inscrito de 
nuevo en él, siempre que empiece, 
«por la gracia, a estar ordenado a la 
vida eterna» (a. 3, ad 3).

Existe también una manera 
de inscribir nuestro nombre en 
esa acta de salvación. Se trata de 
un secreto revelado por San Luis 
Grignion de Montfort, quien refie-

re al Doctor Angélico para corro-
borar dicha afirmación: «Es un signo 

infalible de predestinación el serle en-
tera y verdaderamente entregado o de-
voto [de la Santísima Virgen]».1 Quien 
profesa devoción a Nuestra Señora 
tiene su nombre escrito en el Libro de 
la Vida con letras de oro y, aunque una 
mano justiciera amenazara con borrar-
lo de ahí, el brazo luminoso de aquella 
que es la omnipotencia suplicante lo 
impediría prontamente. Sólo debemos 
aceptar su maternal misericordia y no 
dejar de rezar: «Santa María, Madre de 
Dios, ruega por nosotros, pecadores, 
ahora y en la hora de nuestra muerte. 
Amén». 

﻿1 San Luis María Grignion de Montfort. 
«Traité de la vraie dévotion à la Sainte 
Vierge», n.º 40. In: Œuvres Complètes. Pa-
ris: Du Seuil, 1966, p. 509.﻿

Si éste es un libro de los  
«elegidos para la vida», ¿qué pasa 
con los que están excluidos de él?

Apertura del Libro de la Vida - Manuscrito 
«Apocalipsis Flamenco», Biblioteca  

Nacional de Francia, París

ria, pero no todos la alcanzan, debido 
exclusivamente a su propia conducta. 
El Altísimo tiene presciencia de todas 
las cosas: conoce todos los destinos y 
todas las elecciones; pero eso no sig-
nifica que condicione por la fuerza las 
voluntades. Al emplear un lenguaje 
humano y cronológico, la Sagrada Es-
critura afirma que algunos son «borra-
dos del libro de los vivos» (Sal 68, 29), 
mientras que, en otros lugares, los «bo-

Sumario  Sumario



La historia  
de un monje rebelde

L
õ Hna. Adriana María Sánchez García

34      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Vidas de Santos  U

Devoto de la Virgen y amante de la pobreza,  
su vida estuvo marcada por una profunda  
humildad y confianza en la Providencia, que  
florecieron como fuente de tesoros  
para toda la cristiandad.

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

a historia de un monje rebelde, 
y ¡¿santo?! De hecho, no sólo 
uno, sino tres. Estos monjes 

protagonizaron una huida del monas-
terio, arrastrando a muchos tras ellos. 
¿Adónde? A refugiarse en un pantano 
y empezar todo de nuevo… «¡Qué lo-
cura!», se podría pensar. Sí, querido 
lector, esto es una santa locura, pues 
«lo necio de Dios es más sabio que 
los hombres; y lo débil de Dios es más 
fuerte que los hombres» (1 Cor 1, 25).

Un joven en busca de un ideal

Nacido en Inglaterra de sangre no-
ble, desde niño la educación de Esteban 
fue confiada al monasterio benedicti-
no de Sherborne. Se cree que no llegó 
a profesar los votos religiosos. Cuando 
alcanzó la edad madura, decidió dejar 
el claustro para proseguir sus estudios. 
Con ese propósito marchó a Escocia y 
luego continuó hasta París, donde, des-
pués de saturarse de las ciencias profa-
nas, se entregó a la búsqueda de la ver-
dadera sabiduría.

Buscándole un rumbo a su vida, 
emprendió una peregrinación a Roma 

con un compañero cuyo nombre la his-
toria no ha registrado. Ambos resol-
vieron no hablar durante el viaje, sino 
tan sólo recitar el salterio. Tras visitar 
innumerables iglesias y rezar ante las 
reliquias de los Apóstoles, volvieron a 
Francia, donde la Providencia les ha-
bía reservado algo.

Habiendo oído hablar del monaste-
rio de Molesmes y de la vida santa que 
ahí se llevaba, el corazón de Esteban 
se dirigió inmediatamente allí, deter-
minado a entregarse a Dios. Se imagi-
naba que su amigo también lo segui-
ría; sin embargo, sus aspiraciones eran 
otras. Al llegar al cenobio, fue acogido 
calurosamente por el abad Roberto y 
su prior, llamado Alberico, quienes se 
convertirían en compañeros insepara-
bles de Esteban.

Triste situación del 
monasterio de Molesmes

Fundada por el propio Roberto, Mo-
lesmes había adoptado la regla bene-
dictina, que se caracterizaba sobre todo 
por la alabanza a Dios y la austeridad de 
vida. No obstante, en la época en que 

Esteban entró, ya había comenzado una 
cierta decadencia… Poco a poco, crecía 
la ambición por las posesiones y men-
guaba el amor a la pobreza, legado del 
propio San Benito, llevando a los mon-
jes a desobedecer al abad.

Éste se oponía firmemente a tales 
innovaciones y, al constatar que los 
religiosos no deseaban vivir según el 
ideal de la fundación, decidió retirar-
se. Esteban, que también había perci-
bido la obstinación de sus hermanos de 
hábito, se encontró de repente privado 
de su guía espiritual y sin dirección, en 
el mismo monasterio donde esperaba 
realizar su vocación.

Alberico asumió el cargo de abad, 
secundado por Esteban, y ambos se 
esforzaron por continuar la tarea ini-
ciada por Roberto, pero en vano. En-
tonces decidieron dejar también el mo-
nasterio y comenzaron a vivir como 
ermitaños en una región cercana. Sin 
embargo, el papa Urbano II le pidió a 
Roberto que regresara a Molesmes, y 
los dos monjes lo siguieron.

Pero la mayoría de la comunidad no 
quería enmendarse. Junto con Alberi-

San Esteban Harding

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esadrianamariasanchezgarcia/


Marzo 2025      35

C
hr

is
to

ph
e.

Fi
no

t (
C

C
 b

y-
sa

 3
.0

)

co, Esteban elaboró   una lista de veinte 
irregularidades en el monasterio que 
representaban claras transgresiones a 
la regla de San Benito, como dispensas 
del trabajo manual, continuas visitas de 
nobles, comodidades y lujos incompati-
bles con el estado que voluntariamente 
habían abrazado. Todo esto hacía que 
llevaran una vida más propia de señores 
feudales que de religiosos. Con tal elen-
co en mano, Roberto intentó corregir a 
los monjes, mas éstos permanecieron 
recalcitrantes.

Citeaux, origen de una gesta

Al no haber otro remedio para tal si-
tuación a no ser una retirada, aquellos 
«tres monjes rebeldes» —como así fue-
ron inmortalizados en la famosa obra 
sobre su gesta, escrita por el P. Mary 
Raymond Flanagan, OCSO— se diri-
gieron al obispo de Lyon, acompañados 
por otros cuatro hermanos, y le pidieron 
permiso para fundar un nuevo monas-
terio, cuyo estilo de vida retomara la 
integridad y pureza primitiva de la re-
gla. Obtenida esa aprobación, catorce 
religiosos más se unieron a ellos y, el 21 
de marzo de 1098, la expedición partió 
hacia Citeaux —en adelante, Císter—,1 

una región salvaje e inculta en medio 
de un bosque deshabitado de Borgoña, 
más parecido a un pantano.

Con la autorización del señor de 
aquellas tierras, talaron los árboles de 
la zona y con la madera construyeron 
el nuevo monasterio, dedicado a la 
Santísima Virgen, como lo sería en 
adelante todas las casas fundadas por 
la reforma benedictina.

Un año transcurrió en paz bajo la di-
rección de Roberto, pero no estaba des-
tinado a ver todo el fruto de sus esfuer-
zos… Los monjes que habían dejado 
atrás lo reclamaban de vuelta, y el Papa 
manifestó su deseo de que reasumiera la 
abadía de Molesmes. Enteramente su-
miso, Roberto se despidió de su pequeño 
retoño, al que nunca volvería a ver. Mo-
riría once años después, habiendo vivido 
santamente bajo la regla infelizmente 
mitigada, contrariamente a sus anhelos, 
pero conforme a la voluntad de Dios.

Alegría en medio del 
rigor de la regla

Alberico fue elegido abad del Císter 
y Esteban prior. Pronto adoptaron un 
hábito blanco o grisáceo, que contras-
taba con el hábito negro de los benedic-

tinos, quizá para simbolizar la pureza y 
la alegría en medio de la penitencia.

La vida de los monjes no estaba he-
cha para todos… Se despertaban hacia 
la medianoche y ya no volvían a dor-
mir, alternando el canto de las horas 
del oficio con el trabajo manual nece-
sario para su sustento, durante el cual se 
entregaban a la meditación. Asistían a 
misa diariamente y tomaban únicamen-
te dos comidas —en los días de ayuno, 
sólo una—, que consistían en pan rudo, 
algunas verduras y una bebida rala. El 
abad, por su parte, debía comer con al-
gún pobre o peregrino que acudiera al 
monasterio en busca de alimento.

La jornada de un monje cistercien-
se transcurría en estricto silencio, ínti-
mamente unido a Nuestra Señora y en 
completo anonimato. Entre otras acti-
vidades, también copiaban manuscritos 
antiguos, y el propio San Esteban em-
prendió una revisión de la traducción 
latina de la Biblia a partir del hebreo.

San Esteban es elegido abad

En 1109, cinco años después de la 
fundación del Císter, murió Alberico,2 
y Esteban fue elegido por unanimidad 
como tercer abad del monasterio. Re-

Deseosos de retomar la pureza primitiva de la regla, los «monjes rebeldes» 
partieron hacia Citeaux, entonces una tierra inculta, más parecida a un pantano

Biblioteca de la abadía del Císter - Saint-Nicolas-lès-Cîteaux (Francia). En la página anterior, 
San Esteban Harding - Monasterio de Santa María la Real de la Oliva, Carcastillo (España)

Sumario  Sumario



36      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

uniendo a sus hermanos, les dirigió 
las siguientes palabras: «He perdido 
no sólo a un padre y a un pastor, sino 
a un amigo, un compañero de armas, 
un atleta sin igual en los combates de 
Dios. […] Habiendo vuelto a Dios, he 
aquí que permanece unido a nosotros 
por un vínculo de un inseparable afec-
to. ¿Por qué llorarlo? […] No lloremos 
al soldado que descansa en la victoria, 
sino que lloremos sobre nosotros, que 
aún luchamos en el combate».3

Su primer acto fue, al parecer, cor-
tar todo sustento y protección terrenal 
al monasterio, prohibiendo que los no-
bles que acudían a la iglesia del Císter 
durante las festividades litúrgicas lo hi-
cieran acompañados de sus cortes, cuyo 
mundanismo contrastaba bastante con el 
ideal de austeridad de ese claustro. Sin 
embargo, a pesar de tan drástica medi-
da, no perdió el favor de quienes querían 
ayudarlos por verdadero amor a Dios.

Transcurrido sólo un año en su nue-
vo cargo, el hambre se hizo sentir en el 
monasterio. Un día, el monje proveedor 
buscó a San Esteban para informarle 
que se les habían acabado los alimen-
tos. Ambos, cada uno por su lado, salie-
ron a pedir limosna. El primero parecía 
haber tenido éxito, pero lo que había 
conseguido venía de un sacerdote que 
el abad sabía que era simoníaco… In-
mediatamente le ordenó que devolviera 
todas las provisiones y que confiara en 
el auxilio de la Providencia. Su rectitud 
no tardó en verse recompensada: pocos 
días después llegó la ayuda a las puertas 
del monasterio, sin que se conociera el 
origen de tal beneficio.

En otra ocasión, envió a dos monjes 
a la aldea de Vézelay a comprar tres 
carretas de alimentos, ropa y otras pro-
visiones, con tan sólo tres denarios que 
había encontrado en el monasterio… 
Confiados en la orden de Esteban, se 
pusieron en marcha. Por el camino 
oyeron hablar de un hombre moribun-
do que quería ayudar a los pobres, para 
reparar sus faltas y descansar en paz. 
Éste ordenó que compraran todo lo que 
necesitaban, y regresaron al Císter con 

las tres carretas rebosantes de víveres, 
cada una tirada por tres caballos. Desde 
ese acto de supremo abandono y con-
fianza en la Providencia, ya nunca ce-
saron las limosnas de almas generosas.

Una prueba aún más dura

Sin embargo, las penurias materiales 
no fueron las peores pruebas que tu-
vieron que enfrentar los residentes del 
Císter. Desde su fundación, solamente 
un novicio había llamado a las puertas 
del monasterio deseando ingresar allí. 
Y, con el paso de los años, no era raro 
que las campanas sonaran interrum-
piendo el canto del oficio para que los 
monjes acudieran al lecho de hermanos 
moribundos: «Las cruces y las tumbas 
silenciosamente se multiplicaban […] 
en el cementerio, y seguían sin llegar 
novicios que ocuparan los asientos va-
cíos de los que habían muerto».4

Esteban temía por la continuidad de 
la institución naciente y, mientras asistía 
a otro más que moría, le pidió que tras 
su muerte regresara para decirle si el mo-
nasterio era del agrado de Dios y a qué 
se debía la falta de vocaciones. El monje 
así lo prometió y entregó su alma a Dios.

Pocos días después, Esteban se en-
contraba en el campo cuando de repen-
te se le acercó el monje recién fallecido, 
quien le reveló que se había salvado gra-
cias al estado de vida que había abra-
zado, bajo la dirección del santo abad, 
y que su obra era agradable a Dios. En 
cuanto a la falta de monjes, le aseguró 
que ese dolor pronto se transformaría 
en alegría. La afluencia de vocaciones 
sería tal que los religiosos se verían 
obligados a exclamar con Isaías: «Este 
lugar es estrecho para mí, hazme sitio 
para establecerme» (49, 20). Y Esteban, 
por su parte, respondería con el profe-
ta: «¿Quién me engendró a éstos? Si yo 
no tengo hijos y soy estéril; si he estado 
desterrada y repudiada, ¿quién me los 
ha criado? Me habían dejado sola, ¿de 
dónde salen éstos?» (49, 21).

Aún sumiso a su abad en la tierra, el 
monje —ya partícipe de la eterna bien-
aventuranza— le rogó su bendición, 

alegando que no podía marcharse sin 
permiso para ello. Esteban le dio la ben-
dición y desapareció. Quince años de 
aparente esterilidad estaban a punto de 
llegar a su fin.

Nuevo florecimiento

Comenzaba el año de 1113 y he aquí 
que, un día de abril, el monje porte-
ro corrió jadeante hacia San Esteban 
para comunicarle un hecho inaudito: 
¡treinta y un caballeros pedían ser ad-
mitidos en el monasterio! En efecto, 
allí estaba Bernardo de Fontaine5 —el 
futuro santo de Claraval y gloria de la 
Orden del Císter, cuyas obras serían 
aún mayores que las de sus fundadores 
(cf. Jn 14, 12)— acompañado de treinta 
parientes y amigos que había arrastrado 
consigo para abrazar la santidad.

La promesa empezaba a cumplirse: 
«Esa entrada masiva, en ese terrible 
monasterio, de la flor de la juventud 
borgoñesa fue como una tronada. A la 
estupefacción le siguió el entusiasmo, y 
al entusiasmo, la emulación. No pasaba 
una semana sin que algún caballero le 
suplicara a Esteban que lo consagrara a 
Cristo».6

En un corto período de dos años, 
se fundaron cuatro nuevos monaste-
rios: La Ferté, Pontigny, Morimond y 
Claraval; las llamadas afiliaciones del 
Císter, a partir de las cuales florecería 
la orden. A cada comunidad eran en-
viados doce monjes, número represen-
tativo del Colegio Apostólico. ¿Quién 
sería el abad de la más reciente funda-
ción? Para sorpresa de todos, Esteban 
eligió a Bernardo, que sólo tenía 25 
años y acababa de salir del noviciado, 
pero que pronto se convertiría en una 
lumbrera para toda la cristiandad.

En 1118 había un total de nueve aba-
días cistercienses, y al final de la vida 
de San Esteban ya se habían fundado 
noventa casas de la orden, entre ellas 
una en Inglaterra, país natal de nuestro 
santo, así como numerosos conventos 
femeninos. Pero ¿cómo garantizar la 
unidad de ideales y objetivos entre to-
dos, a pesar de la distancia?

Sumario  Sumario



Marzo 2025      37

﻿1 Abreviación de Cistercium, 
la antigua población romana 
de Citeaux, en latín, de donde 
toma el nombre en español el 
monasterio.

﻿2 Para saber más sobre la vida de 
San Alberico, véase: Tonio-

lo Silva, Luis Felipe Marques. 
«Líder de una rebelión mona-
cal». In: Heraldos del Evange-
lio. Madrid. Año xxi. N.º 234 
(ene, 2023), pp. 28-31.

﻿3 Gobry, Iván. Les moines en Oc-
cident. Cîteaux. Paris: Fran-

çois-Xavier de Guibert, 1997, 
t. v, p. 46.

﻿4 Dalgairns, J. B. Life of Saint 
Stephen Harding, Abbot of Ci-
teaux and Founder of the Cis-
tercian Order. London: Art and 
Book, 1898, p. 104.

﻿5 Para saber más sobre San Ber-
nardo, véase: Morazzani Ar-
ráiz, ep, Pedro Rafael. «Monje, 
místico y profeta». In: Heraldos 
del Evangelio. Madrid. Año iv. 
N.º 37 (ago, 2006), pp. 22-25.

﻿6 Gobry, op. cit., p. 55.

San Esteban determinó que cada año 
los abades se reunieran para tratar los 
asuntos de sus respectivos monasterios, 
con el fin de mantener la cohesión de la 
naciente orden; además, debían visitar 
anualmente la abadía madre, el Císter, 
y cada abad de las cuatro primeras ca-
sas —las «hijas mayores»— debía visi-
tar a las nacidas de ella, constituyendo 
así una interconexión entre todas como 
miembros de un solo cuerpo. Esteban 
redactó también, en 1119,  la Charta 
Charitatis —una recopilación de los 
estatutos y normas que todas las aba-
días debían seguir, fundada en la ley de 
la caridad—, aprobada por el papa Ca-
lixto II en diciembre de ese mismo año.

Muerte de Esteban y frutos 
de la Orden del Císter

Esteban, considerado oficialmente 
el fundador de los cistercienses, había 
vivido en el recogimiento y la soledad 
del Císter desde su llegada allí, habien-
do salido sólo cinco veces y por asuntos 
importantes relacionados con la orden.

Al final de su vida, había quedado 
ciego y pensó que lo mejor era elegir un 
sucesor. Fue escogido un monje llama-
do Guy, que gozaba de buena reputa-
ción; pero ésta no era más que mera fa-
chada. Mientras los monjes le prestaban 
obediencia, Esteban vio que un espíritu 
maligno entraba en el abad recién elec-
to, pero no pudo decir nada. Únicamen-
te le quedaba rezar…

Al cabo de menos de un mes, la 
indignidad de Guy se hizo evidente a 
los ojos de todos y fue destituido de su 
cargo. Reunido otro capítulo, eligieron 
a Raynard, uno de los primeros com-
pañeros de San Bernardo y amigo des-
de entonces de San Esteban. La orden 
estaba en buenas manos.

En su lecho de muerte, cuando le 
aseguraron que podía marchar en paz 
al Cielo, el santo abad respondió con 
toda humildad que iba a Dios temero-
so de no haber hecho ningún bien en la 
tierra, esperando haber sacado algún 
provecho de la gracia que la Providen-
cia había puesto en él. Y así entregó su 
alma el 28 de marzo de 1134.

Muy pronto, los abades cistercien-
ses serían elegidos obispos de las re-
giones donde se encontraban y con-
vocados a participar en los concilios 
de la Iglesia; influirían incluso en la 
orden militar de los templarios, cuya 
regla fue escrita por San Bernardo, 
y en la de Calatrava, fundada por un 
«monje blanco», como solían llamar-
los. A partir de un único monasterio 
erigido en un pantano de Francia, la 
gran Orden del Císter se extendería 

por todo el orbe, llegando a tener, en 
su apogeo, setecientos treinta monas-
terios masculinos y femeninos. De 
ella surgiría siglos más tarde la Trapa, 
que adoptaría un estilo de vida aún 
más riguroso.

Numerosos santos, místicos y doc-
tores constituyen hoy la gloria del Cís-
ter, como San Bernardo, el cantor de la 
Virgen, y sus hermanos; Santa Lutgarda, 
Santa Gertrudis y Santa Matilde, confi-
dentes del Sagrado Corazón de Jesús; 
San Elredo de Rielvaux y San Guillermo 
de Saint-Thierry, autores espirituales; 
entre muchos otros bienaventurados.

Como una pequeña chispa capaz de 
incendiar todo un bosque, San Esteban 
Harding actuó sobre la cristiandad sin 
salir del Císter. Quizá él mismo no sea 
tan conocido como los innumerables 
frutos que surgieron de su fidelidad. 

Desde un monasterio en Francia, la Orden del Císter se extendería  
por todo el mundo, contando en sus filas con numerosos  

santos, místicos, doctores, prelados y Papas

San Esteban recibe a San Bernardo y sus compañeros en el Císter -  
Iglesia de San Sacerdote de Limoges, Sarlat (Francia)

W
ol

fg
an

g 
S

au
be

r 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario



Alma de contrastes armónicos

õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

A

38      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Doña Lucilia  U

Una casual secuencia de fotografías de familia ha legado a la 
posteridad la oportunidad de analizar distintos matices del espíritu 
de Dña. Lucilia, un precioso testimonio que nos revela un alma 
templada en la virtud y el sufrimiento, capaz de armonizar en sí 
dolor, alegría, perplejidad, confianza, abandono, resignación…

causa de su grandeza de alma 
Dña. Lucilia se adaptaba con 
facilidad a la voluntad de los 

otros. Nada había que pudiese per-
turbar su ordenado equilibrio in-
terior. Hacía recordar ciertos ríos, 
de la cuenca del Amazonas, tan 
característicamente brasileños: 
tranquilos en su lecho, envuelven 
y cubren en su inmensa serenidad 
los obstáculos surgidos a lo largo 
de su curso.

Paz de alma ante los 
mayores reveses

Los que convivieron más de cer-
ca con Dña. Lucilia nunca notaron 
en ella un movimiento de impa-
ciencia, por mínimo que fuese.

Si la vida le deparaba algún gra-
ve revés, como lo fue el incendio de 
uno de sus inmuebles, o la enfer-
medad que la aquejaba con agudos 
dolores, su confianza en la Provi-
dencia le proporcionaba el consue-
lo para mantener la paz interior sin 
afligirse por el futuro. E incluso en 
el gobierno de la casa, nunca per-
mitía que los diminutos —y con 

la superficie cristalina de un lago de 
montaña.

Su hijo, que la acompañó de cerca 
hasta el final de sus días, pudo afir-
mar sin recelo: «En sesenta años de 
convivencia con mi madre, jamás 
he visto que tuviera un capricho».

¡Cuánta renuncia de sí misma, 
cuánto dominio de la voluntad no 
le fue necesario, durante su larga 
existencia, para que alguien pu-
diese hacer de ella ese comentario 
tan simple, pero testimonio de tan 
gran equilibrio de alma!

Tres fotografías, tres 
aspectos de alma

A partir del día en que Dña. Lu-
cilia alcanzó los 80 años, sus virtu-
des se hicieron aún más notorias a 
los ojos de quienes habían tenido la 
gracia de observarla.

Examinando los diversos aspec-
tos de su matizada alma, podemos 
decir que tal vez los más bellos eran 
armónicamente opuestos: por un 
lado, su gran bondad, que traslucía 
en su trato afable, siempre dispues-
ta a inclinarse sobre los demás para 

En esta página y la siguiente, Dña. Lucilia  
el 4 de febrero de 1956

En su conjunto se nota el deseo de agradar a 
los circundantes, como sólo ella sabía hacerlo

frecuencia absorbentes— problemas 
domésticos turbasen su espíritu, man-
teniéndose siempre tranquila como 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Marzo 2025      39

hacerles el bien; por otro, su firmeza, 
seriedad e inquebrantable fidelidad al 
modo de ser católico. Todas estas cua-
lidades las tomaba del divino Maestro.

Por una providencial circunstancia, 
tres fotografías sacadas el día del cum-
pleaños de su biznieto, el 4 de febrero 
de 1956 —y, por tanto, poco antes del 
suyo—, nos muestran esos magníficos 
aspectos de su alma. En aquella oca-
sión, la encontramos en casa de su nie-
ta, María Alice.

Distensión en medio de 
una vida de cruces

En la primera fotografía podemos 
ver a Dña. Lucilia tomando por el brazo 
al pequeño Francisco Eduardo. Es de 
las pocas que la retratan conversando. 
Se ve tan comunicativa que da casi la 
impresión de tener movimiento. Su mi-
rada es expresiva, y en su conjunto se 
nota el deseo de agradar a los circun-
dantes, como sólo ella sabía hacerlo.

Sin embargo, su fisonomía es la de 
quien vive un paréntesis de alegría y 
de distensión en medio de una vida en 

la que no faltan las cruces. Aquellos 
80 años, para quien había pauta-
do su existencia por la fidelidad a 
Nuestro Señor Jesucristo, no po-
dían dejar de ser un largo vía cru-
cis. ¡Cuántos recuerdos de todo tipo 
no habrán pasado por la mente de 
Dña. Lucilia aquel día!

La firmeza de una contemplativa 
en una sociedad decadente

La segunda fotografía muestra 
otro estado de espíritu de ella. Su 
mirada profunda y pensativa está 
fija considerando horizontes ele-
vados, en el límite de los cuales se 
encuentra Dios. Se diría que es una 
contemplativa, que vive en la clau-
sura bendita de su monasterio, con-
centrada solamente en los asuntos 
celestiales. Pero no. Enmarcando esa 
mirada vemos la fisonomía de una 
tradicional dama paulista que vive la 
vida de sociedad, en pleno siglo xx.
En su porte trasluce también un ca-

rácter asertivo. La forma como cierra 
los labios es de quien serenamente 
afirma que no cede en nada, no re-
cula ni transige en materia de princi-
pios, ni para conseguir una sonrisa. 
El camino ha sido elegido y está de-
cidida a seguirlo hasta el final.

Es la misma actitud de alma que 
está presente en las fotografías que 
le hicieron en otras ocasiones, y no-
tablemente en las de París. Forman 
una colección en la que queda pa-
tente la gran continuidad psicológi-
ca de su vida, que ninguna vicisitud 
ha sido capaz de alterar.

Muchos años después de la muer-
te de Dña. Lucilia, su hijo rememo-
raría con añoranzas aquel día, al co-
mentar los recuerdos que la segunda 
fotografía le traía:

«Varias veces en mi vida la vi 
perpleja, con algo de esa fisonomía. 
Mantenía el semblante inmóvil, sin 
fruncir el ceño, la mirada fija en un 
punto indefinido y como ausente 
de su propio rostro, meditando. Era 
señal de que alguna preocupación 

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Mirada profunda y firme, fija en la 
consideración de horizontes  

elevados, en el límite de los cuales  
se encuentra Dios

Complacencia por tener en los brazos  
a un biznieto a quien podía  

envolver con toda la protección de  
su acogedor afecto

tomaba su espíritu, y con calma se pre-
guntaba cómo actuar.

»Cuando creía que sus aprensiones 
se confirmaban, se entregaba resigna-
da y con confianza en las manos de 
Dios. En esas ocasiones, lo que más 
admiraba de ella era la calma en medio 
de la aprensión».

Afecto y complacencia

La última de las fotografías consti-
tuye una interesante prueba de la bien-
querencia de Dña. Lucilia, cualidad de 
alma que tanto marcó su existencia.

Además de su elevada distinción, se 
nota una gran complacencia en su fiso-
nomía por tener en los brazos a un biz-
nieto a quien podía envolver con toda la 
protección de su acogedor afecto. 

Extraído, con pequeñas 
adaptaciones, de:  

Doña Lucilia.  
Città del Vaticano-Lima: 

LEV; Heraldos del Evangelio,  
2013, pp. 537-542.

Sumario  Sumario



40      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Heraldos en el mundo  U

Ecuador – La imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María visitó la parroquia de San Juan Bosco, de la ciudad 
de Cuenca, con motivo de las celebraciones navideñas. Después de la coronación de la Santísima Virgen, los fieles 
pudieron acercarse para hacerle sus peticiones.

Fo
to

s:
 E

m
ili

o 
P

áe
z

Fo
to

s:
 E

ric
 S

al
as

España – El 26 de enero, los Heraldos del Evangelio presentes en la nación española se reunieron en la basílica 
de Nuestra Señora del Pilar, de Zaragoza, para una santa misa celebrada en el altar mayor. Posteriormente, todos 
se dirigieron en procesión a la capilla de la Santísima Virgen para hacerle una ofrenda floral.

Fo
to

s:
 A

nt
on

io
 R

os
si

ni

Italia – Con ocasión del centenario de la parroquia de San Hilario, de la ciudad de Malcontenta, de la 
jurisdicción del Patriarcado de Venecia, los Heraldos del Evangelio participaron en la procesión y celebración 
eucarística, presidida por Mons. Francesco Moraglia, arzobispo y patriarca de Venecia.

Sumario  Sumario



Marzo 2025      41

Paraguay – Con gran alegría, el 22 de diciembre el órgano de la iglesia de la Madre del Buen Consejo, de Ypacaraí, 
fue bendecido durante la santa misa, a la que le siguió un concierto inaugural (fotos 1 a 3). Con ocasión de la 
solemnidad de la Epifanía, los Heraldos del Evangelio animaron la solemne eucaristía en el Santuario Nacional de 
Nuestra Señora de los Milagros, de Caacupé, presidida por el P. Kirthan Blasius Carlo, EP (fotos 4 a 6).

Fo
to

s:
 L

ea
nd

ro
 S

ou
za

Brasil – El 28 de enero, memoria litúrgica del Doctor Angélico, Mons. Benedito Beni dos Santos, obispo emérito 
de Lorena, impartió la lección inaugural de apertura del año académico del Instituto Teológico Santo Tomás de 
Aquino y del Instituto Filosófico Aristotélico-Tomista. A continuación, el prelado presidió una solemne eucaristía, a 
la que asistieron profesores y alumnos.

Fo
to

s:
 F

ed
er

ic
o 

M
on

zó
n

Fo
to

s:
 @

tu
pa

sy
ca

ac
up

e

A
le

ss
an

dr
o 

Ti
so

1

4 5

32

6

Sumario  Sumario



D

42      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Brasil – En enero, los cooperadores de los Heraldos del Evangelio del entorno de Piraquara se reunieron para un 
encuentro de formación en la casa de los heraldos, con el P. Rodrigo Fugiyama Nunes, EP. Además de las charlas, 
los presentes pudieron participar en la santa misa en la iglesia de Nuestra Señora del Buen Consejo.

Fo
to

s:
 W

ill
ia

n 
D

ro
bo

t
Fo

to
s:

 C
és

ar
 G

al
ar

za
Fo

to
s:

 J
ua

n 
Fo

re
ro

República Dominicana – Con motivo de las festividades de Nuestra Señora de Altagracia, Madre y protectora 
del pueblo dominicano, los Heraldos del Evangelio participaron en la solemne procesión por el centro histórico de 
la capital, Santo Domingo (fotos 1 a 3). En enero, la parroquia de San Juan Bosco, de Jarabacoa, recibió la visita 
de la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María (foto 4), que también estuvo en el Centro Geriátrico 
Margarita Herrera, de la misma ciudad, derramando sus bendiciones (foto 5).

1

4

2 3

5

Sumario  Sumario



D
¡Los Reyes Magos dejaron sus regalos!

Fo
to

s:
 J

os
é 

Q
ui

nt
an

ill
a 

Fo
to

s:
 G

io
va

nn
a 

Fu
rlo

tti
Fo

to
s:

 E
ric

 S
al

as
Fo

to
s:

 X
av

ie
r 

Ja
co

b

1

3

6

10 11

7 8

9

4 5

2

Jo
sé

 Q
ui

nt
an

ill
a

G
io

va
nn

a 
Fu

rlo
tti

Ia
n 

N
or

m
an

 (
C

C
 b

y-
sa

 2
.0

)

espués de dejar oro, incienso y mirra a los pies del Niño 
Jesús (cf. Mt 2, 11), los Reyes Magos, procedentes del 

lejano Oriente, llevaron juguetes, ropa y alimentos a los niños 
necesitados de las localidades de Santa Elena (fotos 1 a 3), mu-
nicipio de Barillas, y de El Colorado (fotos 4 a 6), municipio 

de San José Pinula, ambas de Guatemala. También distri-
buyeron sus ofrendas en la casa de los heraldos del 
municipio madrileño de Sevilla la Nueva ( fotos 7 y 
8), España, y en la iglesia de la Madre del Buen 
Consejo, de Ypacaraí (fotos 9 a 11), Paraguay.

Sumario  Sumario



õ P. Carlos Javier Werner Benjumea, EP

L

Ganar primero, 
combatir después

44      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Espiritualidad católica  U
Jo

se
fe

rr
ec

la
uz

el
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

a vida del hombre en la tierra, 
desde que abrimos los ojos a este 
mundo hasta que se cierran tras 

el último embate, siempre ha sido y 
siempre será, nos guste o no, una lucha 
constante. Y la razón de esta lucha es la 
única enemistad establecida por Dios: 
«Pongo hostilidad entre ti y la mujer, 
entre tu descendencia y su descenden-
cia; ésta te aplastará la cabeza cuando 
tú la hieras en el talón» (Gén 3, 15).

Si queremos formar parte de los 
gloriosos vencedores, de los soldados e 
hijos de la Santísima Virgen, cuya vic-
toria ya está sellada por Dios, hemos de 
perseverar con valentía y afrontar cada 
día una feroz batalla, que se libra sobre 
todo en nuestro interior. En contraparti-
da, a los cobardes, hijos de la serpiente, 
«les tocará en suerte el lago que arde 
con fuego y azufre» (Ap 21, 8).

En el combate convencional entran 
en juego numerosos factores que de-
terminan el resultado final, como la 
diplomacia, el entrenamiento, la lo-
gística, la estrategia, las condiciones 
meteorológicas, los accidentes geográ-

ficos... Se trata de una enorme y com-
pleja conjugación, cuyo éxito requiere 
experiencia y perspicacia.

Ahora bien, muchas de las leyes 
de la guerra son aplicables a nuestra 
lucha espiritual, pues, en su sentido 
abstracto, la estrategia fundamental 
es la misma. Por lo tanto, puede ser 
esclarecedor e instructivo considerar 
algunas máximas militares desde esta 
perspectiva.

El arte de la guerra espiritual

En el opúsculo titulado El arte de la 
guerra, el destacado estratega y literato 
chino Sun Tzu nos legó esta frase: «Co-
noce al enemigo, conócete a ti mismo, y 
tu victoria nunca se verá amenazada».1 
Trasladando esta enseñanza al ámbito 
espiritual, una instrucción clara acerca 
de las seducciones del demonio y de las 
flaquezas habituales de la naturaleza 
humana será una excelente estrategia 
para mantenernos en estado de gracia.

Clausewitz también dice que la gue-
rra es «un acto de fuerza para obligar 
a nuestro adversario a hacer nuestra 

voluntad».2 En la batalla de la vida in-
terior, nuestro peor enemigo es la ley de 
la carne que, en nosotros, lucha contra 
la ley del espíritu (cf. Rom 14, 23); y 
todo nuestro éxito consiste en que la vo-
luntad del espíritu luche contra la de la 
carne y la obligue a hacer su voluntad.

Estableciendo diversos paralelis-
mos de este tipo, los Padres y doctores 
de la Iglesia nos han transmitido valio-
sas enseñanzas a lo largo de los siglos. 
El gran San Francisco de Sales llevó 
consigo durante décadas un libro que 
le ayudó enormemente a comprender 
el arte de la guerra sobrenatural. Se 
trata del manual Combate espiritual, 
del sacerdote teatino Lorenzo Scupoli. 
Lo recomendaba enfáticamente a to-
dos los que estaban bajo su dirección, 
asegurándoles que por este medio ob-
tendrían la verdadera paz, confirman-
do así el antiguo adagio romano: Si vis 
pacem, para bellum —Si quieres la 
paz, prepárate para la guerra.

Una de las mejores enseñanzas de 
esa obra, que el santo obispo de Gi-
nebra adoptó como propósito de vida, 

El arte de la guerra, con sus tácticas y secretos, 
puede aplicarse con gran provecho al progreso de 
nuestra alma, disputada constantemente  
por el Cielo y el Infierno…  
¿Cuál es nuestro papel en esta batalla?

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/escarlosjavierwernerbenjumea/


Cuántas batallas 
espirituales no 
ganaríamos si, al 
comienzo del día, 
asumiéramos una 
actitud vigilante 
sobre nosotros mismos

Marzo 2025      45

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

es lo que hoy conocemos como exa-
men de previsión, una estrategia que 
parece basarse en un principio de sa-
biduría universal claramente discer-
nido incluso por los pueblos paganos, 
como puede constatarse en la regla 
predicada en el Japón de antaño a los 
samuráis: «Ganar primero, combatir 
después».3

Esta sentencia subraya la impor-
tancia fundamental de la preparación 
para la lucha, que se comprende mejor 
ejercitando la imaginación.

Comandando con sabiduría 
a un ejército…

Imaginemos, pues, que se nos en-
carga dirigir una guerra, preferible-
mente en una época anterior a la nues-
tra, cuando los campos de batalla aún 
se adornaban con los esplendores de la 
heráldica, espadas relucientes y ban-
deras desplegadas; sobre todo cuando 
todavía existía el honor. Estamos en 
los albores de una contienda decisiva y 
ya divisamos las tropas enemigas.

Supongamos que, sabiamente, nos 
hemos preparado con suficiente ante-
lación para el momento del enfrenta-
miento. Procuramos conocer bien al 
adversario, estudiando sus tácticas, sus 
puntos débiles y fuertes, hasta que so-
mos capaces de prever todos sus movi-
mientos. Conociéndonos también a no-
sotros mismos, nuestras limitaciones y 
flaquezas, nos esforzamos por equipar 
a nuestro ejército con las mejores armas 
y municiones, sin olvidarnos nunca de 
valernos de la diplomacia para poner en 
acción a amigos y aliados.

Con ojos y oídos atentos, recorremos 
el campo de batalla, sondeando cual-
quier movimiento enemigo; y una vez 
que despunta la luz del sol, avanzamos 
llenos de ánimo, coraje y amor por el 
ideal que defendemos. ¿Qué posibili-
dades hay entonces de que seamos de-
rrotados? Las hay, es cierto; pero ¡cuán 
menores y menos probables que si no 
nos hubiéramos preparado!

¿Cómo aplicamos ese principio pre-
ventivo a nuestra vida espiritual?

… y a nuestra alma 
hacia la victoria

Mucho se ha ensalzado la impor-
tancia del examen de conciencia dia-
rio, que en el ámbito militar equivale 
a hacer un balance de la batalla: contar 
los muertos y heridos, evaluar el terre-
no conquistado o perdido, analizar los 
errores cometidos, tomar las medidas 
logísticas pertinentes ante el material 
desaparecido o dañado. Sin duda, algo 
muy necesario. Pero ¿cuántas batallas 
habríamos ganado y cuántas pérdidas 
habríamos evitado si, desde el inicio 
del día, hubiéramos asumido una acti-
tud de vigilancia?

El P. Lorenzo Scupoli explica muy 
bien cómo tiene que ser esa disposi-
ción: «[Debes] recogerte dentro de ti 
mismo, a fin de examinar con cuidado 
cuáles son ordinariamente tus deseos 
y tus aficiones, y reconocer cuál es 
la pasión que reina en tu corazón; y a 
ésta particularmente has de declarar la 
guerra como a tu mayor enemigo».4

Hecho esto, «la primera cosa que 
debes hacer cuando despiertas es abrir 
los ojos del alma, y considerarte como 
en un campo de batalla en presencia de 
tu enemigo y en la necesidad forzosa, o 
de combatir, o de perecer para siempre. 
Imagínate que tienes delante de tus ojos 
a tu enemigo; esto es, al vicio o pasión 
desordenada que deseas domar y ven-
cer, y que este monstruo furioso viene 
a arrojarse sobre ti para oprimirte y 
vencerte. Represéntate al mismo tiem-
po que tienes a tu diestra a tu invenci-

Escena militar del Antiguo Régimen - 
Museo de Historia Militar, Viena. En la 
página anterior, «Regimiento Lusitania 

1744», de José Ferre Clauzel

ble capitán Jesucristo, acompañado de 
María y de José, y de muchos escua-
drones de ángeles y bienaventurados, 
y particularmente del glorioso arcángel 
San Miguel».5

Con estas disposiciones, tendremos 
muchas más probabilidades de vencer 
las tentaciones y progresar en la vir-
tud. Al fin y al cabo, «más vale preve-
nir que lamentar», nos advierte el co-
nocido refrán. Y ése es el significado 
profundo de las palabras del samurái: 
«Ganar primero, combatir después».

Algunos consejos más de la guerra

Una vez iniciado el enfrentamiento, 
conviene no olvidarnos del principio 
de San Ignacio del agere contra, que 
consiste en atacar nuestros defectos 
tratando de amar la virtud opuesta y 
esforzándonos por practicarla con la 
ayuda de la gracia. Así pues, si es la 
soberbia la que grita con más furia en 

Sumario  Sumario



Todo cristiano 
dispone de una  
fuente inagotable  
de coraje, un 
manantial que 
restaura todas las 
energías: la oración

46      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

nuestro interior, admiremos en 
el prójimo los dones de Dios y 
esforcémonos por no excusarnos 
cuando suframos humillaciones. 
Habremos usado un arma mortí-
fera contra ese vicio.

Ahora bien, puede ocurrir que, 
para causar confusión, el demo-
nio nos ataque con tentaciones 
distintas de las que nos hemos 
propuesto combatir a lo largo del 
día. El P. Scupoli nos lo advierte: 
«Si el maligno espíritu, hacien-
do diversión, te asaltare por otra 
pasión o vicio, deberás entonces 
acudir sin tardanza a donde fue-
re mayor y más urgente la ne-
cesidad, y volverás después a tu 
primera empresa».6 Del mismo 
modo que en un campo de batalla 
convencional un cambio inespe-
rado puede requerir en cualquier 
momento que el general tome 
decisiones osadas, astutas y segu-
ras, así también el alma debe estar 
siempre vigilante y flexible ante cual-
quier embate repentino e imprevisto.

Nada podemos sin la 
ayuda del Cielo

Ante este desafiante panorama, es 
natural que —concebidos como somos 
en pecado original— nos sintamos im-
potentes y temerosos…

Pero ¡que nadie se desanime! Todo 
cristiano tiene a su disposición una fuen-
te inagotable de coraje, un manantial 
cristalino que restaura todas las energías, 
un tesoro del que siempre puede sacar, 
sin mérito alguno, las gracias, el socorro 
y los milagros que necesite: la oración. 
Sin el auxilio divino, nunca lograremos 
ningún éxito en la conquista del Cielo.

Si el Señor no nos sostuviera en todo 
momento con gracias sobreabundantes, 

Th
ia

go
 T

am
ur

a

﻿1 Tzu, Sun. El arte de la guerra. 
2.ª ed. Madrid: Fundamentos, 
1981, p. 84.

﻿2 Clausewitz, Carl von. On war. 
Princeton: Princeton  University 
Press, 1989, p. 75.

﻿3 Tsunetomo, Yamamoto. Ha-
gakure. Le livre du samouraï. 
Noisy-sur-École: Budo Édi-
tions, 2014, p. 193.

﻿4 Scupoli, cr, Lorenzo. Com-
bate espiritual. Barcelona: Li-

brería Religiosa, 1850, t. i, 
pp. 94-95.

﻿5 Idem, pp. 89-90.
﻿6 Idem, p. 95.
﻿7 Idem, pp. 91-92.

﻿8 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
Conferencia. São Paulo, mayo 
de 1959.

caeríamos mil veces en los abismos 
más profundos del pecado y seríamos 
capaces de cometer los crímenes más 
execrables. Y resbalaríamos tanto más 
fácilmente cuanto más confianza tu-
viéramos en nuestra imaginaria virtud. 

No obstante, si somos siempre 
conscientes de esta realidad y es-
tamos libres de toda presunción, 
construiremos sobre la roca de la 
humildad un baluarte inexpug-
nable.

No nos atrevamos nunca a 
entrar en la lucha sin pedir an-
tes, como grito de guerra, lo que 
se canta en el Te Deum: «Dig-
nare, Domine, die isto sine pec-
cato nos custodire —Dígnate, 
Señor, en este día, guardarnos 
del pecado».

Donde concluye el P. Scupo-
li: «Aunque seas flaco y estés 
mal habituado, y tus enemigos 
te parezcan formidables por su 
número y por sus fuerzas, no 
temas; porque los escuadrones 
que vienen del Cielo para tu so-
corro y defensa son más fuertes 
y numerosos que los que envía 
el Infierno para quitarte la vida 
de la gracia. El Dios que te ha 

criado y redimido es todopoderoso, y 
tiene sin comparación más deseo de 
salvarte que el demonio de perderte».7

¡Ánimo, fuerza y resolución!

«La vida del católico es una lucha 
perpetua. Si no hay lucha es señal de que 
la derrota ha comenzado. […] Quien 
quiera vivir sin preocupaciones en la 
virtud ya la ha abandonado y está fuera 
de ella, pues en la sustancia de la virtud 
está ese deseo de lucha y de cruz»,8 afir-
mó una vez nuestro maestro espiritual, 
el Prof. Plinio Corrêa de Oliveira.

Así que no seamos desertores: lan-
cémonos a la lid con fuerza y   resolu-
ción, que de la incesante guerra contra 
nuestras malas tendencias y hábitos 
viciosos nacerá finalmente la victo-
ria. 

Capilla de la Madre del Buen Consejo - Casa madre 
de los Heraldos del Evangelio, São Paulo

Sumario  Sumario



G

E

u  ¿Sabías…  U

… que la casa donde «el Verbo se hizo carne»  
todavía existe?

racias a una remota tradición, a an-
tiguos manuscritos y a recientes es-

tudios arqueológicos, hoy sabemos más 
sobre la casa de Nazaret —el lugar don-
de la Santísima Virgen vivió desde su in-
fancia y recibió el anuncio del arcángel 
San Gabriel—, que fue milagrosamente 
transportada por ángeles durante la inva-
sión musulmana de Palestina, en 1291. 
La Santa Casa, como acabó siendo co-
nocida, apareció primero en Iliria —en 
la región noroccidental de los Balca-
nes— y tres años más tarde en la ciudad 
italiana de Loreto, que por entonces for-
maba parte de los Estados Pontificios.

La construcción original consta-
ba de tres paredes edificadas delante 
de una pequeña cueva, que ejercía de 
cuarta pared y sitio de almacenamiento 
de la vivienda, conforme el estilo de la 

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

C
on

ra
d 

Fe
rn

an
de

s

época. En Loreto se encuentran las tres 
paredes de piedra que, según rigurosos 
estudios arqueológicos de la década de 

… por qué los evangelistas están representados 
por cuatro seres vivos?

n torno a cuatro figuras enigmáti-
cas, frecuentemente esculpidas o 

pintadas en las iglesias, surgen a menu-
do algunas preguntas: ¿Qué significan 
esos misteriosos seres? ¿Cuál es su rela-
ción con los autores de los santos evan-
gelios, junto a los cuales aparecen?

Esas representaciones alegóricas es-
tán presentes en la iconografía católica 
desde el siglo ii, y están basadas en este 
pasaje del Apocalipsis: «En medio del 
trono y a su alrededor, había cuatro vi-

vientes […]. El primer viviente era se-
mejante a un león, el segundo a un toro, 
el tercero tenía cara como de hombre, 
y el cuarto viviente era semejante a un 
águila en vuelo» (4, 6-7).

Los cristianos vieron en estas figuras 
un símbolo de los santos evangelistas. 
El ser con aspecto humano representa a 
San Mateo, quien realza especialmente 
la humanidad de Nuestro Señor Jesucris-
to en su narración. El león, que hace oír 
su majestuoso rugido en lugares yermos, 

se atribuye a San Marcos, pues este ani-
mal evoca la figura de Juan el Bautista, 
personaje que abre el segundo Evangelio 
clamando en el desierto para anunciar la 
llegada del Mesías. Representado por el 
buey o el toro, San Lucas inicia su relato 
con el sacrificio de Zacarías en el Tem-
plo, en alusión al sacrificio del propio 
Redentor. Finalmente, el águila expresa 
la suprema elevación del pensamiento 
teológico de San Juan, que proclama en 
particular la divinidad de Jesús. 

1960, presentan una unidad de estruc-
tura con la parte que quedó en Nazaret, 
en la iglesia de la Anunciación.

Estando todavía en Galilea, los pri-
meros discípulos del Señor transforma-
ron la casa en un lugar de culto, elevan-
do sus paredes, y se erigieron sucesivas 
construcciones para albergar la precio-
sa reliquia, con el fin de protegerla del 
deterioro. En el siglo xiv, ya en Italia, 
numerosos artistas se disputaron la par-
te superior de las paredes de la modesta 
residencia —de menor valor histórico y 
devocional— para pintar frescos de la 
Virgen con el Niño; en el Renacimiento 
se realizó un revestimiento exterior de 
mármol ricamente tallado. En 1922, en 
el lugar correspondiente a la cuarta pa-
red, se erigió un altar con la inscripción: 
«Aquí el Verbo se hizo carne». 

Santa Casa de Loreto, Italia

Los cuatro evangelistas - Basílica de Los cuatro evangelistas - Basílica de 
Santa María sobre Minerva, RomaSanta María sobre Minerva, Roma

Sumario  Sumario



¿Qué nos anuncia el arte?

õ Santiago Vieto Rodríguez

S

48      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tendencias y mentalidades  U

i la más alta vocación del arte 
consiste en unir lo celestial con 
lo terrenal, el célebre retablo de la 

Anunciación del Beato Fra Angélico, 
conservado en el Museo del Prado de 
Madrid, es sin duda uno de los inten-
tos más logrados de corresponder a esa 
llamada.

Enmarcado habitualmente en la his-
toria del arte como una obra de transición 
entre la pintura gótica y la renacentista, 
puede suscitar polémicas bizantinas si 
se intenta encajarlo en un determinado 
período basándose exclusivamente en la 
técnica y la interpretación, sin tener en 
cuenta el espíritu que le dio vida.

Anhelos de transcendencia 
y sublimidad

Es innegable que esta pintura refle-
ja una cosmovisión puramente medie-
val. El «marco plataforma» sobre el 
que descansa, formado por otras cinco 
escenas bíblicas que completan el reta-
blo del altar, indica que fue concebido 
como un conjunto narrativo al servicio 
del culto divino, finalidad cumplida 
mientras permaneció en la capilla del 
convento de Santo Domingo, en la ciu-
dad italiana de Fiesole.

Movido por su fervorosa religiosi-
dad y su raciocinio analógico, el hom-
bre medieval veía en la iconografía 
ventanas abiertas a otras realidades, 
tratando de representar a los seres 
sobrenaturales en su propia atmósfe-
ra. No queriendo limitarse a retratar 

nuestra simple materialidad, se ser-
vían de fondos dorados e incluso de la 
modificación intencionada de la pers-
pectiva natural, para sacar al espec-
tador del contexto terrenal y elevarlo 
a la dimensión espiritual. En el santo 
anhelo por hacer visible lo que sólo 
es visible a los ojos del alma, crea-
ban ambientes sublimes, adornados 
de manera propicia a la oración y a la 
trascendencia.

Todo el cuadro de la Anunciación 
está iluminado por esa piedad llena de 
inocencia, que busca —a través de for-
mas bellas y ordenadas, colores puros 
y brillantes— señalar sus arquetipos. 
Transmite claramente un mensaje que 
pretende exaltar virtudes sobrenaturales 
evidentes; por ejemplo, el recogimiento 
y la falta de pretensiones de María San-
tísima, o el respeto y la humildad del ar-
cángel San Gabriel.

La mentalidad medieval que lo inspi-
ró se caracteriza también por favorecer 
una gran abundancia de símbolos, que 
no podemos comentar sin extrapolar las 
dimensiones de este artículo. Mencio-
namos solamente la evidente presencia 
de la Santísima Trinidad bajo diferentes 
figuras, y la notable exégesis atemporal 
que significa la sustitución del «hortus 
conclusus» (Cant 4, 12) — tradicional-
mente representado durante el perío-
do gótico como un jardín rodeado de 
muros, símbolo del seno purísimo de 
la Virgen elegida para ser Madre del 
Creador— por otro jardín, el del Edén, 

del que fueron expulsados   nuestros pri-
meros padres (cf. Gén 3, 23).

Este detalle indica cómo la pérdida 
del Paraíso terrenal a causa del pecado 
original, un hecho separado por mile-
nios del tema principal de la obra, cons-
tituye a los ojos acrónicos de Dios una 
única escena, el «acto» principal de la 
trama de la historia. Aquella felix cul-
pa que nos mereció tan gran Redentor 
— como canta el Pregón pascual— hizo 
que el Eterno irrumpiera en el tiempo y 
se encarnara en el claustro virginal de 
María Santísima, el nuevo e insupera-
ble Paraíso de Dios y de los hombres 
(cf. Lc 1, 26-38).

Con el «intercambio de Paraísos», 
este magnífico retablo anuncia la victo-
ria sobre el pecado, el triunfo de Dios 
en la historia por medio de la plena 
unión de lo creado con lo divino.

Estética naturalista  
y realidad pragmática

Algo muy distinto encontramos en 
una no tan conocida obra del humanista 
por antonomasia: Leonardo da Vinci. En 
ella apreciamos una primorosa técnica, 
resaltada por una eximia composición, 
con gran protagonismo de las leyes de 
la perspectiva geométrica y atmosférica, 
que el célebre genio del Renacimiento 
tanto se esmeró en perfeccionar.

Analizando la anatomía de las fi-
guras, así como los tejidos, nos damos 
cuenta de que en su búsqueda del rea-
lismo Da Vinci presta una enorme aten-

¿Puede el arte transmitir un mensaje ideológico y, en este 
sentido, ser una «anunciación» de la mentalidad de los 
hombres de una época? La consideración de algunas obras 
de arte conocidas nos ayudará a responderlo.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/essantiagovietorodriguez/


Marzo 2025      49

ción en los detalles, lo que consigue 
valiéndose de los efectos más refinados 
que ofrece la pintura al óleo. Hablamos 
de un artista que intentó desvelar los se-
cretos y fundamentos de la naturaleza, 
pero que —para satisfacer sus inquie-
tudes pragmáticas, sin desear ir más 
allá— renunció implícitamente a perci-
bir y transmitir el néctar de la realidad: 
la superrealidad que reside en lo que no 
vemos y que, sustentando lo visible, se 

deja apreciar solamente por los hombres 
piadosos, que entienden un lenguaje a la 
vez teológico y místico (cf. Lc 10, 21).

En la Anunciación del maestro re-
nacentista vemos representada a una 
doncella llena de sí misma, y   no de 
gracia, autosuficiente y complacida, 
que parece buscar en su libro un mis-
terioso conocimiento que sea fuente 
de prestigio o de poder, y no algo que 
alimente sus esperanzas mesiánicas 

con humilde admiración. Lo sublime 
—como lo define el Prof. Plinio Co-
rrêa de Oliveira— posee un grado de 
belleza cuya proporción es superior al 
hombre y, por tanto, manifiesta más a 
Dios. Y así el artista, si opta por de-
jar de lado el mensaje teocéntrico, in-
dependientemente de la técnica o del 
estilo, se convertirá a lo sumo en un 
«sabio» de este mundo, ajeno al llama-
miento a ser intérprete de lo sublime.

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

«Anunciación» de Fra Angélico - Museo del Prado, Madrid

Sumario  Sumario



50      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Si algún lector encuentra subjetivas 
estas observaciones, le invitamos a que 
responda sinceramente a la siguiente 
pregunta: ¿podría alguien, contemplan-
do esta pintura, sentirse naturalmente 
inspirado a rezar o a meditar con piedad 
sobre los sagrados misterios?

Paraíso de placeres, 
divorciado del Cielo

Cualquiera que analice minucio-
samente la mentalidad que subyace 
a ésta y muchas otras obras del Re-
nacimiento, como la Anunciación del 
paradigmático Sandro Boticelli, se 
dará cuenta de que en ese período se 
produjo una ruptura en el espíritu hu-
mano, presagiada de la pérdida de la 
fe en el Occidente cristiano.

El Humanismo preconizaba el trá-
gico divorcio entre fe y razón, poesía 
y lógica, espíritu y materia. No preo-
cupado ya por unir el Cielo y la tierra, 
trató de instaurar en este mundo un 
paraíso de placeres que exaltara la be-
lleza física, relegando lo sobrenatural 
a un plano secundario, retirando del 
centro la cruz de Cristo y entronizan-
do al hombre, abriendo camino al más 
sofisticado mundanismo y a todo tipo 
de desórdenes.

Incluso en la temática sacra, aban-
donados paulatinamente por los nuevos 
paganos, la tendencia de los artistas era 
pintar las escenas tal y como eran capta-
das por los sentidos corporales, en una 
mera observación empírica, descartan-
do los imponderables perceptibles sólo 
por los sentidos espirituales y, al mismo 
tiempo, sustituyendo la devoción por el 
dramatismo y la elevación sobrenatural 
por una estética superficial. Por ello, 

nos vemos llevados a reconocer en la 
«moda naturalista» del arte el punto de 
inflexión en el que se encuentra el ger-
men del cartesianismo, que, a su vez, 
desembocaría en el positivismo y en 
el escéptico materialismo actualmente 
reinante.

El Dr. Plinio1 explicaba que es pro-
pio del espíritu católico comprender y 
unir contrarios armónicos como, por 
ejemplo, fuerza y   delicadeza, lógica y 
fantasía;2 y, en cambio, es propio de la 
Revolución detestar y cuestionar todos 
los equilibrios, produciendo manifesta-
ciones exageradas de lógica sin fantasía 
—naturalismo— y de fantasía sin lógi-
ca —caos relativista.

Esta afirmación, aparentemente 
osada, se entiende mejor cuando ana-
lizamos ejemplos posteriores de ese 
proceso de decadencia que parece 
no tener fin, increíblemente capaz de 
crear extremos de fealdad, locura e in-
decencia cada vez más insolentes.

Delirios surrealistas 
y contestatarios

Las siguientes imágenes pueden, 
eventualmente, herir la sensibilidad del 
lector, por el contraste que presentan. 
Son algunos ejemplos de pintores mo-
dernos de renombre, considerando que 
aún no llegan a los extremos impresen-
tables de ciertas escuelas más recientes.

Por un lado, tenemos la torpe burla 
de un excéntrico, Salvador Dalí, fru-
to del positivismo, una doctrina que 
desvirtúa la imaginación del hombre. 
Esta potencia del alma —que debería 
servir para conocer las realidades más 
elevadas a través de ejercicios de tras-
cendencia metafísica— se convierte en 

un lodazal de pesadillas y delirios su-
rrealistas representados fielmente por 
ese autoproclamado «alucinógeno»,3 
en otras de sus pinturas mundialmente 
conocidas.

Al abandonar el naturalismo aún rei-
nante en la pintura académica, como por 
la fuerza de un péndulo, muchos «artis-
tas» como ése se esforzaron por distor-
sionar la realidad, con una visión cada 
vez más subversiva, revolucionaria y 
contestataria de la vida y de las leyes de 
la pintura tradicional. Se volvió común 
buscar formas desfiguradas y estertoro-
sas, que contrastan con el equilibrio, la 
paz y la serenidad manifestadas por el 
arte propio de siglos que se empeñaron 
en la práctica de la virtud 
más que en la conquista del 
éxito material.

Así, en la multitud de 
movimientos vanguardis-
tas existentes, el mundo 

Abajo: «Anunciación 
a la Virgen María», de 

Salvador Dalí; a la derecha, 
«Anunciación», de Romare 

Bearden

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Representaciones de la escena de la Anunciación: a la izquierda, de Leonardo da Vinci - Galería Uffizi, Florencia (Italia);  
a la derecha, de Sandro Botticelli - Museo Metropolitano de Arte, Nueva York

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



Marzo 2025      51

﻿1 Cf. Corrêa de Oliveira, Pli-
nio. «Oração e holocaus-
to simbolizados na lampari-
na». In: Dr. Plinio. São Paulo. 
Año xxvii. N.º 320 (nov, 2024), 
p. 33.

﻿2 En el sentido utilizado por el 
Dr. Plinio, la palabra fantasía 
no se refiere a la fantasmagoría 
o la ensoñación ilusoria de la 
mente, sino a la capacidad crea-
tiva de la imaginación.

﻿3 «Nunca he tomado drogas por-
que yo soy la droga. ¡Que me 
tomen a mí, yo soy la droga, yo 
soy alucinogénico!», dijo Dalí 
en una entrevista.

﻿4 Ross, Clifford (Ed.). Abs-
tract Expressionism: Crea-
tors and Critics. An Anthology. 
New York: Harry N. Abrams, 
1990, p. 140.

fue testigo de cómo los pintores pare-
cían competir de una manera más efec-
tiva por impactar, contradecir y, si era 
posible, reformar a su antojo el orden 
estético del universo, teniendo como 
mensaje genérico la confusa «anuncia-
ción» de un oscuro y caótico futuro.

Relativismo e irracionalidad

La consecuencia de la pérdida de la 
fe es el oscurecimiento de la luz de la 
razón, por lo cual en la modernidad sur-
gieron movimientos «intelectuales» y 
«artísticos» capaces incluso de cuestio-
nar la existencia de una verdad absoluta.

Al separar, en el arte, idea y objeto 
material, cayeron en el subjetivismo 
del llamado «arte conceptual», en el 
que sólo tiene importancia el supuesto 
mensaje que se quiere transmitir, por 
ejemplo, pegando un plátano en la pa-
red de un museo —una obra subastada 
por más de seis millones de dólares, en 
noviembre de 2024— o exponiendo 
cualquier otro objeto, incluso los más 
repugnantes, para contemplación de 
los visitantes. Por otra parte, han proli-
ferado las escuelas que, al desterrar las 

ideas, afirman que es 
el objeto físico el que 
ha de ser considerado 
apreciable en sí mis-
mo, como expresión 
«natural» y apasiona-
da del artista —por 
supuesto, sin atenerse 
a reglas estéticas.

El concepto de arte, 
brutalmente diseccio-
nado, ha perdido su 
significado como téc-
nica u oficio, y ya no 
digamos como factor 
de enriquecimiento cul-
tural. El noble lenguaje 

de los colores y 
las formas — que 
durante siglos ha 
servido para trans-
mitir mensajes de 
gran trascendencia, 
elevando civiliza-
ciones— incluso 
ha sido abolido en 
nombre del «expre-
sionismo abstrac-
to», en el que las ideas ya no importan: 
el único mensaje identificable es la jus-
tificación de la espontaneidad y del acto 
irracional dominado por el sentimiento 
del artista. Ya no se trata de presentar 
verdades espirituales a través de la be-
lleza, sino impactar los sentidos corpo-
rales mediante la transmisión de una 
emoción fugaz, subjetiva e inútil.

Se suele decir que, independiente-
mente del tema elegido, el pintor siem-
pre plasma su propia alma. Sin embargo, 
en las pinturas modernas parece que los 
medios han sustituido al fin: el pintor ya 
no se esfuerza por utilizar sus cualidades 
para interpretar su entorno, sino por uti-
lizar su entorno para proclamar su ego.

El autor de la obra N.º 5, 1948, Jack-
son Pollock, confirma esa afirmación 
con sus propias palabras: «Para mí, el 
arte moderno no es más que la expre-
sión de los objetivos contemporáneos 
de la época en que vivimos. […] Todas 
las culturas han tenido medios y téc-
nicas para expresar sus objetivos in-
mediatos: los chinos, el Renacimiento, 
todas las culturas. Lo que me interesa 
es que hoy los pintores no tienen que 
buscar un tema ajeno a ellos mismos. 
La mayoría de los pintores modernos 
trabajan a partir de una fuente diferen-
te, trabajan desde el interior».4 Tenien-
do esto en cuenta, resulta más fácil 
plantear la hipótesis acerca del motivo 

por el que ese polémico cuadro se ven-
dió en 2006 por el increíble precio de 
140 millones de dólares…, batiendo el 
récord histórico hasta esa fecha de una 
inversión en una obra de arte.

Realmente vale la pena preguntarse: 
¿qué vieron de tan valioso sus compra-
dores en un cuadro así? ¿Acaso, como 
antaño, buscaban un mensaje reforzado 
por la satisfacción estética? ¿Lo adqui-
rieron por mero esnobismo o vulgar 
especulación comercial? ¿Querían una 
apología plástica de un estilo de vida 
anárquico e igualitario? ¿Alucinaban 
con el espíritu que animaba a Pollock 
o simplemente buscaban un fiel retrato 
de su propia mentalidad?

Y lo que es más importante, debe-
mos interrogarnos si esa forma de arte, 
que en teoría suprimió el mensaje ideo-
lógico, ha dejado de ser una anuncia-
ción para ser una confirmación del caos 
reinante en las mentes y en las almas 
de quienes abrazan tal modo de «expre-
sión». ¿No será, en este sentido, una for-
ma de «anunciación», pero a la inversa?

*     *     *
A la vista de todo esto, conviene re-

cordar que el camino para recuperar la 
sabiduría se encuentra en la admiración 
de toda forma de auténtica pulcritud, 
especialmente de la más bella y elevada 
de todas, que es la santidad, anuncia-
ción de la felicidad eterna. 

«N.º 5, 1948», de Jackson Pollock; en el destacado, 
«Comedian», de Maurizio Cattelan

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



N
Fr

an
ci

sc
o 

Le
ca

ro
s

uestra Señora, con sólo poner su ma-
no virginal sobre un alma llena de de-

fectos y vicios, cargada de pecados, puede 
transformarla en un santuario.

Así como por su oración, en Caná, Nues-
tro Señor ordenó que el agua se convirtie-
ra en vino, así también la Santísima Vir-
gen puede, en cualquier momento, obtener 
de su divino Hijo para un pecador gracias 

tan abundantes que la persona más repug-
nante e infestada por el demonio vuelva a 
pertenecer a Ella. 

Pidámosle a María Santísima que sea he-
cho con nosotros como en las bodas de Caná. 
Y nosotros, que hoy somos, en el mejor de los 
casos, agua mezclada con un poco de vino, 
nos convirtamos en vino puro. 

Plinio Corrêa de Oliveira

Virgen entre ángeles,  Virgen entre ángeles,  
de Pedro Serra - Monasterio de de Pedro Serra - Monasterio de 
San Cugat del Vallés (España)San Cugat del Vallés (España)

Sumario  Sumario


