
N.° 261 - Abril 2025

Manantial Manantial 
inagotable de inagotable de 
misericordiamisericordia



M

Orad siempre, sin desfallecer

R
ep

ro
du

cc
ió

n

is buenas hijas en Jesucristo, poned en 
práctica la recomendación que nos dio 

nuestro divino Salvador, la de «orar siempre, sin 
desfallecer» (Lc 18, 1).

Pero me preguntaréis: ¿cómo podemos re-
zar siempre? Os respondo con los sagrados in-
térpretes y maestros espirituales diciendo que 
especialmente de tres maneras podemos rezar 
siempre. En primer lugar, adquiriendo el hábi-
to, es decir, la virtud y el espíritu de oración, 
porque del mismo modo que se dice, por ejem-
plo, que una persona es caritativa, porque ha 
adquirido el hábito, la facilidad, la prontitud pa-
ra hacer actos de caridad, y los practica siem-
pre que se le presenta la ocasión, así también 
quien tiene la virtud, esto es, la disposición pa-
ra rezar cada vez que debe o puede, se dice me-
recidamente que está siempre en oración, como 
quiere el Señor, porque tiene en cuenta la buena 
voluntad. El hábito, pues, y el espíritu de ora-
ción asidua se adquieren rezando con frecuen-
cia, pero sobre todo cuando la Santa Iglesia y la 
regla lo exigen.

De la misma manera, el precepto de rezar 
siempre se cumple con el uso frecuente de las 
jaculatorias tan calurosamente recomendadas 
por todos los maestros espirituales, y con las 
cuales elevamos la mente y el corazón a Dios y 
nos unimos a Él.

Por último, la recomendación divina de la 
oración continua se observa realizando todos 

nuestros trabajos y acciones con diligencia y por 
amor a Dios, como nos exhorta el apóstol San 
Pablo (1 Cor 10, 31). Por eso escribe San Beda 
el Venerable: «Reza siempre quien obra según la 
voluntad de Dios». Y San Basilio dice: «Quien 
obra siempre bien, reza siempre»; y se obra 
siempre bien cuando tenemos la recta intención 
de dar gloria a Dios.

DESRAMAUT, SDB, Francis. Vita di  

Don Michele Rua, primo successore di Don Bosco.  

Roma: LAS, 2009, p. 236.

Beato Miguel Rua en un momento de oración



Año XXIII, número 261, Abril 2025

Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40836-1996

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores.

Sumario

16 «Que el pecador no tema 
acercarse a mí»

12 Confianza inquebrantable 
en el perdón del Redentor

28 Renacimiento: ¿pasado o 
presente?

¿Un palacio? No… ¡Un 
hospital de caridad!50

u Preguntan los lectores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   4

u Editorial

La misericordia que abraza la justicia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   5

u La voz de los Papas

La misericordia no excluye la justicia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   6

u La liturgia dominical

La única obra escrita por Jesús. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   8
Proclamación de la realeza de Cristo. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   9
El sustento para la certeza de la victoria. .  .  .  .  .  .  .  .  10
Tres lecciones de misericordia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  11

u Tesoros de Mons. João

Misterio de amor inimaginable. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

u Tema del mes –  
Apariciones de Jesús Misericordioso  
a Santa Faustina

La misericordia de Dios manifestada  
a los hombres . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  16
El diario de un alma escogida. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  20

u ¿Qué dice el catecismo?
El mayor acto de misericordia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  23

u Un profeta para nuestros días

En el glorioso camino  
de los callejones sin salida . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  24

u Santo Tomás enseña

Epifanía de la omnipotencia . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  27

u Historia, maestra de la vida

El Renacimiento – El pasado tiene novedades. .  .  .  .  28

u Espiritualidad católica

Mi sitio es… ¡exactamente mi sitio! . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  32

u Vidas de Santos

San Hermanno José – Un segundo José . .  .  .  .  .  .  .  .  .  34

u Doña Lucilia –  
Luces de una maternal intercesión

Doña Lucilia, ¡ayúdame!. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  38

u Heraldos en el mundo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  42

u Verdades católicas

Una virtud oculta en simples palabras. .  .  .  .  .  .  .  .  .  46

u ¿Sabías…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  49

u Tendencias y mentalidades

Entre el monasterio y el centro comercial. .  .  .  .  .  .  50







































Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

E
m

el
te

t (
C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)
Jö

rg
 B

itt
ne

r 
U

nn
a 

(C
C

 b
y 

3.
0)

Jö
rg

 B
itt

ne
r 

U
nn

a 
(C

C
 b

y 
3.

0)



õ P. Ricardo José Basso, EP

4      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Envíe las preguntas para el P. Ricardo al correo 
preguntanloslectores@heraldos.org

u Preguntan los lectores  U

En el artículo «Actuando en el pasado, presente y futuro…», de la edición de enero, En el artículo «Actuando en el pasado, presente y futuro…», de la edición de enero, 
Mons. João dice que «podemos rezar por los fallecidos mucho después de su muerte para Mons. João dice que «podemos rezar por los fallecidos mucho después de su muerte para 
impedir que el demonio ejerza su acción sobre ellos, y para que reciban una gracia eficaz impedir que el demonio ejerza su acción sobre ellos, y para que reciban una gracia eficaz 
de conversión en la hora de su agonía o tengan una buena muerte, confiados en la mi-de conversión en la hora de su agonía o tengan una buena muerte, confiados en la mi-
sericordia divina y en la bondad maternal de la Santísima Virgen, para que sus almas sericordia divina y en la bondad maternal de la Santísima Virgen, para que sus almas 
salgan de sus cuerpos con tranquilidad, alegría y júbilo y puedan subir al Cielo de la salgan de sus cuerpos con tranquilidad, alegría y júbilo y puedan subir al Cielo de la 
manera más hermosa». Pero manera más hermosa». Pero ¿¿y si la persona no se ha salvadoy si la persona no se ha salvado?? Rezamos para que haya  Rezamos para que haya 
tenido una buena muerte, se haya convertido en el último momento o se haya salvado. tenido una buena muerte, se haya convertido en el último momento o se haya salvado. 
Pero si la persona no se convirtió, no se arrepintió de sus pecados a tiempo —o no quiso Pero si la persona no se convirtió, no se arrepintió de sus pecados a tiempo —o no quiso 
arrepentirse—, arrepentirse—, ¿¿tiene algún valor esa oracióntiene algún valor esa oración??

Verónica Dias Gonçalves - Vía revista.arautos.org

Cuando hablamos de oración, hemos de tener en cuenta 
dos elementos relacionados con ella: la eficacia y el mérito.

Se considera que la oración es eficaz cuando la súplica es 
escuchada favorablemente y alcanza su objetivo. En los san-
tos evangelios hay numerosos relatos de peticiones hechas 
al Señor que Él respondía de inmediato: recuperación de la 
vista, liberación de endemoniados, curación de leprosos… 
Se trata de innumerables milagros fruto de una plegaria for-
mulada con fe y humildad, como la del leproso: «Señor, si 
quieres, puedes limpiarme» (Lc 5, 12).

Sin embargo, la oración no siempre es eficaz. Esto ocurre 
por varias razones, como: por falta de fe, de confianza o de 
perseverancia; porque lo que pedimos no conviene a nuestra 
salvación; finalmente, porque no depende sólo de Dios y de 
nosotros que la oración sea atendida, sino también de la per-
sona por la que rezamos, ya que ésta, en ejercicio de su liber-
tad, puede rechazar las gracias que nuestra oración le obtiene.

Según Santo Tomás, para que la oración sea eficaz se re-
quieren cuatro condiciones: pedir por sí mismo, pedir co-
sas necesarias para la salvación, hacerlo con piedad y con 
perseverancia (cf. Suma Teológica. II-II, q. 83, a. 15, ad 2). 
La primera, que pareciera un incentivo al egoísmo, en reali-
dad no es más que una precisión teológica. Siguiendo con el 
tema de la oración en la Suma Teológica, el Doctor Angéli-
co nos anima encarecidamente a rezar por el prójimo:

«Debemos pedir en la oración lo que debemos desear. Pero 
debemos desear bienes no sólo para nosotros, sino también 
para los demás, pues esto pertenece a la esencia misma del 

amor debido al prójimo […]. A este propósito dice el Crisós-
tomo: “La necesidad obliga a cada uno a orar por sí mismo; la 
caridad fraterna nos exhorta a hacerlo por los demás”. Pero la 
oración más grata a Dios no es la que eleva al Cielo la nece-
sidad, sino la que la caridad fraterna nos encomienda» (a. 7).

De este modo, queda claro que la oración hecha por el 
prójimo es sumamente agradable a Dios; pero no siempre es 
eficaz. ¿En qué consiste entonces su valor? El propio Santo 
Tomás nos responde:

«A veces, acontece que la oración a favor de otro, aun-
que se haga piadosa y perseverantemente, y se pidan bienes 
conducentes a la salvación, no los impetra porque hay algún 
impedimento por parte de la persona por quien se ora, según 
aquello de Jeremías: “Aunque se me pongan delante Moisés 
y Samuel, mi alma no está de parte de ese pueblo” (15, 1). 
Con eso y con todo, la oración será meritoria para el que 
ora por caridad, según aquello del salmo: “Mi oración se 
volverá a mí en mi seno” (34, 13), esto es, dice la Glosa in-
terlineal: “Aunque a ellos no les aprovechó, yo no quedé sin 
recompensa”» (a. 7, ad 2).

Por lo tanto, en el caso planteado por Verónica, aunque 
la oración no sea eficaz en cuanto a la intención expresada, 
tendrá el valor de obtener méritos con vistas a la vida eterna 
para quien la hizo y, por consiguiente, le será muy provecho-
sa. Adicionalmente, podemos decir que Dios, al recibir tal 
plegaria, tiene el poder soberano de aplicarla a cualquier otra 
intención conveniente para el bien de las almas y de la Santa 
Iglesia, razón por la cual una oración nunca se hace en vano.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardojosebasso/



N.° 261 - Abril 2025

Manantial 
Manantial 

inagotable de 
inagotable de 

misericordia
misericordia

E

Abril 2025      5

Editorial

La misericordia  
que abraza la justicia

ntre los estoicos, la misericordia era considerada una flaqueza humana o in-
cluso una ægritudo animi, una enfermedad del alma. Desde esa perspectiva, 
a un hombre verdaderamente virtuoso no le correspondería compadecerse 

de la miseria ajena. Para Aristóteles, solamente sería digno de conmiseración el des-
dichado que no cometiera actos viles. Los que sí lo hicieran serían objeto de repro-
bación, nunca de compasión.

No obstante, el Señor mostró que la misericordia debía dirigirse tanto a los que 
sufren una miseria fortuita como a los pecadores, que fueron beneficiarios de la 
Redención. Además, el Salvador reveló que vino para los miserables, los enfermos, 
y no para los sanos (cf. Mc 2, 17).

Pero hemos de entender bien qué significa la misericordia y quiénes son los 
miserables.

San Agustín define la misericordia como «una cierta compasión de la miseria 
ajena nacida en nuestro corazón, por la que, si podemos, nos vemos forzados a soco-
rrerle» (De Civitate Dei. l. ix, c. 5). Ahora bien, la miseria se opone a la felicidad, es 
decir, a la plena satisfacción de la posesión del bien, el cual todos los hombres desean 
por naturaleza. De ahí que el obispo de Hipona añadiera: «Sólo es feliz el que posee 
todo lo que desea y no desea nada malo» (De Trinitate. l. xiii, c. 5).

Contrariamente a lo que predica el utilitarismo, la mayor miseria humana no es 
la pobreza o la privación de cualquier bien temporal, sino el pecado. Por eso el Buen 
Pastor vino, ante todo, a curar esa herida.

En los últimos tiempos se ha hablado mucho de la misericordia divina en el ám-
bito teológico y pastoral, subrayando sobre todo su naturaleza ilimitada. En efecto, 
«Dios es rico en misericordia» (Ef 2, 4). Además, como enseña el Doctor Angélico, 
la misericordia es la mayor de las virtudes cuando se refiere a Dios, porque «le com-
pete volcarse en los otros, y, lo que es más aún, socorrer sus deficiencias; esto, en 
realidad, es lo peculiar del superior. Por eso se señala también como propio de Dios 
tener misericordia, y se dice que en ella se manifiesta de manera extraordinaria su 
omnipotencia» (Suma Teológica. II-II, q. 30, a. 4).

Sin embargo, cuando hoy se habla de misericordia, a menudo se olvida su causa 
final: la enmienda de las deficiencias, para la unión con Dios y la consiguiente felici-
dad, la bienaventuranza en el Cielo. Aunque esto no se logra por mera «tolerancia», 
por un anodino «diálogo» y ni siquiera por indiferencia con respecto del pecado. 
Misericordia no es complacencia. Al contrario, se muestra «intransigente» al buscar 
la salvación del pecador a toda costa.

Por eso las grandes misericordias a veces tienen lugar a través de ingentes accio-
nes punitivas. Y, en este sentido, Dios fue infinitamente misericordioso en la aplica-
ción de las penas a Adán y Eva, en el diluvio, en la confusión de las lenguas y en el 
mayor de los dolores, la cruz de Cristo. En ocasiones el sufrimiento es un «mensaje-
ro divino» sumamente eficaz para rescatar a los miserables de su miseria. En efecto, 
el padre que «no usa la vara odia a su hijo» (Prov 13, 24).

En ese panorama, la Virgen se mostró efectivamente Madre de misericordia en 
Fátima, como anunciadora no sólo de la felicidad eterna para quien se convirtiera, sino 
también del castigo como medio disuasorio de su justicia y puerta de la misericordia 
divina. En Dios, la misericordia es tan sublime que abraza incluso la justicia. 

Crucifijo - Basílica 
de Nuestra Señora 
del Rosario, 
Caieiras (Brasil)

Foto: Gustavo Kralj

Sumario  Sumario



6      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La voz de los Papas  U

La misericordia  
no excluye la justicia

Justicia y misericordia son realidades diferentes sólo para nosotros 
los hombres. En Dios, ambas coinciden; no hay acción justa 

que no sea también acto de misericordia y de perdón y no hay 
una acción misericordiosa que no sea perfectamente justa.

La misericordia es el 
nombre mismo de Dios

La misericordia es el núcleo central 
del mensaje evangélico, es el nombre 
mismo de Dios, el rostro con el que se 
reveló en la antigua alianza y plena-
mente en Jesucristo, encarnación del 
Amor creador y redentor. Este amor de 
misericordia ilumina también el rostro 
de la Iglesia y se manifiesta mediante 
los sacramentos, especialmente el de la 
reconciliación, y mediante las obras de 
caridad, comunitarias e individuales.

Fragmento de: BENEDICTO XVI. 
Regina Cæli, 30/3/2008.

Pero hay verdades menos 
agradables de oír…

Es agradable oír que Dios tiene mu-
cha ternura con nosotros, más ternura 
aún que la de una madre con sus hijos, 
como dice Isaías. Qué agradable es 
esto y qué acorde con nuestro modo de 
ser. […]

En cambio, ante otras verdades, sen-
timos dificultad. Dios debe castigarme 
si me obstino; me sigue, me suplica que 
me convierta, y yo le digo: ¡No!; y así 
casi le obligo yo mismo a castigarme. 
Esto no gusta. Pero es verdad de fe.

Fragmentos de: JUAN PABLO I. 
Audiencia general, 13/9/1978.

En Dios, misericordia y 
justicia se entrelazan

Justicia y misericordia, justicia y ca-
ridad […] son dos realidades diferentes 
sólo para nosotros los hombres, que dis-
tinguimos atentamente un acto justo de 
un acto de amor. Justo, para nosotros, 
es «lo que se debe al otro», mientras que 
misericordioso es lo que se dona por 
bondad. Y una cosa parece excluir a la 
otra.

Pero para Dios no es así: en Él justi-
cia y caridad coinciden; no hay acción 
justa que no sea también acto de mise-
ricordia y de perdón y, al mismo tiem-
po, no hay una acción misericordiosa 
que no sea perfectamente justa.

Fragmentos de: BENEDICTO XVI. 
Discurso, 18/12/2011.

El mismo Jesús que 
desborda misericordia 

también castiga

Está de moda en algunos medios 
eliminar, primeramente, la divinidad 
de Jesucristo y, luego, no hablar más 
que de su soberana mansedumbre, de 
su compasión por todas las miserias 
humanas, de sus apremiantes exhorta-
ciones al amor del prójimo y a la fra-
ternidad. Ciertamente, Jesús nos ha 
amado con un amor inmenso, infinito, 
y ha venido a la tierra a sufrir y morir 

para que, reunidos alrededor de Él en la 
justicia y en el amor, animados de los 
mismos sentimientos de caridad mu-
tua, todos los hombres vivan en la paz 
y en la felicidad.

Pero a la realización de esta felici-
dad temporal y eterna ha puesto, con 
autoridad soberana, la condición de 
que se forme parte de su rebaño, que 
se acepte su doctrina, que se practique 
su virtud y que se deje uno enseñar y 
guiar por Pedro y sus sucesores. Por-
que si Jesús ha sido bueno para los 
extraviados y los pecadores, no ha 
respetado sus convicciones erróneas, 
por muy sinceras que pareciesen; los 
ha amado a todos para instruirlos, con-
vertirlos y salvarlos. […]

Si su Corazón desbordaba manse-
dumbre para las almas de buena vo-
luntad, ha sabido igualmente armar-
se de una santa indignación contra 
los profanadores de la casa de Dios 
(cf. Mt 21, 13; Lc 19, 46), contra los 
miserables que escandalizan a los 
pequeños (cf. Lc 17, 2), contra las au-
toridades que agobian al pueblo bajo 
el peso de onerosas cargas sin poner 
en ellas ni un dedo para aliviarlas 
(cf. Mt 23, 4). Ha sido tan enérgico 
como dulce; ha reprendido, amenaza-
do, castigado, sabiendo y enseñándo-
nos que con frecuencia el temor es el 
comienzo de la sabiduría (cf. Prov 1, 7; 

Sumario  Sumario



Abril 2025      7

9, 10) y que conviene a veces 
cortar un miembro para salvar 
al cuerpo (cf. Mt 18, 8-9).

Fragmentos de: SAN PÍO X. 
Notre charge apostolique, 

25/8/1910.

La palabra de Dios 
es exigente y sacude 

las conciencias

Esta mansedumbre y humil-
dad de corazón en modo alguno 
significa debilidad. Al contrario, 
Jesús es exigente. Su Evangelio 
es exigente. ¿No ha sido Él quien 
ha advertido: «El que no toma su 
cruz y me sigue detrás no es dig-
no de mí»? Y poco después: «El 
que encuentre su vida la perderá 
y el que pierda su vida por mí la 
encontrará» (Mt 10, 38-39). Es 
una especie de radicalismo no 
sólo en el lenguaje evangélico, 
sino en las exigencias reales del 
seguimiento de Cristo. […]

Jesús quiere hacernos com-
prender que el Evangelio es exi-
gente y que exigir quiere decir 
también agitar las conciencias, 
no permitir que se recuesten en 
una falsa «paz», en la cual se hacen 
cada vez más insensibles y obtusas, en 
la medida en que en ellas se vacían de 
valor las realidades espirituales, per-
diendo toda resonancia. […]

Jesús es exigente. No duro o inexo-
rablemente severo, sino fuerte y sin 
equívocos cuando llama a alguien a 
vivir en la verdad.

Fragmentos de:  
SAN JUAN PABLO II. 

Audiencia general, 8/6/1988.

Por misericordia, la Iglesia 
debe recordar la verdad

Todo lo que la Iglesia dice y rea-
liza, manifiesta la misericordia que 
Dios tiene para con el hombre. Cuan-
do la Iglesia debe recordar una verdad 
olvidada, o un bien traicionado, lo 

hace siempre impulsada por el amor 
misericordioso, para que los hombres 
tengan vida y la tengan en abundan-
cia (cf. Jn 10, 10).

Fragmento de: BENEDICTO XVI. 
Regina Cæli, 30/3/2008.

La gracia no convierte 
la injusticia en derecho

Dios es justicia y crea justicia. Éste 
es nuestro consuelo y nuestra esperan-
za. Pero en su justicia está también la 
gracia. Esto lo descubrimos dirigiendo 
la mirada hacia el Cristo crucificado 
y resucitado. Ambas —justicia y gra-
cia— han de ser vistas en su justa re-
lación interior. La gracia no excluye la 
justicia. No convierte la injusticia en 
derecho. No es un cepillo que borra 
todo, de modo que cuanto se ha he-

cho en la tierra acabe por tener 
siempre igual valor.

Fragmento de: 
BENEDICTO XVI. 

Spe salvi, 30/11/2007.

La última palabra 
es el perdón, para los 

corazones arrepentidos

Dios recurre al castigo como 
medio para llamar al recto cami-
no a los pecadores sordos a otras 
llamadas. Sin embargo, la últi-
ma palabra del Dios justo sigue 
siendo la del amor y el perdón; su 
deseo profundo es poder abrazar 
de nuevo a los hijos rebeldes que 
vuelven a Él con un corazón arre-
pentido.

Fragmento de:  
SAN JUAN PABLO II. 

Audiencia general, 13/8/2003.

Que nadie menosprecie 
la benignidad de Dios

Pensadlo, queridísimos her-
manos: la bondad divina ha eli-
minado toda escapatoria a nues-
tro endurecimiento; el hombre ya 

no puede encontrar excusa. Dios es des-
preciado, y espera; se ve desdeñado, y 
lanza un nuevo llamamiento; soporta la 
injusticia de este desdén, sin embargo, 
llega al extremo de prometer recompen-
sar a quienes un día u otro regresen a Él.

Pero que nadie haga caso omiso a 
esta longanimidad, pues durante el jui-
cio impondrá una justicia aún más se-
vera que el favor de una paciencia ma-
yor que hubiera manifestado antes del 
juicio. […] Es llamado pagador pacien-
te porque a la vez soporta los pecados 
de los hombres y les da su salario. A 
quienes soporta durante mucho tiem-
po para que se conviertan, los condena 
más severamente si no se convierten.

Fragmentos de: SAN GREGORIO 
MAGNO. Homilías sobre  

el Evangelio. Homilía XIII, n.º 5.

El Señor desbordaba mansedumbre para las  
almas de buena voluntad, pero sabía igualmente 

armarse de una santa indignación contra  
los profanadores de la casa de Dios

Jesús expulsa a los mercaderes del Templo - Basílica  
de Nuestra Señora de Nazaret, Belém (Brasil)

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Sumario  Sumario



S

La única obra escrita  
por Jesús

õ P. Erick María Bernardes Marchel, EP

u La liturgia dominical  U

88            

V Domingo de Cuaresma 

Las únicas 
palabras 
escritas por 
el divino 
Redentor, 
como lo 
registran los 
evangelios, nos 
muestran sus 
intenciones 
más profundas 
para con la 
humanidad 
pecadora

e estaba celebrando la que era considerada 
por muchos la más santa de las conmemora-
ciones judías: la fiesta de las Tiendas. Con 

todo el pueblo reunido en torno de Jesús, se creó un 
momento oportuno para que sus enemigos intenta-
ran hacerlo caer en una trampa.

Le presentaron una mujer sorprendida en fla-
grante adulterio, argumentando que, según Moi-
sés, debía ser apedreada (cf. Jn 8, 3-5). Sin embar-
go, la ley promulgada por el gran profeta del Anti-
guo Testamento —«Si un hombre comete adulterio 
con la mujer de su prójimo, serán castigados con la 
muerte: el adúltero y la adúltera» (Lev 20, 10)— 
presuponía la implicación de dos personas. ¿Dónde 
estaba el segundo delincuente?

¿No sería éste quizá uno de los acusadores que, a 
ejemplo de sus predecesores —ancianos agostados 
por el mal (cf. Dan 13, 52)— había logrado chanta-
jear a una débil hija de Israel para que prevaricara?

El hecho es que Nuestro Señor Jesucristo se en-
contraba ante una maquiavélica cuestión: absolver 
a la adúltera, quebrantando la ley mosaica, o con-
denarla, infringiendo la ley romana, que vedaba a 
los judíos el derecho de vida y muerte.

Convencidos de que habían acorralado al divino 
Maestro, los fariseos lo observaban con atención. 
Pero Él, «inclinándose, escribía con el dedo en el 
suelo» (Jn 8, 6).

La actitud de Jesús y el contenido de la inscrip-
ción suscitan discusiones entre los exegetas; no 
obstante, merece la pena destacar el hecho de que 
es la única mención en los evangelios a que haya 
escrito algo. Se inclinó y escribió. ¿Habrá sido una 
manera de desdeñar a quienes querían condenarlo?

San Jerónimo1 comparte la hipótesis de que 
las palabras que el Señor trazó en el suelo, delan-
te de todos los circunstantes, revelaban los peca-
dos cometidos por los acusadores, merecedores 
del mismo castigo que la adúltera. Enriqueciendo 
su censura escrita con la grave, armoniosa y cla-
ra respuesta: «El que esté sin pecado, que le tire la 
primera piedra» (Jn 8, 7), el Salvador produjo un 
sorprendente efecto: «se fueron escabullendo uno a 
uno, empezando por los más viejos» (Jn 8, 9).

Al no haber más acusadores ni testigos, el jui-
cio concluía, conforme a las legislaciones mosaica 
y romana. Había sido una vergonzosa derrota para 
los fariseos. El justo y divino Juez se dirige enton-
ces a la rea para pronunciar la sentencia, añadien-
do una recomendación: «Tampoco yo te condeno. 
Anda, y en adelante no peques más» (Jn 8, 11).

Si el apóstol virgen, por designio divino, no nos 
dejó como legado en su evangelio las palabras es-
critas en las «páginas» de esa sublime obra com-
puesta por Nuestro Señor Jesucristo durante su 
aplastante victoria sobre los maestros de la ley y 
los fariseos, no podemos negar que entre líneas 
se lee claramente, con letras brillantes, su título: 
El perdón. 

﻿1 Cf. San Jerónimo. Adversus pelagianos. L. II, n.º 17: 
PL 23, 553.

Cristo y la mujer adúltera - Iglesia de  
San Bernardino alle Ossa, Milán (Italia)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espeerickmariabernardesmarchel/


E

Proclamación de la realeza  
de Cristo

õ P. Fabio Hideki Kobayashi, EP

Abril 2025      9

En una 
sublime 
proclamación 
de su realeza, 
llena de rico 
simbolismo, 
el Señor se 
presenta 
como un rey 
dispuesto a 
hacer una 
entrega 
completa 
en favor de 
sus amados 
súbditos

Domingo de Ramos en la Pasión del Señor

l Domingo de Ramos marca el inicio de la 
Semana Santa, un período de profunda re-
flexión y significado, que culminará en la 

fiesta más importante del año litúrgico: la Pascua de 
Resurrección. El pasaje del Evangelio de San Lucas 
(Lc 19, 28-40) elegido para la procesión de este día 
narra la entrada triunfal del Señor en Jerusalén, un 
acontecimiento cargado 
de simbolismo.

La imagen de Jesús 
montado en un pollino 
a menudo se interpreta 
como un signo de su hu-
mildad. Sin embargo, un 
análisis en profundidad 
revela un mensaje más 
complejo y rico sobre su 
realeza, que Él mismo 
proclamará ante Pilato: 
«Soy rey» (Jn 18, 37).

En la Antigüedad se 
reconocía el derecho de 
requisa, que consistía en 
la prerrogativa real de 
exigir cualquier bien a los 
súbditos. Cuando les or-
dena a sus discípulos que 
trajeran un pollino, Jesús 
hacía valer ese derecho: 
«Si alguien os pregunta: “¿Por qué lo desatáis”, le 
diréis así: “El Señor lo necesita”» (Lc 19, 31).

Además, el evangelista observa que los discípu-
los «ayudaron a Jesús a montar» (Lc 19, 35) sobre 
el pollino. Esta frase se hace eco de las palabras em-
pleadas por David cuando ordenó coronar a su hijo: 
«Montad a mi hijo Salomón en mi propia mula; ba-
jadlo a Guijón y allí lo ungirán rey de Israel el sacer-
dote Sadoc y Natán, el profeta» (1 Re 1, 33-34).

Las multitudes que acompañaban al Señor, 
comprendiendo inmediatamente tales evocacio-

nes, extendieron sus mantos a lo largo del camino 
—gesto de honor, de reconocimiento real y de su-
misión—, como lo hicieron los siervos de Eliseo 
cuando ungieron a Jehú como soberano, exten-
diendo sus mantos en el suelo en reconocimiento 
de su autoridad (cf. 2 Re 9, 13). Este acto, junto 
con los gritos de «¡Bendito el rey que viene en 

el nombre del Señor!» 
(Lc 19, 38), proclamaba 
a Jesús como el Rey me-
siánico esperado.

Así aclamado en su 
entrada en Jerusalén, el 
Redentor demuestra, no 
obstante, una realeza sin-
gular, distinta de los pa-
trones mundanos de auto-
ridad y dominio. Se trata 
de un rey que, paradójica-
mente, se humilla hasta 
la muerte para liberar a 
sus súbditos del pecado 
y reconciliarlos con Dios: 
según vemos en la procla-
mación de la Pasión que 
se hace hoy, tiene como 
corona las espinas, como 
trono la cruz, como cetro 
el amor incondicional. El 

Señor no busca el poder para sí, sino que lo utiliza 
para servir y amar, revelando el verdadero rostro de 
la realeza divina: un amor que se entrega y se sacrifi-
ca por la salvación de todos.

Sigamos el ejemplo del Señor, el rey que se hizo 
siervo, y aprendamos de Él a amar y a servir con 
humilde generosidad. Que en esta Semana Santa 
podamos dar pruebas sinceras de nuestra devoción 
mediante el propósito de vivir conforme a la ley de 
Dios, para celebrar la Pascua con un corazón reno-
vado y lleno de esperanza. 

«Entrada de Jesús en Jerusalén»,  
de Lippo Memmi - Iglesia Colegiata de  

Santa María Asunta, San Gimignano (Italia)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espefabiohidekikobayashi/


L

El sustento para la  
certeza de la victoria

õ P. Louis Goyard, EP

10      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Domingo de Pascua de la Resurrección del Señor

Pese a las 
aparentes 
derrotas del 
bien a lo 
largo de la 
historia y, 
sobre todo, 
en el terrible 
escenario 
de nuestros 
días, la 
Resurrección 
del Señor es 
prenda inque-
brantable de 
victoria para 
los buenos

a Resurrección de Nuestro Señor Jesucristo, 
la conmemoración más solemne del año li-
túrgico, es la fiesta de la victoria absoluta del 

bien sobre el mal, que da sentido a toda la historia. 
Para Dios, que está fuera del tiempo, es un presente 
eterno; para nosotros, es la celebración presente de 
una victoria pasada, que garantiza el triunfo futuro 
y definitivo.

Se trata, sin duda, de la prenda de nuestra propia 
resurrección, pero sobre todo la demostración de 
que Dios siempre vence, al infundirnos la certeza 
del cumplimiento de su plan sobre la creación.

¿Cómo se forma en nosotros esa certeza?
En la primera lectura (Hch 10, 34.37-43) San Pe-

dro insiste en la importancia del testimonio. ¿Cuá-
les son los testigos presentados por él? Primero, las 
obras que Jesús realizó, que atestiguan que el Pa-
dre lo había enviado (cf. Jn 5, 36); después, los que 
acompañaron al Señor, que presenciaron la realiza-

ción de esas obras; finalmente, el inmenso cortejo 
de almas fieles a la tradición de la Iglesia, mediante 
la cual se establece una continuidad a lo largo de 
los siglos, de testigo en testigo, pasando por noso-
tros hasta llegar al fin del mundo.

Ya en el Evangelio (Jn 20, 1-9) encontramos al-
gunas circunstancias históricas de la Resurrección, 
acreditadas por muchas personas, cuyo testimonio 
dio origen a esta inmensa estela de luz.

De modo que si tenemos mérito en creer en la 
Resurrección de Cristo por la adhesión a la fe de la 
Iglesia, la victoria de Cristo sobre el mal es una mera 
consecuencia lógica de esa misma fe, porque Él afir-
mó que ya había vencido al mundo (cf. Jn 16, 33).

Ese triunfo, sin duda, sólo será definitivo en el 
Juicio final. Hasta entonces, se multiplicarán los vai-
venes, y las conquistas de Dios parecerán efímeras… 
Aunque no lo son, si se las considera en el conjunto 
más amplio de la historia. En efecto, una guerra se 

compone de varios enfrentamientos, cada uno 
con episodios diferentes. Hay éxitos y fracasos, 
pero al término de las batallas sólo hay un ven-
cedor: habiendo derrotado a sus adversarios, sus 
peores reveses serán su mayor gloria.

Viendo como el mal se extiende en la tierra, 
podríamos dudar de esta victoria final de Dios. 
Ahora bien, la Resurrección del Señor procla-
ma precisamente lo contrario: ningún poder 
humano ha logrado derrotarlo, ni la muerte do-
minarlo. ¿Quién podrá oponerle resistencia?

Ahora bien, todo lo que se ha dicho sobre la 
«inderrotabilidad» de Cristo puede y debe ser 
aplicado a la Iglesia, en virtud de la promesa 
de inmortalidad que la asiste (cf. Mt 16, 18), de-
mostrada innumerables veces a lo largo de la 
historia. ¿Cómo podemos dudar de que Él sea 
capaz de cumplirla?

Así pues, la fiesta de la Pascua es fuente de 
gallardía y brío, para nosotros, por ser cristianos, 
que nos ayuda a luchar con denuedo hasta el fi-
nal y a participar, con Cristo, en su victoria. 

«La Resurrección», del Maestro dell’Osservanza -  
Instituto de las Artes, Detroit (Estados Unidos)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eslouisgoyard/


E

Tres lecciones de  
misericordia

õ P. Francisco Berrizbeitia Hernández, EP

Abril 2025      11

Cuando 
Jesús se les 
aparece a sus 
discípulos 
después de la 
Resurrección, 
Jesús les 
dirige tres 
palabras, que 
se presentan 
hoy como 
camino 
seguro para 
la humanidad 
descarriada

Domingo de la Octava de Pascua – Domingo de la Divina Misericordia

n el segundo domingo de Pascua, San Juan 
recoge tres grandes lecciones de miseri-
cordia de Jesucristo para con su Iglesia.

Cuando el Señor se aparece en el cenáculo, sus 
primeras palabras son: «Paz a vosotros» (Jn 20, 19). 
Con este saludo les transmite a los Apóstoles la se-
renidad que les había faltado durante su Pasión y 
muerte en la cruz, acobardados ante la 
perspectiva de perder sus propias 
vidas. La paz de Cristo era el 
antídoto sobrenatural que 
necesitaban.

Como efecto de esa 
paz, Jesús les comu-
nica a los Apóstoles 
el divino Paráclito 
e instituye el sacra-
mento de la peniten-
cia, dándoles el poder 
de perdonar los peca-
dos: «Recibid el Espí-
ritu Santo; a quienes les 
perdonéis los pecados, les 
quedan perdonados; a quie-
nes se los retengáis, les quedan 
retenidos» (Jn 20, 22-23). Es-
tablecía así el mas alto tribunal 
de la tierra, en el que el propio 
Cristo, en la persona de sus 
ministros, absuelve de sus culpas al penitente arre-
pentido.

Ocho días después, la paz también es infundi-
da en el alma del apóstol Santo Tomás, el mismo 
que había pedido seguir a Cristo, recibiendo la re-
velación de que Él era «el camino y la verdad y la 
vida» (Jn 14, 6). Sin embargo, después de la muerte 
de Jesús, dominado por el miedo, la incredulidad 
y la falta de confianza, ese discípulo se negaba a 
creer en su Resurrección. «Hemos visto al Señor», 
le decían sus hermanos; a lo que les contestaba: «Si 

no veo en sus manos la señal de los clavos, si no 
meto el dedo en el agujero de los clavos y no meto 
la mano en su costado, no lo creo» (Jn 20, 25). El 
divino Maestro lo llamó paternalmente hacia sí y 
atendió su petición, concluyendo: «No seas incré-
dulo, sino creyente» (Jn 20, 27).

Ciertamente en la vocación de Tomás estaba el 
enseñar a los pueblos que el verdadero 

y único camino a seguir es el que 
él mismo aprendió de labios 

del Redentor. El Señor le 
permitió esta prueba para 

que, superado el obs-
táculo, el Apóstol se 
convirtiera en un tes-
tigo fiel de su perso-
na y llevara la Bue-
na Noticia hasta los 
confines de la tierra. 
De hecho, evangelizó 

Persia y la India, don-
de murió martirizado. 

Hay incluso misteriosos 
indicios de su predicación 

en América, recogidos en las 
tradiciones indígenas de este 
continente.

Quedémonos con las tres 
grandes lecciones que el Señor 

nos da en este domingo dedicado a su misericordia: 
buscar la paz de Cristo es el único camino a seguir 
para que la humanidad, sumergida en las tinieblas 
de la incredulidad, pueda reerguirse; si nuestra 
conciencia nos acusa de alguna falta, no dudemos 
en buscar el tribunal de la misericordia, que es la 
confesión, y entonces obtendremos la paz; cuando 
nuestra alma se sienta envuelta por las sombras 
de la incertidumbre, sigamos lo que Santo Tomás 
aprendió de Jesús: «Tened confianza, yo he venci-
do al mundo» (Jn 16, 33). 

Jesús se aparece a los Apóstoles en el 
cenáculo - Iglesia de San Miguel y Todos 

los Ángeles, Southwick (Inglaterra)

Antiquary (C
C by 4.0)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espefranciscoberrizbeitiahernandez/


õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Misterio de amor 
inimaginable

N

Debido a un tipo 
de mentalidad 
revolucionaria, 
nuestra generación 
tiene dificultades 
para comprender 
la misericordia

12      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tesoros de Mons. João  U

A la vista de nuestras faltas e imperfecciones, no debemos 
afligirnos, pues nuestras miserias nos proporcionan el 
medio más fácil de alcanzar los pináculos de la santidad.

unca me olvidaré de un her-
moso episodio, contado por 
el Prof. Plinio Corrêa de Oli-

veira con todo detalle, que le ocurrió a 
una familia muy distinguida, de buena 
tradición y fortuna, perteneciente a la 
aristocracia de São Paulo, en la época 
en que él era pequeño. Había un ma-
trimonio que no podía tener hijos. Sin 
embargo, ambos lo lamentaban y que-
rían adoptar a un niño a la altura de su 
condición, que pudiera dar continui-
dad a su nombre.

Un día recibieron en su casa la vi-
sita de una mujer que llevaba una niña 
en brazos. Esta pobre madre les contó 
su historia entre las lágrimas, dicién-
doles que estaba atravesando dificul-
tades familiares y económicas, y que 
no tenía medios para educar a la bebé. 
Sabiendo que la pareja deseaba tener 
descendencia, les ofrecía a su hija para 
que la criaran.

Los dos esposos se miraron entre 
sí…, se entendieron por intuición y 
decidieron rechazar la oferta, porque 
no sentían seguridad en ese caso. Pero 
la madre angustiada, queriendo salvar 
a la niña, le destapó un poco un pie e 
insistió:

—Además, nació con un defecto: 
tiene un pie torcido. Ni siquiera tengo 

recursos para pagar una consulta mé-
dica, y va a crecer así…

Entonces la señora de la casa se 
compadeció, miró a su marido por se-
gunda vez y exclamó:

—¡Pobrecita! ¿La cuidamos?
A lo que él le respondió:
—Bueno, si quieres, yo estoy de 

acuerdo.
Y se quedaron con la niña. Creció 

recibiendo una muy buena educación; 
sus padres adoptivos le trataron el pie 
y le instruyeron cómo andar, de modo 
que caminaba con un pequeño defecto, 
pero que la hacía elegante. Más tarde, 
le consiguieron un óptimo matrimo-
nio, la declararon heredera de todos 
sus bienes y se proyectó en la sociedad 

paulista, dando sucesión al nombre de 
esa familia.

Es necesario rectificar  
el concepto de autoridad

Para cierto tipo de mentalidad re-
volucionaria, este hecho puede resul-
tar chocante. En efecto, en el trato con 
el mundo, en la escuela e incluso en 
la propia familia, se le inculca a nues-
tra generación el pánico en relación 
con cualquier autoridad, creando una 
enorme dificultad para comprender 
la misericordia. Por ejemplo, cuando 
un niño yerra, la reacción tempera-
mental de quienes son superiores a él, 
en general, es la de quejarse y querer 
castigarlo.

Ahora bien, el joven crece así con 
un trauma psicológico y una tremen-
da inseguridad, hasta el punto de que 
si comete una falta, se desanima fá-
cilmente y cae en el pesimismo, pen-
sando que su vida ya no tiene solución. 
Porque la idea que está anidada en su 
alma es que Dios, siendo infinitamen-
te más que aquellos que lo educaron, 
también lo pisoteará, lo aniquilará y lo 
destrozará si encuentra alguna culpa 
en él. ¡Y no es verdad! Un alma así for-
mada no ha llegado a conocer quién es 
Nuestro Señor Jesucristo.

B
as

tia
n 

R
ic

ca
rd

i (
pe

xe
ls

.c
om

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Dios se conmueve ante 
nuestras deficiencias, 
pues cuando alguien 
falla por flaqueza, 
demuestra que no tiene 
fuerzas y que necesita 
ser objeto de bondad

Abril 2025      13

Por eso, el Dr. Plinio solía tomar 
como ejemplo la historia de aquella 
niña, para convencer a la gente de la be-
nevolencia del Sagrado Corazón de Je-
sús por quien se presenta ante Él como 
miserable; pues fue en el reconocimien-
to de la madre de que su hija tenía un pie 
deformado, como pidiendo misericor-
dia, que la otra mujer decidió adoptarla. 
Asimismo, ciertas debilidades mueven 
a Dios de un modo especial a acogernos 
como hijos suyos.

Entonces, es necesario reconstruir 
la psicología humana de forma correc-
ta, de manera que, tratándose de 
una autoridad auténtica y puesta 
por Dios, sea normal tener ple-
na confianza. En las personas 
santas, el motivo de la miseri-
cordia no se basa en la virtud 
o los méritos del otro, sino 
que parte de un «instinto» 
que ama porque quiere 
amar, y se conmueve ante 
las deficiencias para ayu-
dar a arreglarlas. Cuando 
alguien falla por flaqueza 
—y no por maldad u odio 
a Dios, lo que ocurriría en 
el caso de un recalcitrante— 
demuestra que no tiene fuerzas 
y que, por tanto, ha de ser objeto 
de bondad.

Santo Tomás de Aquino1 plantea 
la cuestión de cuál es la mayor de las 
virtudes, y explica que en nosotros, 
criaturas, es la caridad, porque por 
ella nos unimos a Dios nuestro supe-
rior. Pero en Dios, que no tiene a nadie 
por encima de Él, es la misericordia.

Amor al miserable

Por cierto, el nombre misericordia 
proviene de la composición de dos 
palabras latinas: miser (miserable) y 
cor (corazón), por la relación existente 
entre éste y los sentimientos afectivos. 
Es decir, misericordia es amor al mi-
serable. ¿Por qué? Precisamente a cau-
sa de su miseria.

Tal principio se aplica en particular 
a los que son sacerdotes. Si, antes de 

subir al Cielo, el Señor dejó el sacra-
mento de la confesión como el medio 
instituido para reconciliar a los peca-
dores con Él, es importante que el que 
se arrodilla en el confesionario no vea 
al ministro, sino que considere a Jesu-
cristo. Por eso es un deber del sacer-
dote, como desdoblamiento del Señor, 
hacer un trabajo apostólico con las al-
mas descarriadas, para llevarlas nueva-
mente al redil.

Sobre todo en el caso de la genera-
ción actual, un confesor nunca debe re-
gañarle a un penitente, sino escucharlo 
con calma y animarlo mucho, tratando 
de disipar los pensamientos que lo ator-
mentan y producen escrúpulos. De lo 
contrario, podría infundir miedo hasta 
el punto de que la persona se aleje, por 
temor a declarar sus faltas.

En cierta ocasión leí un hermoso 
episodio que sucedió en Francia, en la 
época en que el protestantismo se ex-
tendía por todas partes. Un caballero, 
que en una discusión había sacado su 

espada y matado a otro, era ator-
mentado por el remordimiento. 

Mientras cruzaba por un cami-
no, vio un templo protestan-
te, bajó del caballo y entró 
para desahogar su angustia 
con el pastor.

Éste, al escuchar el rela-
to del homicidio, inmedia-
tamente reaccionó indig-
nado, alegando ser un deli-
to tan grande que clamaba 
a Dios por venganza y no 
tenía perdón, y había que 

denunciarlo.
El caballero, asustado, se 

marchó rápidamente y desapa-
reció en el camino. Más tarde, 

le llegó el eco de una campana y 
vio una pequeña iglesia católica. Se 

detuvo y le preguntó a una anciana que 
salía si había algún sacerdote que pu-
diera atenderle. Ante la respuesta afir-
mativa, entró, se arrodilló en el confe-
sionario y exclamó:

—Padre, soy un asesino… ¡He ma-
tado!

Desde el interior se oyó una voz se-
rena y paciente, que le indagaba:

—¿Cuántas veces, hijo mío?…
El hecho es elocuente en sí mismo; 

pero ¿cómo explicarlo? Se trata de una 
participación del sacerdote católico en 
esa fuente inagotable de perdón y bon-
dad que es Nuestro Señor Jesucristo. 
Y lo afirmo por experiencia propia. 
Desde que me hice sacerdote y em-
pecé a sentarme en el confesionario, a 

Confesión - Iglesia de Santo Domingo, 
Columbus (Estados Unidos)

N
he

yo
b 

(C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario



El Sagrado Corazón  
se complace en  
curar y convertir  
al que es miserable 
y, de ese modo, 
obrar en nosotros 
algo maravilloso

14      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

veces sucede que me asombro al dar-
me cuenta de que no me sorprenden los 
mayores horrores que allí se declaran; 
al contrario, siento mayor amor por las 
almas y un enorme deseo de hacerles 
el bien. Entonces pienso: «Si yo reac-
ciono así con los que se arrepienten, 
¡¿cómo será la reacción de Dios, que es 
la Perfección?!».

Olvidar las faltas  
y amar con alegría

Por lo tanto, debemos salir de la 
confesión con la certeza absoluta de 
que en el momento en que el sacer-
dote, prestándole su laringe y su voz 
al Señor, dijo: «Yo te absuelvo de tus 
pecados en el nombre del Padre, del 
Hijo y del Espíritu Santo», fuimos 
perdonados por el propio Jesucristo, 
que prometió: «A quienes les perdo-
néis los pecados, les quedan perdo-
nados; a quienes se los retengáis, les 
quedan retenidos» (Jn 20, 23).

Y no sólo nos perdona, sino que 
ya no se acuerda de nuestras culpas, 
como encontramos en ese famoso pa-

saje del profeta Miqueas: «¿Qué Dios 
hay como tú, capaz de perdonar el 
pecado, de pasar por alto la falta del 
resto de tu heredad? No conserva para 
siempre su cólera, pues le gusta la mi-
sericordia. Volverá a compadecerse de 
nosotros, destrozará nuestras culpas, 
arrojará nuestros pecados a lo hondo 
del mar» (7, 18-19). O como dice el 
salmo: «El Señor es compasivo y mi-
sericordioso, lento a la ira y rico en 
clemencia. No está siempre acusando 
ni guarda rencor perpetuo» (102, 8-9).

Ahora bien, si Dios no recuerda 
nuestros pecados, ¿por qué nos acor-
damos nosotros de ellos? Esto sucede 
porque a menudo olvidamos la feli-
cidad que nos proporciona el llama-
miento a la santidad. Como somos 
limitados, cuando dirigimos nuestra 
atención a rememorar nuestras faltas, 
no nos restan medios de amar lo que 
debemos. Pero si nos dejamos arreba-
tar por la excelencia de las dádivas que 
el Señor nos concede, entonces se des-
vanece el pensamiento de las miserias 
y desaparece toda tristeza.

Me encanta el lindísimo gesto de 
sor Benigna Consolata Ferrero, sale-
sa fallecida a principios del siglo xx. 
Estaba escribiendo con una larga 
pluma de ganso, como se usaba en 
aquellos tiempos, y de repente, por un 
movimiento brusco, la pluma golpeó 
una imagen del Niño Jesús que esta-
ba sobre la mesa, y la imagen cayó al 
suelo. La religiosa se arrodilló inme-
diatamente, cogió al Niño Jesús y lo 
besó. Luego, mirando con piedad a la 
imagen, dijo: «Jesús mío, si no te hu-

biera derribado, no te habría 
dado un beso».2

Nótese que ella no lloró ni se 
lamentó, porque conocía per-
fectamente la satisfacción del 
Señor cuando se le da la opor-
tunidad de perdonar. Y después 
de ese episodio, durante el resto 
de su vida, comenzó a relacio-
narse con el Niño Jesús con una 
intensidad de amor que no había 
tenido antes.

Lo mismo pasa con nosotros: 
la mejor manera de progresar 
en la vida espiritual es amar. 
Cuanto más amamos, más alto 
subiremos. Y debemos com-
prender que, cuando tengamos 
la desgracia de andar mal y nos 
arrodillemos para golpearnos 
el pecho —diciendo como el 
leproso del Evangelio: «Señor, 
si quieres, puedes limpiarme» 
(Mt 8, 2)—, el Sagrado Corazón 
de Jesús se alegrará, porque se La curación del paralítico - Iglesia de San Luis, Grenoble (Francia)

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario



Los que sufren el peso 
de sus defectos, sepan 
que el Inmaculado 
Corazón de María 
gime mucho más 
para alcanzarles la 
gracia del perdón

Abril 2025      15

﻿1 Cf. Santo Tomás de Aquino. Suma Teoló-
gica. II-II, q. 30, a. 4.

﻿2 Cf. Sisters of the Visitation. Sister Be-
nigna Consolata Ferrero. Washington, 
DC: Georgetown Visitation Convent, 1921, 
p. 71.

﻿3 Cabodevilla, José María. Discurso del Pa-
drenuestro. Ruegos y preguntas. Madrid: 
BAC, 1971, p.319.

﻿4 Menéndez, rscj, Josefa. Un llamamiento al 
amor. 7.ª ed. Madrid: Religiosas del Sagra-
do Corazón, 1998, pp. 266; 405-406.

complace en convertir a alguien que es 
miserable y, de este modo, obrar en 
nosotros algo maravilloso, que 
nunca se realizaría si hubiera 
plena fidelidad de nuestra 
parte.

¡Qué misterio de amor 
inimaginable! ¡Oh, be-
neficio de los «pies 
torcidos»! ¡Bendita 
sea la «pierna inutili-
zada», que nos pro-
porciona el medio 
más fácil para subir 
a los pináculos de la 
santidad! Usando la 
frase de un autoriza-
do teólogo, podemos 
exclamar: «Bendito el 
pecado, que nos reve-
ló, como ninguna otra 
cosa, el entrañable amor 
de Dios».3

Dos caminos: 
desesperación o confianza

En este sentido, consideremos 
dos pecados que se cometieron la 
misma noche: Judas traiciona y Pedro 
niega… ¡Ah, precisamente Pedro, el 
apóstol que más amaba a Jesús, que 
había prometido no abandonar nunca al 
Maestro! Después de Judas, por tanto, 
fue el que más pecó, porque los demás 
huyeron, pero él lo negó formalmente, 
¡y tres veces!

No obstante, Judas se desespera 
y Pedro obtiene el perdón. ¿Por qué? 
Porque supo poner sus ojos en los ojos 
del Señor (cf. Lc 22, 61-62).

Si Judas, tras la traición, también 
hubiera buscado al Señor en la cruz 
y, aun sin decir nada, tan sólo pidiera 
perdón con dolor, en el interior de su 
alma, Jesús hasta habría podido des-
prender la mano del clavo y decirle: 
«Hijo mío, vete, tu pecado está perdo-
nado!».

Esto lo encontramos en las reve-
laciones del Señor a sor Josefa Me-
néndez: «No es el pecado lo que más 
hiere mi Corazón… Lo que más lo 

¿Por qué no vienes a arrojarte a mis 
pies, para que te perdone? Si no 

te atreves a acercarte a mí por 
temor a los que me rodean, 

maltratándome con tanto 
furor, mírame al menos; 
¡verás cuán pronto se fi-
jan en ti mis ojos!4

También hoy hay 
dos tipos de pecado-
res: los que confían y 
los que desesperan. 
¿Cuál de estas dos 
categorías imitare-
mos?

Confiemos, pues, 
en esa bondad y en 
ese perdón. No de-
bemos afligirnos a la 

vista de nuestras fal-
tas e imperfecciones, 

sino considerar este 
punto importantísimo, 

que subrayo incisivamen-
te: nuestras miserias con-

quistan la mirada compasiva 
de Nuestra Señora y la mueven 

a amarnos aún más. Por lo tanto, 
los que sufren el peso de sus defec-
tos, sepan que el Inmaculado Corazón 
de María gime mucho más para alcan-
zarles la gracia del perdón y la extraor-
dinaria liberalidad de Nuestro Señor 
Jesucristo. 

Fragmentos de exposiciones orales  
pronunciadas entre 1992 y 2009.

desgarra es que no venga a refugiar-
se en él después que lo han cometi-
do. […] ¿Quién podrá comprender el 
dolor intenso de mi Corazón cuando 
vi lanzarse a la perdición eterna esa 
alma que había pasado tres años en la 
escuela de mi amor? […] ¡Ah, Judas! 

Monseñor João en octubre de 2020
Teresita M

orazzani

Sumario  Sumario



La misericordia de Dios 
manifestada a los hombres

õ Matheus Henrique Vieira Gavioli

L

Santa Faustina fue 
una de las almas 
escogidas por Dios 
para revelarle al 
mundo los arcanos de 
infinita misericordia 
del Sagrado Corazón

16      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tema del mes  U

Apariciones de Jesús Misericordioso a Santa Faustina

«Dios no le negará su misericordia a nadie. El cielo 
y la tierra podrán cambiar, pero jamás se agotará la 
misericordia de Dios».

os santos evangelios revelan en 
sus inspiradas páginas la rique-
za de matices de la persona de 

Nuestro Señor Jesucristo, en algunos 
de sus infinitos atributos. Vemos ora la 
cólera divina de aquel que, sin ayuda 
de nadie, expulsa a decenas de merca-
deres del Templo (cf. Jn 2, 13-17), ora 
su santa indignación ante la dureza de 

alma de los fariseos (cf. Mc 3, 5), ora 
su intransigencia ante el pecado, ma-
nifestada incluso al perdonar a la adúl-
tera sorprendida en flagrante delito 
(cf. Jn 8, 11).

Hay, sin embargo, cierto pasa-
je evangélico que constituye uno de 
los pináculos de la revelación de la 
bondad de Jesús: «Venid a mí todos 
los que estáis cansados y agobiados, 
y yo os aliviaré. Tomad mi yugo so-
bre vosotros y aprended de mí, que 
soy manso y humilde de corazón, y 
encontraréis descanso para vuestras 
almas. Porque mi yugo es llevadero y 
mi carga ligera» (Mt 11, 28- 30).

Por misteriosos designios, ése 
parece haber sido el aspecto de su 

propia persona que el Señor más qui-
so manifestar en los últimos siglos: 
«manso y humilde de corazón». Des-
de el siglo xvii, cuando se le apareció 
a Santa Margarita María Alacoque, 
el Sagrado Corazón de Jesús no ha 
dejado de revelarles a las almas esco-
gidas los arcanos de su infinita mise-
ricordia. Y el comienzo del siglo xx 
nos trae un impresionante ejemplo 
de esta realidad.

Un alma escogida

Elena Kowalska nació en Gło-
gowiec (Polonia), la tercera de diez 
hijos de una familia de aldeanos. Des-
de los 7 años sintió el llamamiento a 
la vocación religiosa, pero sus padres 
se opusieron. Intentaba también ocul-
tar esa llamada divina en su alma, re-
signándose a permanecer en el mun-
do. No obstante, interrogada por una 
visión de Jesús paciente y por sus pa-
labras de reproche —«¿Hasta cuándo 
me harás sufrir, hasta cuándo me en-
gañaras?»1— tomó la firme decisión 
de entrar en el convento.

Tras muchas tentativas de ingre-
sar en otras casas religiosas, Elena 
franqueó la clausura del convento de 
la Congregación de las Hermanas de 
Nuestra Señora de la Misericordia, 

Santa Faustina Kowalska -  
Basílica del Corpus Christi, Cracovia (Polonia)

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

A
m

ad
vr

 (
C

C
 b

y-
sa

 3
.0

 E
st

on
ia

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmatheushenriquevieiragavioli/


El Señor le pidió a la 
santa que pintara una 
imagen suya, conforme 
se le había aparecido en 
una visión, y prometió 
gracias especiales a 
quienes la veneraran

Abril 2025      17

de Varsovia, el 1 de agosto de 
1925. Allí recibió el nombre de 
sor María Faustina y comenzó su 
vida dentro de las rejas sagradas, 
donde le serían revelados grandes 
misterios.

Siempre se mostró eximia en 
sus deberes religiosos y en sus 
obligaciones para con la comuni-
dad. En el trato con las hermanas 
de la congregación, nadie era más 
sacrificada y humilde, a pesar de 
las dificultades que encontraba en 
la convivencia, precisamente por 
las comunicaciones sobrenaturales 
que recibía, las cuales provocaban 
desentendimientos y quién sabe si 
no despertarían envidias. Sin em-
bargo, todo esto no hacía más que 
fortalecer su alma, con vistas al 
cumplimento de su misión.

La imagen de Jesús 
Misericordioso

En cierto momento, el Señor le 
manifiesta su deseo de que pinte 
una imagen suya y que se instituya 
una fiesta litúrgica, una coronilla y 
una novena en honor de la Divina 
Misericordia.

Respecto de la visión que tuvo 
de la imagen, el 22 de febrero de 
1931, Faustina escribe: «Al ano-
checer, estando en mi celda, vi al 
Señor Jesús vestido con una túnica 
blanca. Tenía una mano levantada para 
bendecir y con la otra tocaba la túni-
ca sobre el pecho. De la abertura de 
la túnica en el pecho salían dos gran-
des rayos: uno rojo y otro pálido. En 
silencio, atentamente miraba al Señor, 
mi alma estaba llena de temor, pero 
también de una gran alegría. Después 
de un momento, Jesús me dijo: “Pinta 
una imagen según el modelo que ves, 
y firma: Jesús, en ti confío. Deseo que 
esta imagen sea venerada, primero, en 
su capilla y, luego, en el mundo entero. 
Prometo que el alma que venera esta 
imagen no perecerá. También prome-
to, ya aquí en la tierra, la victoria sobre 
los enemigos y, sobre todo, a la hora 

de la muerte. Yo mismo la defenderé 
como mi gloria”».2

Al salir de la confesión, durante la 
cual le contó a su confesor la petición 

de Jesús acerca de la imagen, la re-
ligiosa oyó estas palabras en su in-
terior: «Deseo que haya una fiesta 
de la Misericordia. Quiero que esta 
imagen, que pintarás con el pincel, 
sea bendecida con solemnidad el 
primer domingo después de la Pas-
cua de Resurrección; ese domingo 
debe ser la fiesta de la Misericor-
dia. Deseo que los sacerdotes pro-
clamen esta gran misericordia que 
tengo a las almas pecadoras. Que 
el pecador no tenga miedo de acer-
carse a mí. Me queman las llamas 
de la misericordia, deseo derra-
marlas sobre las almas humanas».3

Al pedirle a Santa Faustina que 
se bendijera la imagen el primer 
domingo después de Pascua, el 
Señor muestra que todo lo que ella 
expresa está íntimamente vincula-
do a la liturgia de ese día, en el que 
la Iglesia proclama el Evangelio 
de San Juan sobre la aparición de 
Jesús resucitado en el cenáculo y 
la institución del sacramento de la 
penitencia (cf. Jn 20, 19-29).

La imagen representa precisa-
mente a Jesús resucitado, que trajo 
a todos los hombres la remisión de 
los pecados y la salvación al precio 
de su muerte en la cruz.

Dos rayos que 
protegen a las almas

Con respecto a los dos rayos, Je-
sús le comunica su significado a San-
ta Faustina, que escribe en su diario: 
«El rayo pálido simboliza el agua que 
justifica a las almas. El rayo rojo sim-
boliza la sangre que es la vida de las 
almas. Ambos rayos brotaron de las 
entrañas más profundas de mi mise-
ricordia cuando mi corazón agonizan-
te fue abierto en la cruz por la lanza. 
Estos rayos protegen a las almas de la 
indignación de mi Padre. Bienaventu-
rado quien viva a la sombra de ellos, 
porque no le alcanzara la justa mano 
de Dios».4

El agua que justifica las almas es 
el santo bautismo, y la sangre recuer-

Pintura original de la Divina Misericordia,  
de Eugeniusz Kazimirowski - Santuario de la 

Divina Misericordia, Vilna (Lituania)

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



La fiesta y la 
coronilla de la Divina 
Misericordia, otros 
medios fijados por el 
Señor para derramar 
su perdón sobre la 
humanidad pecadora

18      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

da la eucaristía, que da vida al alma. 
Estos dos sacramentos son indispensa-
bles para todo católico: el primero nos 
abre la puerta de la filiación divina, 
configurándonos con Cristo, y el se-
gundo es fuente y culmen de la vida 
de la Iglesia. A través de la recepción 
del sacramento del altar es por donde 
perfeccionamos todo lo que recibimos 
en el bautismo.5

El desbordamiento del amor de 
Dios estampado en una imagen

Ahora bien, ¿cuál era la intención 
más profunda del divino Redentor con 
la realización de esa imagen? Deseaba 
dejar estampada en un lienzo lo que 
rebosaba de su Corazón: la miseri-
cordia. Contemplando la pintura, los 
hombres recordarían las promesas de 
Jesús y se abandonarían a Él con ma-
yor confianza.

El Señor asoció a esa imagen pro-
mesas especiales de salvación, de 
grandes pasos en la vida espiritual y 
de una muerte santa, así como otros 
dones que los hombres le pidan: «Por 
medio de esta imagen colmaré a las al-
mas con muchas gracias; por eso, que 
cada alma tenga acceso a ella».6

Y Santa Faustina logró cumplir los 
deseos de Jesús. Durante el triduo que 
precedió a la clausura del Jubileo de la 
Redención del mundo, del 26 al 28 de 
abril de 1935, la imagen, pintada por el 
artista Eugeniusz Kazimierowski, fue 
expuesta al público por primera vez en 
lo alto de una ventana de Ostra Brama 
—una de las puertas de la ciudad de 
Vilna e importante centro de peregri-
nación—, siendo vista por todos. Por 
«casualidad» esa solemnidad cayó el 
domingo después de Pascua, en el que 
debía celebrarse la festividad de la Mi-
sericordia según la petición de Jesús a 
su confidente.7

La fiesta de la Misericordia

Pero el Señor quería una celebra-
ción oficial en honor de su divina mi-
sericordia. El Salvador reveló en va-
rias ocasiones sus anhelos al respecto:

«Deseo que la fiesta de la Miseri-
cordia sea refugio y amparo para todas 
las almas y, especialmente, para los 
pobres pecadores. Ese día están abier-
tas las entrañas de mi misericordia. 
Derramo todo un mar de gracias sobre 
las almas que se acercan al manantial 
de mi misericordia. El alma que se 

confiese y reciba la santa comunión 
obtendrá el perdón total de las culpas y 
de las penas. En ese día están abiertas 
todas las compuertas divinas a través 
de las cuales fluyen las gracias. Que 
ningún alma tema acercarse a mí, aun-
que sus pecados sean como escarlata. 
[…] Las almas mueren a pesar de mi 
amarga Pasión. Les ofrezco la última 
tabla de salvación, es decir, la fiesta de 
mi misericordia. Si no adoran mi mi-
sericordia, morirán para siempre».8

También expresó su deseo de que 
en ese día los sacerdotes predicaran 
sobre la misericordia desde los púlpi-
tos. Las almas deben sentir, a través de 
las palabras de los ministros sagrados, 
el alcance del perdón de Dios para to-
dos los pecadores.

La coronilla y la novena de 
la Divina Misericordia

La víspera del 14 de septiembre de 
1935, Jesús dictó la coronilla de la mise-
ricordia, como medio para aplacar la ira 
de Dios. El Señor mismo enseñó lo que 
se debía rezar: «Padre eterno, te ofrezco 
el Cuerpo y la Sangre, el Alma y la Di-
vinidad de tu amadísimo Hijo, Nuestro 
Señor Jesucristo, por nuestros pecados 
y los del mundo entero. Por su dolorosa 
Pasión, ten misericordia de nosotros».9

La oración, que constituye el centro 
de la coronilla de la misericordia, de-
bía recitarse según la división revelada 
al confidente de Dios: «Esta oración es 
para aplacar mi ira, la rezarás durante 
nueve días con un rosario común, de 

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Sumario  Sumario



El Sagrado Corazón 
tiene sed de perdón, 
y sólo nos exige 
que le presentemos 
nuestros errores y 
corramos hacia Él 
con confianza

Abril 2025      19

﻿1 Santa Faustina Kowalska. 
Diario, n.º 9. 4.ª ed. Stockbridge: 
Marian Press, 2003. Las demás 
citas del Diario, todas transcri-
tas de la misma edición, serán 
indicadas sólo por la numera-
ción interna de la obra.

﻿2 Idem, n.os 47-48.
﻿3 Idem, n.os 49-50.
﻿4 Idem, n.o 299.

﻿5 Cf. Benedicto XVI. Sacra-
mentum caritatis, n.o 17.

﻿6 Santa Faustina Kowalska, 
op. cit., n.o 570.

﻿7 Cf. Idem, n.o 89.
﻿8 Idem, n.os 699; 965.
﻿9 Idem, n.o 475.
﻿10 Idem, n.o 476.

﻿11 Entre las revelaciones hechas 
por el Señor a Santa Faustina 
estaba la de fundar una congre-
gación cuyo objetivo sería di-
fundir el culto a la Divina Mi-
sericordia. Sor Faustina no 
pudo cumplir este deseo de Je-
sús en vida, pero después de su 
muerte, gracias a los esfuerzos 
del Beato Miguel Sopoćko, su 
confesor y director espiritual, 

la congregación comenzó a de-
sarrollarse y el 2 de agosto de 
1955 fue erigida canónicamen-
te por el administrador apostó-
lico de Gorzów Wielkopolski, 
el P. Zygmunt Szelążek.

﻿12 San Juan Pablo II. Homilía, 
30/4/2000.

﻿13 Clá Dias, ep, João Scogna-
miglio. Homilía. Caieiras, 
12/9/2009.

modo siguiente: primero rezarás una 
vez el padrenuestro y el avemaría y el 
credo, después, en las cuentas corres-
pondientes al padrenuestro, dirás las 
siguientes palabras: “Padre eterno, te 
ofrezco el Cuerpo y la Sangre, el Alma 
y la Divinidad de tu amadísimo Hijo, 
Nuestro Señor Jesucristo, como propi-
ciación de nuestros pecados y los del 
mundo entero”; en las cuentas del ave-
maría, dirás las siguientes palabras: 
“Por su dolorosa Pasión, ten misericor-
dia de nosotros y del mundo entero”. 
Para terminar, dirás tres veces estas 
palabras: “Santo Dios, Santo Fuerte, 
Santo Inmortal, ten piedad de nosotros 
y del mundo entero”».10

Rezada con sinceridad y humildad, 
esta oración obtiene abundantes gra-
cias de conversión y una buena muer-
te, lo cual es necesario para todo hom-
bre en esta tierra de exilio.

«Una época en donde el Sagrado 
Corazón de Jesús más brillará»

El 5 de octubre de 1938, sor María 
Faustina del Santísimo Sacramento 
entregaba su alma al Creador, tras so-
portar grandes sufrimientos. Con su 
holocausto, el culto a la misericordia 
empezó a difundirse y nació la Con-
gregación de las Hermanas de Jesús 
Misericordioso.11

La actualidad de la devoción a la 
Divina Misericordia es cada día más 
evidente. Con ocasión de la misa de 
canonización de Santa Faustina, el 30 
de abril de 2000, el papa Juan Pablo II 
nos dejó una profunda consideración 
al respecto: «¿Qué nos depararán los 

próximos años? ¿Cómo será el futuro 
del hombre en la tierra? No podemos 
saberlo. Sin embargo, es cierto que, 
además de los nuevos progresos, no 
faltarán, por desgracia, experiencias 
dolorosas. Pero la luz de la misericor-
dia divina, que el Señor quiso volver a 
entregar al mundo mediante el carisma 
de sor Faustina, iluminará el camino 
de los hombres del tercer milenio».12

De hecho, los hombres nunca han 
necesitado de tanta misericordia como 
en los días en que vivimos. Nuestro 
fundador, Mons. João comentó una vez 
que «el Sagrado Corazón de Jesús tiene 
sed de perdonar y una capacidad infini-
ta para hacerlo. Pero para ello necesita 
personas “erradas”, como San Pablo, 
para poder perdonarlas. […] Y por eso 
la era histórica en la que más brillará el 
Sagrado Corazón de Jesús será la nues-
tra».13

He aquí la única condición que este 
bondadoso Corazón nos impone para 
ser objetos de su amor: presentarle 
nuestros errores y correr a su encuen-

tro con ilimitada confianza, seguros 
de que nos recibirá con desbordamien-
tos de misericordia. 

Ju
an

 C
ar

lo
s 

V
ill

ag
óm

ez
Sagrado Corazón de Jesús -  

Iglesia de Santo Domingo, Cuenca (Ecuador)

Sumario  Sumario



El diario de un alma escogida

õ Hna. Mariana Iecker Xavier Quimas de Oliveira

L

El Diario de la 
Divina Misericordia 
da testimonio del 
amor infinito de 
un Dios deseoso de 
acoger, perdonar y 
santificar las almas

20      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Al cabo de seis sencillos cuadernos, Santa Faustina había 
legado a la Iglesia uno de los tratados más auténticos 
sobre la misericordia divina que la historia haya conocido.

a genuina literatura cristiana 
bien puede compararse a un in-
menso cofre donde se encuen-

tran los más preciados tesoros.
No le falta nada a ese universo de 

maravillas: en él están presentes desde 
los escritos de los Padres de la Iglesia, 
que nos ofrecen los más sólidos fun-
damentos de la fe católica, hasta las 
grandes sumas de teología, sin olvidar 
los tratados de mística o de moral, las 
catequesis, las hagiografías, las medi-
taciones de retiros, las lecturas piado-
sas… Se trata de obras y más obras, 
fruto del amor a Dios y de la experien-
cia de generaciones, que constituyen 
un abundante alimento espiritual para 
los católicos de todos los tiempos.

Ahora bien, si analizamos esa vasta 
producción literaria nacida de la Igle-

sia, a menudo nos encontramos con 
una verdadera paradoja: monumen-
tos de escritura, obras realizadas por 
gigantes del pensamiento, se ven, a 
veces, preteridas en pro de páginas es-
bozadas casi sin recursos estilísticos, 
en la sencillez de una narración cuya 
única grandeza reside en la profundi-
dad de su contenido.

¿Cómo se explica esta contradic-
ción? La respuesta parece estar en el 
hecho de que pocas cosas enaltecen 
tanto el poder divino como la debilidad 
humana, en la que se revela plenamen-
te la fuerza de Dios (cf. 2 Cor 12, 9).

De este modo, no nos sorprendería 
que por medio de Historia de un alma 
—por citar sólo un ejemplo— se ha-
yan obrado más conversiones en los 
últimos tiempos que por la lectura de 

cualquier obra patrística… Al fin y al 
cabo, el mismo Dios que inspiró subli-
midades de vertiginosa grandeza en 
un San Juan Crisóstomo, un San Am-
brosio o incluso un San Agustín, puede 
también asociar los humildes escritos 
de una desconocida monja carmelita 
—como lo era Santa Teresa del Niño 
Jesús— a la renovación espiritual de 
miles, quizá millones, de fieles. Son 
los arcanos de la Providencia…

Un fenómeno similar se ha produ-
cido en torno a un libro muy difundi-
do en las últimas décadas: el Diario 
de Santa Faustina, también conocido 
como Diario de la Divina Misericor-
dia, seis manuscritos que dan testimo-
nio del amor infinito de un Dios de-
seoso de acoger, perdonar y santificar 
las almas.

Diario de Santa Faustina

w
w

w
.s

ai
nt

-fa
us

tin
a.

or
g

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmarianaieckerxavierquimasdeoliveira/


En un lenguaje 
sencillo, impregnado 
de celestial unción, 
Santa Faustina 
narra la historia 
de su vocación

Abril 2025      21

Escrito por obediencia
El texto fue redactado por la santa 

en el transcurso de los últimos cuatro 
años de su vida, por orden expresa de 
su confesor y del propio Jesús. El 4 de 
junio de 1937, el Redentor se dirigió a 
ella en estos términos: «Hija mía, sé 
diligente en apuntar cada frase que te 
digo sobre mi misericordia porque es-
tán destinadas para un gran número de 
almas que sacarán provecho de ellas».1

En un lenguaje sencillo, pero im-
pregnado de esa unción sobrenatural 
que sólo la virtud puede conferir, la 
religiosa narra la historia de su vo-
cación y expone sus propósitos y 
luchas espirituales, sin esconder 
las dificultades y tentaciones que 
le sobrevinieron. ¿Podría haber 
mayor prueba de la pureza de in-
tención de esta humilde escritora, 
así como de la autenticidad de sus 
revelaciones, que la admirable sen-
cillez de sus relatos?

En medio de descripciones de gra-
cias místicas extraordinarias, frases 
como éstas marcan el diario de princi-
pio a fin: «En lo que concierne a la con-
fesión, elegiré lo que más me humilla 
y cuesta. A veces una pequeñez cuesta 
más que algo más grande»; o bien, «Las 
reglas que desobedezco con más fre-
cuencia: a veces interrumpo el silencio, 
no obedezco el llamado de la campani-
lla, a veces me meto en los deberes de 
los demás; haré los máximos esfuerzos 
para corregirme».2

En la divina escuela de 
la misericordia

Ante todo, el diario es un extraor-
dinario relato de las apariciones de Je-
sús Misericordioso, sus palabras, sus 
deseos y sus consejos. Al cabo de seis 
cuadernos, Santa Faustina había lega-
do a la Iglesia uno de los tratados más 
auténticos sobre la misericordia divi-
na que la historia haya conocido.

Desde las primeras páginas, la reli-
giosa reconoce la gratuidad de su elec-
ción para tan alta misión sobrenatural. 
Y no sólo eso. Considera indispensa-

bles sus miserias y debilidades, a fin 
de que la misericordia del Salvador se 
manifieste en ella en toda su magni-
tud: «Sé bien lo que soy por mí misma, 
porque Jesús descubrió a los ojos de 
mi alma todo el abismo de mi miseria 
y por lo tanto me doy cuenta perfecta-

otro hacia el abismo de tu misericor-
dia, oh Dios».3

De muchas maneras el Señor trata 
de enseñarle a su aprendiz a seguir el 
camino del abandono y de la confian-
za: «Hija mía, que nada te asuste ni te 
perturbe, mantén una profunda tran-
quilidad, todo está en mis manos».4 El 
deseo del Señor es muy claro: Fausti-
na debe comportarse en relación con 
Dios como una niña en brazos de su 
padre. «Quiero enseñarte la infancia 

espiritual —le decía Jesús en otra 
ocasión—. Quiero que seas muy 
pequeña, ya que siendo pequeñita 
te llevo junto a mi Corazón».5

Una lección repleta de bondad

Un día, tras haberle contado 
sus necesidades espirituales al 
Señor con cierto temor y angus-
tia, la religiosa escuchó de Él esta 

sublime lección:6

—Imagina que eres la reina de 
toda la tierra y que tienes la posi-

bilidad de disponer de todo lo que te 
plazca. Tienes la posibilidad de hacer el 
bien que te agrade y, de repente, llama 
a tu puerta un niño muy pequeño, todo 
tembloroso, con lágrimas en los ojos, 
pero con gran confianza en tu bondad, 
y te pide un pedazo de pan para no mo-
rir de hambre. ¿Qué harías? ¿Cómo te 
comportarías con ese niño? Respónde-
me, hija mía.

Y Faustina le contesta:
—Jesús, le daría todo lo que me pi-

diera, pero también mil veces más.
—Así —concluye el Señor— me 

comporto yo con tu alma.

«Más que nada me agradas 
a través del sufrimiento»

El aprendizaje en esta divina es-
cuela sería incompleto si no contem-
plara una realidad inseparable de la 
santidad. El propio Señor diría en una 
ocasión: «Muchas veces me llamas 
maestro. Esto es agradable a mi Cora-
zón, pero no olvides, alumna mía, que 
eres alumna de un Maestro crucifica-
do. Que te baste ésta sola palabra. Tú 

Santa Faustina en  
los últimos años de su vida

Rep
ro

du
cc

ió
n

mente que todo lo que hay de bueno en 
mi alma es sólo su santa gracia. El co-
nocimiento de mi miseria me permite 
conocer al mismo tiempo el abismo de 
tu misericordia. En mi vida interior, 
con un ojo miro hacia el abismo de mi-
seria y de bajeza que soy yo, y con el 

Sumario  Sumario



Que las palabras del 
Dios misericordioso, 
recogidas en tan 
sencillo diario, 
nos animen a 
ofrecerle a Dios 
nuestras miserias

22      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

﻿1 Santa Faustina Kowalska. 
Diario, n.º 1142. 4.ª ed. Stock-
bridge: Marian Press, 2003. Las 
demás citas del diario, todas 
transcritas de la misma edición, 

serán indicadas sólo por la nu-
meración interna de la obra.

﻿2 Idem, n.os 225-226.
﻿3 Idem, n.o 56.

﻿4 Idem, n.o 219.
﻿5 Idem, n.o 1481.
﻿6 Cf. Idem, n.o 229.
﻿7 Idem, n.o 1513.

﻿8 Idem, n.o 279.
﻿9 Idem, n.o 498.
﻿10 Idem, n.o 206.

sabes lo que se encierra en la cruz».7 
Poco a poco, Jesús pudo revelarle a 
esta alma escogida los misterios que 
rodean el terrible y luminoso camino 
del sufrimiento.

Con acierto el dicho popular afir-
ma que a los verdaderos amigos se les 
conoce en las horas difíciles. En el su-
frimiento es donde el amor se acrisola 
y se manifiesta en todo su esplendor. 
Así pues, Faustina no podía ofrecerle a 
Dios el tributo de la confianza separado 
de la ofrenda del dolor. Ambos debían 
estar siempre unidos: «Niña mía, más 
que nada me agradas a través del sufri-
miento. En tus sufrimientos físicos, y 
también morales, hija mía, no busques 
compasión de las criaturas. Deseo que 
la fragancia de tus sufrimientos sea 
pura, sin ninguna mezcla. […] Hija mía, 
cuanto más amaras el sufrimiento, tan-
to más puro será tu amor hacia mí».8

Es precisamente en estos momen-
tos cuando el abandono en la Provi-
dencia debe adquirir las proporciones 
heroicas propias de un alma santa. ¿Y 

dónde encontrar la fuerza para sufrir, 
si no es en el mismo Dios que nos pide 
sufrimiento? El Señor también le ense-
ñaba eso a Faustina: «Apoya tu cabeza 
en mi brazo y descansa y toma fuerza. 
Yo estoy siempre contigo».9

El termómetro del amor

Haciendo oír su voz divina en el si-
glo xx, en un sencillo convento pola-
co, el Salvador dirigía su llamamiento 
a una humanidad cada vez más alejada 

de la ley de Dios y cada vez más olvi-
dada de su infinita misericordia.

«Ojalá escuchéis hoy su voz: “No 
endurezcáis el corazón”» (Sal 94, 7-8). 
Que las palabras de un Dios misericor-
dioso, recogidas en tan sencillo diario, 
nos animen a ofrecerle a Dios lo que a 
veces nos parece tan difícil reconocer: 
nuestras miserias. Su deseo no es otro: 
«Hija mía, —le decía el Señor— mira 
hacia el abismo de mi misericordia y 
rinde honor y gloria a esta misericor-
dia mía, y hazlo de este modo: reúne a 
todos los pecadores del mundo entero 
y sumérgelos en el abismo de mi mi-
sericordia. Deseo darme a las almas, 
deseo las almas, hija mía».10

Sigamos, por tanto, el ejemplo que 
nos dejó Santa Faustina Kowalska. 
Como niños, abandonemos nuestra vida 
en las manos de nuestro Padre celestial 
y dejemos que Él nos guie. Veremos 
entonces cómo nuestra conversión co-
menzará con un gran acto de confianza 
en el amor infinito de Jesús Misericor-
dioso. 

P
ha

nc
am

el
lia

24
5 

(C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

A la izquierda, la celda de Santa Faustina, donde fue escrito el diario; a la derecha, la santa junto a otras religiosas de su congregación

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



El mayor acto de misericordia

L

AbrilAbril 2025 2025            2323

u ¿Qué dice el catecismo?  U

§ 270 Dios es el Padre todopoderoso. Su paternidad y su poder se esclarecen 

mutuamente. Muestra, en efecto, su omnipotencia paternal por la manera como 

cuida de nuestras necesidades; por la adopción filial que nos da («Yo seré para vosotros 

padre, y vosotros seréis para mí hijos e hijas, dice el Señor todopoderoso» [2 Cor 6, 18]); 

finalmente, por su misericordia infinita, pues muestra su poder en el más alto grado 

perdonando libremente los pecados.

as imágenes del Sagrado Cora-
zón de Jesús suelen presentarlo 
bondadoso y compasivo, apun-

tando a su corazón herido e invitando 
a los fieles a acercarse. No pocas veces 
se lee a sus pies una frase dictada por 
Él a Santa Margarita María Alacoque, 
como ésta: «He aquí el Corazón que 
tanto amó a los hombres que no escati-
mó nada, hasta agotarse y consumirse 
para demostrarles su amor».

Las primeras revelaciones de esta 
insigne devoción aparecen en el leja-
no año de 1199, en Bélgica, con Santa 
Lutgarda. La intimidad de la religiosa 
con el divino Maestro la lleva a pedirle: 
«Señor, quiero tu Corazón». A lo que 
Jesús le responde: «Soy yo el que quiere 
el tuyo». Unos años más tarde, en Italia, 
Santa Margarita de Cortona se convier-
te en confidente del Redentor, a quien 
osadamente le implora: «Señor, quiero 
estar dentro de tu Corazón». Entre los 
testigos de la bondad divina también se 
encuentra Santa Gertrudis de Helfta, 
que reclinó su cabeza sobre el pecho sa-
grado y escuchó los latidos del corazón 
paciente y lleno de misericordia.

Pero no sólo los místicos conocie-
ron estos sublimes misterios. La teo-
logía se adentró igualmente en el co-
nocimiento de la misericordia de Dios 

hecho hombre: San Anselmo de Can-
terbury, San Bernardo de Claraval, 
San Alberto Magno, San Francisco de 
Sales, San Vicente de Paúl y San Juan 
Eudes fueron algunos de los insignes 
cantores de estos arcanos.

En Santo Tomás de Aquino halla-
mos la aclaración más sencilla y pro-
funda sobre el tema, cuando explica 
que «en cualquier obra de Dios apare-
ce la misericordia como raíz»,1 porque 
siempre trata de «comunicar su perfec-
ción, que es su bondad».2 El Altísimo 
quiere tener una unión amistosa con el 
hombre, fundada en el don gratuito de 
la «comunicación de la bienaventuran-
za eterna».3

Si crear al hombre fue un acto de 
misericordia por parte de Dios, be-
nevolencia aún mayor muestra al ele-
varlo a la vida sobrenatural, a la unión 
amistosa con Él.

Esta misericordia divina es mucho 
más excelente que cualquier acto huma-
no encaminado a socorrer al prójimo,4 

lo que también tiene una importante 
repercusión en los actos de los morta-
les: por encima de cualquier ayuda 
material —incluso las obras de miseri-
cordia corporales, como dar de comer 
al hambriento o visitar al enfermo—, 
está el auxilio espiritual que se presta a 
quien ha caído en pecado mortal, para 
que pueda recuperar la amistad divina y 
hacerse partícipe de la gloria eterna. 

﻿1 Santo Tomás de Aquino. Suma 
Teológica. I, q. 21, a. 4.

﻿2 Idem, q. 44, a. 4.
﻿3 Idem, II-II, q. 24, a. 2.
﻿4 Cf. Idem, q. 30, a. 4.

La mayor manifestación de la 
misericordia divina es el don gratuito 

de la bienaventuranza eterna

Detalle de «Camino de la salvación»,  
de Andrea di Bonaiuto - Iglesia de  

Santa María Novella, Florencia

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Catecismo de la Iglesia Católica

Sumario  Sumario



õ Plinio Corrêa de Oliveira

En el glorioso camino  
de los callejones sin salida

H

u Un profeta para nuestros días  U

2424            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Al cruzar la «avenida» de lo inexplicable, de la aparente 
catástrofe y de la derrota, tengamos la certeza de que para los 
devotos de María Santísima ¡siempre hay una salida!

ay una pequeña imagen de 
María Auxiliadora que nos 
acompaña desde hace mu-

cho tiempo. No es una obra de arte, 
sino una imagencita de yeso de las que 
se fabrican en serie y que se encuen-
tran por todas partes, de un tipo reli-
gioso llamado sulpiciano.

¿Por qué pensé haber hecho todo un 
hallazgo al toparme con esta imagen? 
Me pareció que tenía una expresión 
fisonómica llena de serenidad inte-
rior, todo ella derivada de la templan-
za, virtud cardinal por la cual se tiene 
para cada cosa el grado de aprecio o 
de repudio proporcional a las circuns-
tancias. Nunca se desea algo exagera-
damente ni menos de lo que merece, y 
jamás se detesta algo exageradamente 
ni menos de lo que merece.

Esa disposición de  alma me pareció 
que relucía mucho en la imagen. Discre-
tamente, es tan apacible, tan desapegada 
y tan dueña de sí, de tal manera está tan 
dispuesta a actuar ante cualquier cosa de 
un modo enteramente proporcionado, 
que me pareció el símbolo mismo del 
equilibrio, que constituye el corolario 
de la virtud de la templanza. Y por eso 
tiene algo de puro y de virginal, que me 
encantó; y a la vez, algo de maternal, 
pues parece mirar a sus hijos, sonriente 
y dispuesta a empuñar el cetro de rei-
na decisivo, según la petición que se le 
haga.

Se trata realmente del auxilio de 
los cristianos, y con una simbología. 
El Niño Jesús está en su brazo con los 
bracitos abiertos, sonriendo. Se ve que 
María Santísima ha hecho una petición 
y Él ha sonreído; los brazos abiertos 
son el fruto de la oración de su Madre. 
Nuestra Señora mira complacida vien-
do cómo un pobre hijo suyo, allí arro-
dillado, se encanta al observar a su Hijo 
por excelencia sonreír y abrir los bra-
zos. Eso es el auxilio: la que nos obtie-
ne, de quien que es el autor y la fuente 
última de todas las gracias, todo lo que 
le pedimos.

Lirio nacido del barro, de 
noche, durante la tormenta

Si la Virgen María no nos hubiera 
ayudado en cada momento, si no hu-

biéramos recurrido a Ella, sintiendo su 
apoyo maternal, no habríamos hecho 
nada. Cuando nuestro movimiento al-
canza sus pináculos y, por ejemplo, con-
templa buenos resultados, debería decir 
que éstos son logros de Nuestra Señora.

¿Qué clase de logros?
Sobre todo, y por encima de todo, los 

que se obran en nuestras propias almas. 
Es decir, que haya una organización 
como la nuestra, con un número muy re-
ducido de miembros, con esta mentali-
dad, estas costumbres, este estilo de pie-
dad, en medio de la borrasca que existe 
a nuestro alrededor, eso es precisamente 
el lirio nacido del barro, que florece por 
la noche, durante la tormenta.

Pero cuando decimos «lirio nacido 
del barro», no recurrimos a la metáfo-
ra más que para afirmar que está ocu-
rriendo algo totalmente inverosímil, 
tan inexplicable como que brote una 
edelweiss en el desierto del Sahara. Fue, 
por tanto, la Madre de Misericordia, 
Mediadora de todos los favores, quien 
presentó nuestra oración a su divino 
Hijo y obtuvo que fuera escuchada.

¡Aferrémonos a  
la Santísima Virgen!

¿Qué oración? Ante todo, la oración 
por la cual le pedimos que nos dé la 
gracia de amarla cada vez más, de ser 
suyos, de confiar en Ella, de unirnos 
a Ella y que Ella se una a nosotros. La 

El auxilio maternal de María 
alcanza lo inverosímil, como el 

florecimiento de un lirio en el 
barro durante la tormenta

A
gn

es
 M

on
ke

lb
aa

n 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Abril 2025      25

gran y fundamental oración es que 
María nos haga devotos de Ella.

Me imagino a alguien diciendo: 
«Pero entonces la devoción suprema, 
el culto de latría a Nuestro Señor Je-
sucristo, ¿pasa a un segundo plano? 
¿Qué sublevación es ésta: el culto de 
hiperdulía sustituyendo al culto de 
latría?».

Me dan ganas de responder: «¿Qué 
tontería es ésa?». Nuestra Señora es el 
canal necesario, único, para llegar a 
Nuestro Señor Jesucristo. Y si de 
tal manera la aplaudimos y ve-
neramos, es porque adoramos 
a aquel a quien Ella conduce. 
La Santísima Virgen es el ca-
mino por el cual Él ha venido 
a nosotros. En María, Jesu-
cristo se encarnó para luego 
redimir al género humano; 
Ella es la Corredentora. 
Cuando subió al Cielo, dejó 
a su Madre para aliviar un 
poco la tristeza y el inmenso 
vacío que quedaba en la tierra.

Teniendo todo esto en vista, 
si nos aferramos bien a la Virgen, 
iremos a Él; si no nos aferramos a 
la Santísima Virgen con todas las 
fuerzas de nuestra alma, ¿adónde 
iremos? ¡Abajo! Y sabemos muy 
bien quién está abajo…

Consejo de un sacerdote jesuita

Recuerdo que nuestro Grupo es-
taba en uno de sus momentos más 
crueles, en la lucha de Em defesa.1 
Había puesto cierta esperanza en una 
editorial de Montevideo, muy impor-
tante en aquella época, para que publi-
cara el libro en español. Me enviaron 
una carta pidiéndome permiso para 
traducirlo al español, y yo había acep-
tado. Pero la editorial me mandó otra 
carta diciéndome que ya no estaban 
interesados   en su publicación… Poco 
después recibí otra carta de Montevi-
deo. La abro pensando: «¿Qué nuevo 
disgusto será esto?».

Se trataba de un anciano sacerdo-
te jesuita, al que no conocía, que me 

y no habrá ningún bien que no les su-
ceda; no disminuyan jamás, ni un mí-
nimo grado, esa devoción, pues de lo 
contrario todo mal podría caer sobre 
ustedes».

Quiero creer que la piadosa alma 
de ese verdadero hijo de San Ignacio 
está a los pies de su fundador en el 
Cielo, gozando de la visión beatífica 
y mirando a Nuestra Señora. Le pido 
que rece por todos nosotros, para que 
sigamos ese consejo. Pero para ello, un 
punto es crucial: no basta no decaer en 
la devoción a la Virgen; o bien se sube 

cada día más, o bien se para, y lo que 
se para, decae. No tengamos miedo de 
exagerar, siempre que seamos fieles a 
la doctrina católica en materia de culto 
a la Santísima Virgen, porque de Ma-
ría nunquam satis, de Nuestra Señora 
nunca se ha dicho lo suficiente.2

Ella nos acompaña como 
a un hijo único

Como es Madre de Nuestro Señor 
Jesucristo y es nuestra Madre, está 

permanentemente dispuesta a ayu-
darnos en todo lo que necesite-

mos. San Luis María Grignion 
de Montfort3 afirma que si en 
el mundo hubiera una sola 
madre, que reuniera en su 
corazón todas las formas y 
grados de ternura que todas 
las madres del mundo senti-
rían por un hijo único, y esa 
madre tuviera sólo un hijo 
a quien amar, lo amaría me-

nos de lo que Nuestra Señora 
ama a todos y cada uno de los 

hombres.
De tal modo es Madre de cada 

uno de nosotros, nos quiere tanto 
que —por muy desvalidos, des-
carriados, espiritualmente tamba-
leantes que seamos y no valgamos 
nada— si nos dirigimos a Ella, su 
primer movimiento será de amor y 
de auxilio.

María Santísima nos acompaña 
incluso antes de que nos dirijamos 
a Ella, porque tiene ciencia de lo 

que sucede a todos los hombres, en 
todas partes. Conoce, por tanto, nues-
tras necesidades y por su intercesión 
tenemos la gracia de acudir a Ella. 
Nuestra Señora le pide a Dios que re-
cibamos esa gracia, y Él nos la conce-
de. Nos dirigimos a Ella y la primera 
pregunta que nos hace es: «Hijo mío, 
¿qué quieres?».

Oí una afirmación, que no es de un 
gran teólogo, pero tengo la impresión 
de que es cierta: si el propio Judas Is-
cariote, después de haber vendido a 
Nuestro Señor y mientras caminaba 

decía en su carta, resumidamente, lo 
siguiente: «Por más que ustedes sean 
atacados, los aprecio mucho y a causa 
de ello les doy lo que puedo dar: mis 
oraciones, en primer lugar; en segun-
do lugar, un consejo. Ustedes valen lo 
que valen porque son muy devotos de 
la Virgen. Sean cada vez más devotos 

María Santísima nos acompaña incluso  
antes de que recurramos a Ella, y está 

siempre dispuesta a ayudarnos

El Dr. Plinio venera la imagen de  
María Auxiliadora mencionada en este artículo,  

en mayo de 1991

Mario
 Shinoda

Sumario  Sumario



26      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

hacia el lugar maldito donde se ahor-
caría, hubiera tenido un momen-
to de devoción a la Santísima 
Virgen y le hubiera rezado, 
habría recibido apoyo. Si 
la hubiera buscado y le 
dijera: «No soy digno 
de acercarme a vos, de 
miraros, ni de dirigir-
me a vos. Soy Judas, 
el inmundo… Pero vos 
sois mi Madre, ¡tened 
piedad de mí!». Ella aco-
gería con bondad al hombre 
cuyo nombre es sinónimo de 
la más baja y asquerosa torpeza, y 
que nadie pronuncia sin extremos 
de repugnancia, por así decirlo, sin 
gestos de repugnancia: Judas Isca-
riote… ¡Incluso a éste!

La hermosa «avenida  
de los callejones sin salida»

Pero nos resulta difícil tenerlo siem-
pre presente. ¿Por qué? Porque no lo ve-
mos y, en nuestra miseria, nos encon-
tramos a menudo entre los que no creen 
porque no ven. No dudamos, pero olvi-
damos. Nos sentimos tan fuera de lugar 
que decimos: «Pero ¿será así realmen-
te? Me pasó esto, aquello, lo otro. Se lo 
pedí a Ella y no he sido socorrido; ¿por 
qué he de creer que ahora seré ayuda-
do? Madre de misericordia…, para mí, 
a veces sí, pero a veces no…».

En esas ocasiones debemos decir: 
Auxilium Christianorum, ora pro no-
bis! En los momentos en los que no 
entendemos, no tenemos idea de cómo 
será el desenlace del asunto, qué va a 
pasar, necesitamos repetir con insis-
tencia: Auxilium Christianorum! Por-
que todo caso tiene una salida. A ve-
ces no vemos la solución, pero Nuestra 
Señora está dándole al asunto una sali-
da monumental.

Cuando recuerdo la historia de 
nuestras catástrofes, de nuestros resur-
gimientos, de nuestra dolorida y glorio-
sa «avenida de callejones sin salida»,4 
mirando atrás me pregunto: «Si Ella 
me diera a elegir entre esta vía de calle-

jones sin salida o cualquier otra de las 
que yo imaginaba, ¿cuál preferiría?». 
Habría respondido: «Madre mía, si me 
das fuerzas, elegiré “la avenida de los 
callejones sin salida”». Es la «avenida» 
de lo inexplicable, de la aparente catás-
trofe, de la derrota, de la devastación, 
pero de la victoria que se afirma.

¡Qué hermosa es la «avenida de los 
callejones sin salida»! ¿Por qué? Por-
que es la avenida triunfal de Nuestra 
Señora. Ella abre los callejones sin 
salida, transforma esta cosa mons-
truosa —una avenida desmembrada 
en callejones— y la convierte en una 
avenida. Se comprende la providencia 
de María Santísima. ¡Es una verdade-
ra maravilla!

Nuestra insuficiencia proclama su 
victoria, canta su gloria. ¿Cómo no 
entusiasmarnos con la idea de que 
Ella nos ha hecho tan pequeños para 
que Ella fuera tan ampliamente glori-
ficada? Es evidente. Esta oración debe 
estar en nuestros labios en todo mo-
mento: Auxilium Christianorum, ora 
pro nobis!

Recemos, pues, en todas las cir-
cunstancias de nuestra vida. Y en la 

﻿1 Primer libro publicado por el Dr. Plinio, en 
1943, en el que alertaba contra la subrepti-
cia introducción del laicismo y del igualita-
rismo en ambientes eclesiásticos. La obra 
fue prologada por Mons. Benedetto Aloi-
si Masella, entonces nuncio apostólico en 
Brasil, y recibió una carta de elogio del 
papa Pío XII, firmada por Mons. Giovanni 
Battista Montini, futuro Pablo VI.

﻿2 Cf. San Luis María Grignion de Mont-
fort. «Traité de la vraie dévotion à la Sain-
te Vierge», n.º 10. In: Œuvres Complètes. 
Paris: Du Seuil, 1966, pp. 492-493.

﻿3 Cf. Idem, n.º 202, p. 620.
﻿4 Expresión acuñada por el Dr. Plinio para 

ilustrar las difíciles circunstancias que él 
y su obra afrontaron a lo largo de décadas, 
en las que repetidamente parecía que se en-
contraban sin salida, pero que la Santísima 
Virgen siempre acababa solucionando.

hora de la muerte, cuando estemos 
en nuestro último aliento y sigamos 
diciendo: Auxilium Christianorum, el 
Cielo pronto se abrirá para nosotros. 

Extraído, con adaptaciones, de:
Dr. Plinio. São Paulo. Año xxiv. 
N.º 278 (mayo, 2021), pp. 16-21.

¡Qué hermosa es la «avenida de los  
callejones sin salida», de lo inexplicable,  

de la aparente catástrofe, pues es  
la avenida triunfal de María!

María Auxiliadora - Colección privada

Philip Halling (CC by-sa 2.0)

Sumario  Sumario



Epifanía de la omnipotencia

P

Abril 2025      27

u Santo Tomás enseña  U

oder…, palabra que ha em-
briagado a tantos a lo largo de 
la historia, significando a me-

nudo fuerza opresora o presuntamente 
justiciera, opuesta a la benevolencia o 
a la misericordia, fruto de la exacerba-
ción de las pasiones desordenadas por 
el pecado original. ¡Cuán diferente es 
el dominio ejercido por el Altísimo! 
«Mis planes no son vuestros planes, 
vuestros caminos no son mis caminos 
—oráculo del Señor» (Is 55, 8). Él, que 
tiene todo el poder, lo manifiesta de un 
modo totalmente distinto al criterio de 
los hombres.

Santo Tomás dedica una cues-
tión entera de la Suma Teológica 
(cf. I, q. 21, a. 1-4) a esas dos virtu-
des —la justicia y la misericordia— 
en cuanto atributos de Dios y explica 
cómo ambas son armónicas, a pesar de 
aparentemente contradictorias, ade-
más de analizar cuál de ellas revela 
más la omnipotencia divina.

Nuestra concepción humana nos 
dificulta comprenderlas en su pro-
fundidad en las acciones divinas. A 
veces entendemos la misericordia 
emocionalmente: una tristeza por la 
miseria de los demás. Ahora bien, en 
Dios no hay tristeza. Por eso afirma el 
Doctor Angélico que esta virtud sólo 
debe atribuírsele a Él «como efecto, 
no como pasión», pues «entristecerse 
por la miseria ajena no lo hace Dios; 
pero sí, y en grado sumo, desterrar la 
miseria ajena, siempre que por miseria 
entendamos cualquier defecto» (a. 3). 
La puede suprimir por la perfección de 
algún bien, ya que es el origen primero 
de toda bondad. De ahí la armoniza-
ción entre ambas virtudes: «En cuan-
to a las perfecciones presentes en las 

cosas, concedidas por Dios proporcio-
nalmente, esto pertenece a la justicia. 
[…] Y en cuanto a las perfecciones da-
das a las cosas por Dios y que destie-
rran algún defecto, esto pertenece a la 
misericordia» (a. 3).

Así pues, al obrar misericordiosa-
mente, no significa que «no actúa con-
tra sino por encima de la justicia. […] 

Queda claro, así, que la misericordia 
no anula la justicia, sino que es como 
la plenitud de la justicia» (a. 3, ad 2). 
Más aún, «la obra de la justicia divina 
presupone la obra de misericordia, y 
en ella se funda» (a. 4), porque en ella 
radica cualquier obra del Creador.

En efecto, «algunas obras son atri-
buidas a la justicia y otras a la mise-
ricordia, porque en algunas aparece 
con más relevancia la justicia; en otras, 
la misericordia», como es el caso del 
juicio de las almas impenitentes. «Sin 
embargo, en los condenados aparece 
la misericordia no porque les quite to-
talmente el castigo, sino porque se lo 
alivia, ya que no los castiga como me-
recen» (a. 4, ad 1).

No obstante, cuando la gracia toca al 
pecador, ese doble aspecto puede acen-
tuarse aún más. Esto es lo que dice el 
Aquinate, en palabras de San Anselmo: 
«Al castigar a los malos eres justo, pues 
lo merecen; al perdonarlos, eres justo, 
porque así es tu bondad» (a. 1, ad 3). Y 
sólo Dios tiene tal poder de perdón: «En 
la justificación del pecador aparece la 
justicia, pues quita la culpa por amor, el 
mismo amor que infunde misericordio-
samente» (a. 4, ad 1).

De este modo, queda claro que «la 
omnipotencia de Dios se manifiesta en 
grado sumo perdonando y apiadándo-
se, porque la manera de demostrar que 
Dios tiene el poder supremo es perdo-
nando libremente los pecados: […] por-
que perdonando y apiadándose los con-
duce [a los hombres] a la participación 
del bien infinito, que es el máximo efec-
to del poder divino» (q. 25, a. 3, ad 3).

He aquí, pues, la epifanía de la om-
nipotencia del Altísimo: ¡la misericor-
dia! 

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

La omnipotencia de Dios se 
manifiesta sobre todo perdonando  
y apiadándose, lo cual demuestra 

que Él tiene el poder supremo

Jesús perdona a la pecadora arrepentida - 
Parroquia de San Patricio,  
Roxbury (Estados Unidos)

Sumario  Sumario



El pasado tiene novedades

õ Alessandro Tiso

H

u Historia, maestra de la vida  U

2828            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

En pleno siglo xxi estamos viviendo una revolución 
cultural que comenzó hace más de quinientos años.

El Renacimiento

Te
tr

ak
ty

s 
(C

C
 b

y-
sa

 3
.0

) 
/ G

ui
lla

um
e 

B
av

ie
re

 (
C

C
 b

y-
sa

 2
.0

)

ay dos maneras de entender el 
presente: como pasado del fu-
turo y como futuro del pasado. 

Y no piense, querido lector, que esta 
introducción es un mero juego de pa-
labras. Es un hecho indiscutible —casi 
un lugar común— que los siglos prece-
dentes nos prepararon y que, según la 
misma regla, los hijos que engendra-
mos son el futuro en nuestras manos.

Por eso la historia siempre ha sido 
considerada como un espejo: mirándola 
nos encontramos y, desde ahora, vis-
lumbramos el porvenir. Dirijamos en-
tonces nuestra atención al tortuoso ca-
mino de los milenios, a fin de desentra-
ñar la senda por la cual hemos llegado a 
la situación actual. Es más, para discer-
nir si debemos continuar por ella…

Antiguas novedades

Renacimiento. Uno de 
los últimos grandes gi-
ros de la Historia que al-
teró el rumbo de la hu-

manidad. No de una 
forma brusca, por 

supuesto, sino 

lenta, inexorable y… completamente. 
«Basta con pronunciar las sílabas de 
esa palabra para que nos vengan a la 
mente imágenes múltiples, contrastan-
tes, pero todas igualmente dotadas de 
un brillo singular».1

Tras la transición del mundo pagano 
al cristiano, el período de cambio más 
radical que hubo en la historia fue aquel 
en el que la Edad Media se transformó 
en la Modernidad. Y entre los factores 
más poderosos de esta mutación se en-
cuentra, sin duda, el Renacimiento.

Esta etapa histórica, que en sentido 
amplio podemos situarla entre prin-
cipios del siglo xiv y mediados del 
siglo xvi en el Occidente cristiano, se 
considera cuna y vivero de innumera-
bles inventos y descubrimientos. No 
obstante, exageraríamos si sólo a eso 
le atribuyéramos el cambio moral, psi-
cológico y sobre todo religioso que allí 
se observó.

De hecho, no son las novedades las 
que mejor la retratan, sino la sorda re-
belión contra su tiempo y el declarado 
regreso a patrones de épocas muertas. 
Como su propio nombre indica, este 
período no fue de nacimiento, sino de 
renacimiento. Y sus principales ex-
ponentes presentaron sus invenciones 
como redescubrimientos, «como un re-
torno a las tradiciones de la Antigüedad 

después del largo paréntesis de lo que 
fueron los primeros en llamar la Edad 
“Media”».2

Desenterrando a los muertos

El mal de esa transformación no es-
taba en el progreso que traería, ya sea en 
el arte, en la filosofía o en la ciencia. Es 
obvio que no. El problema no era lo que 
introducía, sino el espíritu con el que lo 
hacía, como veremos más adelante.

Así, al mismo tiempo que este cam-
bio de mentalidad reintroducía a Roma 
y a Grecia en la civilización europea, 
expulsaba a la cristiandad, que por en-
tonces reinaba en su apogeo. En una 
conferencia pronunciada en la década 
de 1960, el Prof. Plinio Corrêa de Oli-
veira3 hace un certero análisis al res-
pecto, cuyas ideas principales trans-
cribimos a continuación.

Como una enfermedad, con síntomas 
aparentemente menos graves que los 
de las tres Revoluciones que la acom-
pañaron,4 abrió una primera y profunda 
grieta en el mundo medieval, por don-
de penetraron los gérmenes de destruc-
ción que obraron todo lo demás, desde 
el protestantismo hasta el comunismo, 
llegando al caos global del siglo xxi. En 
la elegancia de las resucitadas columnas 
jónicas, en la alegría del contrapunto 
que empezó a inundar las partituras eu-
ropeas, en la perfección de las represen-
taciones humanas sobre lienzos, paredes 
y mármoles, estaba la semilla de todo el 
horror moral que se siguió.

Sin embargo, lo difícil sería introdu-
cir ese tipo de horror en el alma medie-
val, siempre ávida de lo maravilloso. 

No son las novedades las que mejor 
retratan al Renacimiento, sino la sorda 
rebelión contra su tiempo y el declarado 
retorno a patrones de épocas muertas

Diosa Atenea - Museos Vaticanos; de fondo, 
ruinas del Templo de Erecteion, Atenas

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esalessandrotiso/


Abril 2025      29

vw
al

ak
te

 (
fr

ee
pi

k)

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

El Renacimiento se presentó, pues, 
con ropajes tentadores para hombres 
sedientos de belleza: sería una amplia 
revolución hecha en nombre del arte. Y 
no cualquier arte, sino aquel que había 
quedado sepultado bajo las ruinas de 
la Roma imperial, la única cultura —
siempre según los renacentistas— ca-
paz de satisfacer los anhelos del alma 
humana. Las otras culturas que crecían 
al pie de este frondoso árbol no serían 
más que «dialectos», meros arbustos 
subdesarrollados. Había llegado el mo-
mento de resucitar esta cultura muerta 
e «inmortal».

He aquí un proceso averso a la natu-
raleza: desenterrar un cadáver en vez de 
generar el conjunto de conceptos, sabe-
res y sabores que constituyen la cultura 
y la mentalidad de una civilización. La 
cultura nace de las convicciones y de las 
condiciones en que vive un pueblo de-
terminado; de circunstancias históricas, 
por lo tanto. Recuperar una cultura ajena 
—hasta el punto de considerarla como la 
única válida— es absurdo. Y sobre este 
absurdo se construyó el Renacimiento.

Y el sepulcro se convirtió en cuna

Levantar un edificio sobre tan dé-
biles cimientos habría sido imposible 
si no se hubiera encontrado un terreno 
muy favorable. E Italia era por enton-
ces un terreno bien preparado.

En efecto, mientras todo Occidente 
era aún escenario de la lenta agonía de 
la civilización medieval, en una Floren-
cia en ebullición artística, en una Vene-
cia enriquecida y mercantil, y en una 
Roma recientemente desocupada por el 
Papa —trasladado a Aviñón y a las pre-
ocupaciones del cisma que se siguió5—, 
ya se estaba produciendo una visceral e 
irreversible transformación.

Poco a poco, emergía en la penínsu-
la itálica un nuevo estado de espíritu: 
el pensamiento tendía a la disipación, 
a la investigación de lo meramente 
natural, a la sublevación contra el dog-
ma y la fe; la voluntad, irritada por las 
dependencias morales que se le impo-
nían, sacudía las disciplinas básicas; el 

sentido mismo de la vida parecía pres-
to de ser abiertamente cuestionado.

Tres hombres-símbolo

Las principales figuras del Huma-
nismo, que florecieron en esa prima-
vera de genios pacientemente engen-
drados por las universidades católicas 
del Medievo, encarnarían la antigua 
pero retocada mentalidad.

Francisco Petrarca, considerado el 
padre de ese período histórico, a pesar de 
haber recibido las órdenes sagradas, cul-
tivaba, a la par de los versos virgilianos, 
una jungla de orgullo y vanidad. Juzgó a 
las ciencias de su tiempo y las impugnó 
todas: filosofía, teología, medicina, de-
recho… Para él, las universidades eran 
«nidos de pedante ignorancia». Al fin y 
al cabo, aún no había llegado el reden-
tor del conocimiento humano, el «nuevo 
Sócrates», como él mismo se considera-
ba. Tamaña autoestima no le impedía, 
empero, envidiar la gloria de Dante, que 
le eclipsaría su esplendor de entre la pos-
teridad. De hecho, Petrarca confesó que 
«el anhelo de la inmortalidad del nom-
bre era una tan grave enfermedad, que 
no podía librarse de ella».6

Para Miguel Ángel, «el cuerpo del 
hombre es el único medio de decora-
ción, así como de representación», y 
quería, en la ilustración de las bóvedas, 
«la exhibición constante del cuerpo hu-
mano como la más alta personificación 
de energía, de vitalidad y de vida».7 Sus 
obras expresan los lamentables hori-
zontes de aquellos espíritus intempe-
rantes y libertinos que se convirtieron 
en «los legítimos precursores del hom-
bre codicioso, sensual, laico y pragmá-
tico de nuestros días».8 No es casuali-
dad que su Pietà, a pesar de la maestría 
de sus trazos, inspire tan poca piedad y 
que el techo de la Capilla Sixtina haga 
que los ojos de las almas castas bajen en 
lugar de elevarlos al Cielo.

Otro gran icono: Leonardo Da Vinci. 
En 1476, cuando tenía 24 años, fue arres-
tado en Florencia por el libertinaje de sus 
costumbres. El pudor y el respeto que te-
nemos por nuestros lectores nos obligan 

a omitir los detalles.9 Con él, el arte ya 
no estaría al servicio de lo invisible, sino 
que sería antropocéntrico y naturalista. 
Las proporciones humanas, esbozadas 
en su Hombre de Vitruvio, se converti-
rían en las medidas de la belleza y de la 
nueva civilización: el hombre, no Dios.

Los motores de la revolución

La primera característica del renacen-
tista, como bien observa el Dr. Plinio,10 
es una especie de saturación de la vida 
medieval. La Edad Media tuvo como 
ideal una existencia equilibrada, orde-

Figuras destacadas del Humanismo 
encarnarían la «nueva» mentalidad, 

naturalista y antropocéntrica

Francisco Petrarca - Galería Municipal  
de Lecco (Italia); Leonardo da Vinci -  

Museo de los Pueblos Antiguos,  
Lucania (Italia); Miguel Ángel -  

Galería Hans, Hamburgo (Alemania)

Sumario  Sumario



30      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

nada y orientada hacia sus fines últimos; 
para resumirlo todo en cinco letras, san-
ta. Y su declive vio surgir una sed insa-
ciable de gozo: «El apetito por los pla-
ceres terrenales se va transformando en 
ansia».11 ¿Qué hay de malo en esta ten-
dencia? Ante todo, que el hombre, fas-
cinado por ella, olvida su finalidad, sus 
deberes, la idea de un Dios, de un Cielo, 
de un Infierno. Y eso fue lo que ocurrió.

Con el crepúsculo de la austeridad 
medieval, emergerían entonces en la 
oscuridad, sin mostrar su hediondez, los 
ideales del paganismo que impulsarían 
todo el proceso revolucionario que es-
taba naciendo: el orgullo y la sensuali-
dad. Esta última quedó bien perfilada, 
creemos, cuando hemos descrito más 
arriba algunos corifeos del Renacimien-
to. En cuanto al orgullo, era éste el rey 
de la fiesta: «Una nota característica de 
aquellos humanistas fue la extraordina-
ria vanidad y ambición de gloria; que les 
hacía imaginarse superiores al género 
humano».12

Un conflicto en la conciencia

¿Qué ocurrió entonces? La lucha de 
la luz contra las tinieblas, del amane-
cer contra la noche en el firmamento 
de las almas. La Roma de Cristo y la 
Roma de Júpiter se batían en un duelo 
a muerte en la conciencia de los hom-
bres. César disputaba a Dios el imperio 
de los corazones. En cada arena, en la 
lucha que se libraba en cada individuo, 

el desenlace fue diferente. En el con-
texto general de la guerra, no obstante, 
podemos distinguir tres resultados.

Primero: el triunfo total, aunque gra-
dual, del paganismo sobre la tradición 
cristiana en aquellos donde la cultura 
clásica actuó como corrosivo; el mero 
contacto causó un daño tremendo. Sur-
gieron los primeros grandes ateos y sus 
diluciones: materialistas y agnósticos.

En segundo lugar: la victoria —tan 
a menudo parcial— de la Iglesia so-
bre el Panteón. Se trata de los que re-
accionaron contra este ideal pagano, 
muchos de ellos de forma insuficiente, 
quizá incluso inconsciente. Todos los 
santos lucharon en este ejército. Tam-
bién un Felipe II de España, un Sebas-
tián de Portugal, un Scanderbeg de 
Albania fueron almas medievales en 
pleno apogeo renacentista.

Entre estas dos pequeñas corrientes 
antagónicas —como una gran frase entre 
dos finos paréntesis— se encuentran la 
mayoría de los campos de batalla. Miste-
riosamente, tal vez por falta de profundi-
dad, de coherencia o de sinceridad hacia 
sí mismos, se produjo un armisticio en 
ellos. Ninguno de los bandos fue derro-
tado y uno salió vencedor. Sí: el invasor 
ostenta la victoria cuando no es expulsa-
do. Estos hombres —porque son el te-
rreno del enfrentamiento— acumularon 
ambas influencias, manteniéndose más o 
menos cristianos y más o menos neopa-
ganos. Mitad tierra, mitad agua: fango.

El arte parece haber concretado 
este tercer grupo de almas: el Moisés 
de Miguel Ángel se parece más a un 
Júpiter capitolino, las basílicas se con-
virtieron en templos grecorromanos 
en donde se celebraba misa, algunos 
Kyries cantados en ellas recordaban 
las melodías de las antiguas bacanales.

Ayer y hoy, los mismos problemas

Y nosotros, al asistir a tales duelos 
de un tiempo que no es el nuestro, ¿nos 
quedaremos como los espectadores 
del Coliseo, limitándonos a sonreír, 
ante el vaivén de los golpes? Nuestra 
posición frente a esta guerra —lamen-
to decírselo, querido lector, si esto le 
molesta— no es la de asistentes, sino 
la de combatientes. No nos caben ni 
aplausos, ni abucheos, ni gradas. A no-
sotros las armas, a nosotros la arena.

Sí, porque ese combate entre la ca-
tedral y el templo helénico se perpetúa 
desde hace siglos. Y lo mismo que 
ocurría antes vuelve a pasar ahora con 
nuevos ropajes. Permítanos, lector, 
que lo razonemos, basándonos en ex-
plicaciones del Dr. Plinio.13

El mundo moderno viene siendo 
trabajado a fondo por fermentos vis-
ceralmente anticatólicos. No entende-
mos —y esperamos que el lector tam-
poco lo entienda así— por «mundo 
moderno» el conjunto de desarrollos 
materiales introducidos a lo largo de 
las últimas décadas y la sorprendente 

La Edad Media tuvo por ideal la existencia equilibrada, ordenada, orientada hacia su fin último.  
Y su declive vio surgir la sed insaciable de placer, el olvido de un Dios, un Cielo, un Infierno

De izquierda a derecha: Catedral de Notre Dame, París; Beau Dieu de la misma catedral; Coronación de Luis VIII y Blanca de Castilla, 
«Grandes Chroniques de France» - Biblioteca Nacional de Francia, París. De fondo, interior de la Sainte-Chapelle, París

Fo
to

s:
 D

an
ie

l V
or

nd
ra

n 
(C

C
 b

y-
sa

 3
.0

) 
/ P

au
lo

 M
ik

io

Sumario  Sumario



Abril 2025      31

﻿1 Daniel-Rops, Henri. História 
da Igreja de Cristo. A Igreja da 
Renascença e da Reforma (I). 
São Paulo: Quadrante, 1996, 
t. iv, p. 171.

﻿2 Burke, Peter. El Renacimiento 
europeo. Centros y periferias. 
Barcelona: Crítica, 2000, p. 12.

﻿3 Corrêa de Oliveira, Pli-
nio. Conferencia. São Paulo, 
15/9/1966.

﻿4 La seudorreforma protestante, 
la Revolución francesa y el co-
munismo. Para comprensión y 
profundización de estas revo-
luciones y del proceso históri-
co que las une, véase: Corrêa 
de Oliveira, Plinio. Revolução 
e Contra-Revolução. 9.ª ed. 
São Paulo: Arautos do Evangel-
ho, 2024, pp. 35-43.

﻿5 Cf. Weiss, Juan Bautista. His-
toria Universal. Barcelona: La 
Educación, 1929, t. viii, p. 128.

﻿6 Idem, p. 134.
﻿7 Durant, Will. História da civi-

lização. A Renascença. 2.ª ed. 
Rio de Janeiro: Record, 1953, 
t. v, p. 384.

﻿8 Corrêa de Oliveira, Revo-
lução e Contra-Revolução, 
op. cit., p. 38.

﻿9 Cf. Durant, op. cit., p. 163.
﻿10 Correa de Oliveira, Confe-

rencia, op. cit.
﻿11 Correa de Oliveira, Revo-

lução e Contra-Revolução, 
op. cit., p. 36.

﻿12 Weiss, op. cit., p. 129.
﻿13 Correa de Oliveira, Confe-

rencia, op. cit.

recopilación de conocimientos adqui-
ridos en todas las áreas. Nos referimos 
más bien a un cierto espíritu, a una 
cierta mentalidad neopagana dispues-
ta a aceptar todo lo que es opuesto a la 
religión, simplemente por placer terre-
nal, olvidando que la vida no termina 
aquí en la tierra y que seremos juzga-
dos por Dios según nuestra adhesión, 
odio o indiferencia hacia Él.

A la vista de esta influencia funda-
mentalmente anticristiana —por no de-
cir diabólica—, se dan los mismos tres 
escenarios. Hay católicos que pagan de 
tal modo su tributo de admiración a todo 
lo que el mundo ofrece de pecaminoso 
que venden, por un supremo impuesto, 
su propia alma. En el lado opuesto, en-
contramos a los fieles que, como reac-
ción a la impiedad hodierna para seguir 
siendo católicos, se convierten en cru-
zados. Luego están las siempre nume-
rosas actitudes intermedias, de los que 
pretenden conciliar lo irreconciliable, el 
espíritu de la Iglesia con el de Satanás.

¡Qué triste situación la de estos últi-
mos! Al tener dos señores, viven entre 
dos temores. Por una parte, existe en 
ellos cierto recelo de abandonar la reli-
gión; rezan cuando se acuerdan, consi-
deran sagrada la misa del domingo…, 
siempre que no les cueste demasiado. 
En el fondo, querrían ser mejores. 
Sienten incluso la inclinación a seguir 
el ejemplo de los santos, su entrega to-
tal, su amor. Pero el mundo… He aquí 
otro gran miedo: el respeto humano a 
ser diferente, a ser luz en la noche, a 
ser el único que vive en un campo de 
muertos. Y por eso condescienden con 
el espíritu moderno, simpatizan, se de-
jan imbuir, se dejan… matar.

Ahora bien, un católico sólo lo es 
de hecho cuando pertenece a la Iglesia 
sin mezcla ni heterogeneidad de nada 
ajeno a ella. Un católico sólo puede 
ser enteramente católico. Un católico 
a medias sería como una virginidad a 
medias, como un vaso de agua con tan 
sólo unas gotas de veneno. Un católico 

dividido, que obedece a dos señores, 
teme a ambos y no ama a ninguno. 
Teme a Jesucristo, su Juez; no ama a 
Jesucristo, su Redentor.

El dilema

¡Quién nos iba a decir que el Re-
nacimiento nos enseñaría tanto!… El 
pasado tiene sus novedades. Para mu-
chos, hasta un susto.

El Humanismo aparentaba ser un 
simple paso en la cultura. Su alcance, 
sin embargo, sobrepasa el ámbito del 
arte, de la política, del pensamiento y 
de los siglos, tocando lo más hondo de 
las almas hasta nuestros días. El dile-
ma planteado por la resurrección de la 
Antigüedad clásica sigue en pie: ¿neo-
paganismo o Iglesia Católica?

El hecho, no obstante, es que a me-
nudo la respuesta formulada consiste en 
una tercera vía, utópica y peor: el paga-
nismo y la Iglesia Católica. ¡Qué triste!

En realidad, el Renacimiento no está 
tan muerto como suelen decir… 

Como consecuencia, el paganismo triunfó sobre la tradición cristiana en aquellos en los que la cultura clásica  
actuó como un corrosivo. Y el combate entre la catedral y el templo helénico se perpetuó por los siglos

De izquierda a derecha: «El Precursor», de Eleanor Fortescue - Lady Lever Art Gallery, Merseyside (Inglaterra); «Moisés», de Miguel 
Ángel - Basílica de San Pedro in Vincoli, Roma; Templo de Bramante, Roma. De fondo, la basílica de San Lorenzo, Florencia (Italia)

Sumario  Sumario



õ Hna. Diana Milena Devia Burbano

Mi sitio es… 
¡exactamente mi sitio!

R

32      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Espiritualidad católica  U

¿Qué ocurriría en un texto en el que algunos caracteres 
decidieran desvincularse de su sitio correspondiente 
para vivir «su propia vida»?

enacido por las aguas bau-
tismales como hijo de Dios 
y templo vivo de la Trinidad, 

cada fiel es una luz en medio de las 
tinieblas del mundo y un miembro de 
la Iglesia militante que lucha por la 
instauración del Reino de Cristo en la 
tierra. Todos tenemos, pues, una voca-
ción única, insustituible y magnífica 
en el inmenso cuadro de la creación.

Dicha vocación, la debemos cumplir 
con amor, ufanía y dedicación plena, 
para mayor gloria de Dios. Sin embar-
go, puede suceder que alguien, en vez 
de agradecerle al Creador la misión que 
misericordiosamente ha recibido, co-
mience a quejarse: «No me siento lla-
mado a nada… ¡Pobre de mí! He sido 
apartado por Dios…». Tal pensamiento 
no surge porque el individuo carezca de 
un papel importante que desempeñar, 
sino porque quiere seguir otros caminos 
que, pese a oponerse a la voluntad divi-
na, parecen más atrayentes a su orgullo.

Con el objetivo de prevenir a sus 
hijos espirituales contra ese peligroso 
estado de espíritu, en una conferen-
cia pronunciada en los años 1980, el 
Prof. Plinio Corrêa de Oliveira con-
virtió una idea expuesta en un libro del 
escritor francés Edmond Rostand en 
una interesante metáfora, que tratare-
mos de reproducir en este artículo.

Las letras y las almas

¿Alguna vez, querido lector, ha 
analizado una letra capitular? La aper-

tura de un capítulo constituye, sin 
duda, una parte importante de un libro 
y por ello a menudo se destaca con un 
carácter distintivo, que le confiere al 
texto el énfasis y realce que merece. 
En su elegancia y en el refinado arte 
que la reviste, la capitular se asemeja a 
ciertas almas llamadas por el Creador 
a iniciar períodos históricos, cambiar 
el curso de los acontecimientos mun-
diales o ser una especie de guion de 
unión entre una era pasada y la futura.

Abrahán, patriarca del pueblo elegi-
do y padre de los justos de la Antigua 
y de la Nueva Alianza; Moisés, que 
hablaba cara a cara con el Señor como 
amigo (cf. Éx 33, 11); David, el rey pro-
feta de cuya descendencia nació el Me-
sías esperado, son ejemplos de almas 
«capitulares» que contribuyeron con 
particular relevancia a la realización 
del plan divino. También los Apósto-
les, los Padres de la Iglesia, los Papas 
y muchos fundadores se convirtieron 
en «letras esculturales» en las páginas 
de la historia de la Iglesia y de la hu-
manidad.

Ahora bien, es normal que junto a 
la encantadora letra capitular se en-
cuentren unas simples y discretas letras 
minúsculas. La desproporción de esta 
combinación —a veces incluso cho-
cante— no podría ser más simbólica: 
¿cuántas veces el sacrificio de almas 
pequeñitas y apagadas, pero genero-
samente sufrientes, no resulta decisivo 
para el sustento de grandes vocaciones?

Pasan desapercibidas a los ojos hu-
manos, como escondidas a la sombra 
de las enormes «letras» que admiran; 
sin embargo, brillan con un fulgor in-
comparable ante Dios, que las conoce 
individualmente y las guarda como un 
raro tesoro. Cumplen así los designios 
divinos, según los cuales las almas 
más llamadas estimulan y marcan a 
las menores, siendo cada una, a su ma-
nera, el complemento necesario para 
que la otra desempeñe su misión.

Otra característica ponderable de 
las letras es que algunas tienen en sí 
mismas un significado o crean por sí 
solas la conexión entre dos frases; no 
obstante, la mayoría sólo tienen verda-
dero sentido cuando se unen y forman 
palabras. Este detalle puede ilustrar 
dos realidades: la de las almas puestas 
por Dios en situaciones en las que de-
ben arrastrar a un grupo con su buen 
ejemplo; y la de aquellas que necesitan 
unirse a otras en la conquista de un de-
terminado objetivo.

Lo «poco» siempre es mucho

Una vez cerrado el capítulo de las 
letras, entran en escena otros tipos de 
caracteres, también muy importantes: 
los signos de puntuación y los acentos 
gráficos.

Para nuestra generación, tan acos-
tumbrada a las perezosas abreviatu-
ras, a la jerga, a los emoticonos y a 
tantas otras aberraciones que se han 
convertido en moneda corriente en la 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esdianamilenadeviaburbano/


Abril 2025      33

D
an

ie
l L

et
el

ie
r

﻿

1 Corrêa de Oliveira, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 23/1/1985.

comunicación actual, esos elementos 
pueden parecer triviales. Por ejemplo, 
muchas personas desprecian el uso de 
la coma. La miran con indiferencia y, 
como mucho, respiran al percatarse de 
su presencia; pero interesarse por ella 
está fuera de lugar. También el punto 
final se suele ignorar.

En efecto, un punto no llena una 
página de un libro, ni una coma abre 
un capítulo. Sin embargo, cuando se 
emplean incorrectamente, estos signos 
pueden alterar el sentido de un texto 
o incluso hacerlo ambiguo. ¡Cuántos 
pleitos no se han perdido por el mal 
uso de un punto o de una coma en un 
contrato! En una palabra, son capaces 
de inutilizar hasta la más suntuosa le-
tra capitular, mientras que, en su sitio 
adecuado, contribuyen a la buena pre-
sentación de todo el capítulo.

Estos pequeños signos son símbolos 
de los roles aparentemente modestos 
que, a menudo, todo hombre está llama-
do a desempeñar. Son ocasiones en las 
que debe ser fiel en lo «poco», so pena 
de acabar siendo infiel en los grandes 
asuntos de su vida (cf. Lc 16, 10).

Ni mediocres, ni orgullosos…

Aplicando la metáfora a la vida 
concreta de sus seguidores, el Dr. Pli-

nio concluía: «A veces somos lleva-
dos, en el transcurso de nuestra vida, 
a desempeñar el papel de letra capi-
tular, y tenemos que saber hacerlo; 
otras veces somos llevados a ser la 
letra mayúscula de una frase, y de-
bemos hacerlo; y otras veces estamos 
llamados a asumir la función de una 
simple letra minúscula, o incluso de 
un punto o de una coma… Ahora 
bien, un texto se compone de todos 
esos elementos. […] Así pues, debe-
mos saber representar los puntos, las 
comas, los acentos gráficos, las letras 
minúsculas, mayúsculas y capitula-
res; y debemos representarlos con el 
esplendor de cada uno».1

De hecho, querido lector, ¿ya se ha 
imaginado lo que ocurriría en un texto 
en el que algunos caracteres se sintie-
ran llevados por deseos desordenados 
de independencia y decidieran desvin-
cularse de las palabras a las que per-
tenecen para vivir «su propia vida»? 
Habría mutilaciones espantosas y la-
gunas que nadie podría comprender.

Que no nos suceda que, sintiéndo-
nos llamados a audaces batallas, re-
chacemos por mediocridad el papel de 
«letra mayúscula» y acabemos siendo 
un borrón de tinta en las páginas de 
la historia. O incluso, percibiéndonos 

que tenemos «madera de punto final» 
para una determinada circunstancia, 
deseemos —sin más mérito que nues-
tro orgullo— eclipsar hasta la más be-
lla letra capitular. Sólo seremos carac-
teres dignos de figurar en el gran Li-
bro de la Vida si sabemos desempeñar 
bien cualquiera de los papeles que nos 
presente la Providencia, en el momen-
to y en el sitio que determine. De lo 
contrario, nos volveremos inservibles.

Hagamos la voluntad de Dios

De ahora en adelante, quizá usted 
no mire un texto de la misma mane-
ra… No obstante, si después de con-
cluir la lectura de este artículo simple-
mente se pregunta: «¿Qué letra soy?», 
lamento decirle que se ha equivocado 
por completo de interrogante.

La pregunta correcta que deseamos 
que cada alma se haga —no sólo aho-
ra, sino en todo momento— es ésta: 
«¿Qué letra quiere Dios que yo sea 
hoy, en su libro?».

Entonces todos estaremos en el si-
tio que nos corresponde, completando 
y abrillantando la obra del Creador. 

Apóstoles y santos - Catedral de Amiens (Francia). De fondo, devocionario mariano particular

Tanto si somos almas «capitulares» como «minúsculas», lo que importa es que cumplamos la voluntad de Dios

A
nt

on
io

 C
ar

ne
iro

Sumario  Sumario



Un segundo José

¿C

La convivencia llena 
de cariño y de respeto 
entre la Virgen y  
San José debe ser la 
matriz de las relaciones 
humanas en esta tierra. 
¿Cómo conseguirlo?

õ Hna. Luciana Niday Kawahira

34      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Vidas de Santos  U

Su castidad intachable lo elevó a un especial grado de unión 
con la Santísima Virgen, reservado a pocos en la historia, 
permitiéndole a Hermanno participar en un circuito de gracias 
místicas de carácter esponsalicio cuyo origen se remonta al 
desposorio virginal de María y José.

San Hermanno José

ómo sería el trato embebido de 
elevación y respeto entre San José 
y la Santísima Virgen? Cuántas 

veces el Santo Patriarca no tuvo ante sí 
a la Reina del universo inclinada para 
servirle, y aceptó sus favores. Y, por si 
fuera poco, su inmaculada Esposa se 
aconsejaba con él, intercambiaba opi-
niones y acataba sus órdenes. Pense-
mos también en los momentos en los 
que él llevaba al Niño Jesús en sus bra-
zos virginales, o en aquellos en los que 
lo veía realizando los actos de la vida 
común en la casa de Nazaret, o inclu-
so cuando lo contemplaba inmerso en 
coloquios con el Padre eterno… ¡Qué 
bendición!

Hay una expresión alemana que ca-
racteriza cierto tipo de cariño en las re-
laciones humanas y que, por analogía, 
podría definir la convivencia descrita 
anteriormente: zusammen sein. Ese «es-
tar juntos», ese quererse bien como lo 
vivió la santa pareja en la tierra, debe ser 
la matriz de una convivencia agradable 
y sobrenatural, para quien anhela la feli-
cidad. Pero ¿cómo encontrarla?

Los santos nos muestran el cami-
no. Consideremos, por ejemplo, la 
trayectoria de un varón especialmen-
te escogido…

Relación celestial, iniciada 
en la infancia

Colonia, siglo xii. En esta atractiva 
ciudad alemana había un monasterio 
conocido como Santa María la Alta, 
más tarde llamado Santa María del 
Capitolio. En la iglesia de esta casa re-
ligiosa fue donde tuvo lugar un signifi-
cativo encuentro entre dos niños: uno 
se llamaba Hermanno; el otro, Jesús. 
La inocencia del primero le atrajo al 
segundo, la propia Inocencia encarna-
da, el Hijo de Dios hecho hombre.

Hermanno tenía 7 años cuando co-
menzó sus estudios. Su carácter dócil 
e inteligente le facilitaba el seguimien-
to de las clases, sirviéndole de apoyo 

a las virtudes que practicaba desde su 
más tierna infancia. Sin embargo, a 
diferencia de otros chicos de su edad, 
no le gustaba distraerse con los juegos 
que normalmente entretenían a los de-
más y, por eso, evitaba las diversiones 
con sus compañeros para acudir a la 
iglesia del monasterio.

Se arrodillaba ante una imagen de 
la Virgen con el Niño Jesús en brazos 
y, deseoso de comunicarse con am-
bos, les decía todo lo que llevaba en 
su pueril corazón, mirando ora al di-
vino Infante, ora a María Santísima. 
No obstante, para disgusto suyo, las 
imágenes no le respondían nada… 
El piadoso muchacho abandonaba la 
iglesia y al día siguiente la escena se 
repetía.

En una ocasión insistió de un modo 
diferente. Queriendo hacerle un regalo 
a su amada Señora, le llevó una manza-
na, ya que era todo lo que tenía. Cuando 
llegó ante la imagen, se puso de rodi-
llas, levantó los brazos y amablemente 
le dijo: «Señora, ya sabéis que soy po-
bre y que no tengo otra cosa que ofrece-
ros, ni de más precio, ni de mejor gusto. 
Si es improporcionado para vos este 
regalo, tomadlo siquiera para ese Niño, 
pues no ignoráis [que] no hay otro más 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esluciananidaykawahira/


Queriendo hacerle un 
regalo a su Señora, 
Hermanno le ofrece 
todo lo que tenía: una 
manzana, símbolo de 
la total entrega de sí 
que haría en el futuro

Abril 2025      35

de mi cariño con quien pueda 
repartir lo poco que tengo».1

Para su alegría, milagro-
samente la imagen de Nues-
tra Señora se movió y, con 
indescriptible bondad, ex-
tendió la mano para recibir 
la sencilla ofrenda. Herman-
no se dirigía a María con la 
ternura de un niño y Ella se 
manifestaba con maternal 
afecto.

Amigo del Niño-Dios

Otro día, mientras pasea-
ba por el interior de la igle-
sia, se encontró con una es-
cena encantadora: dos niños 
jugaban a los pies de una 
hermosa Señora. Al ser vis-
to por Ella, Hermanno fue 
inmediatamente invitado a 
quedarse con los niños. La 
belleza virginal de aquella 
Dama lo atrajo, pero con in-
fantil sencillez le respondió 
que no podía acercarse más 
a causa de la reja que los se-
paraba.

Ahora bien, quien se había manifes-
tado era la propia Virgen Santísima, la 
cual, a través de su piadosa imagen, le 
llamaba a jugar con su divino Hijo y 
con San Juan Bautista, que estaban a 
sus pies.

Enseñándole a trepar la reja, Nues-
tra Señora ayudó al pequeño Herman-
no a superar ese «obstáculo», indicán-
dole los lugares donde debía poner los 
pies para subir. Permaneció allí un 
tiempo, conviviendo con los santos 
niños.

Cuando terminó aquel inocente en-
tretenimiento, tuvo que hacer el reco-
rrido inverso de la «escalada»… Con 
ayuda de la Virgen la empezó de nuevo, 
pero antes de llegar al suelo se engan-
chó con un clavo que había en la pared 
y acabó lesionándose cerca del corazón. 
Más tarde, esa herida se convertiría en 
llaga, que permanecería hasta el día de 
su muerte.

Sin embargo, este hecho no le im-
pidió acudir en otras ocasiones a la 
misma iglesia; al contrario, su amor a 
Nuestra Señora, fortalecido por esta 
prueba, no hizo sino aumentar. Su 
afecto era desinteresado, lo opuesto al 
amor egoísta y sentimental cuyos efec-
tos podemos ver en las alegrías frené-
ticas y efímeras de hoy…

Entrada en  
la vida religiosa

Se cuenta que conoci-
dos de la familia, admi-
rados por la precocidad 
de la vida interior de 
Hermanno, le aconseja-
ron que ingresara en la 
orden premonstratense, 
de los hijos espirituales 
de San Norberto. Así 
pues, como era corrien-
te en la Edad Media, las 
puertas del monasterio 
de Steinfeld se abrieron 
para recibir a esta insig-
ne vocación cuando tan 
sólo tenía 12 años.

Sin dificultad, el no-
vicio adquirió los hábitos 
y costumbres de la vida 
monástica, lo que acen-
tuó su dependencia de la 
Santísima Virgen, quien, 
a su vez, dejaba traslucir 
en las más variadas cir-
cunstancias la confianza 
que depositaba en él.

De hecho, la orden premonstraten-
se vio brillar de modo especial en ese 
religioso las virtudes del esposo de 
María, hasta tal punto que en el mo-
nasterio se creó la costumbre de lla-
marle Hermanno José. Aunque, por 
humildad, manifestara cierta contra-
riedad a ese honroso título, no tarda-
ría en llegar la aprobación del Cielo al 
respecto…

La recompensa por  
la virginidad consagrada

Un día, estando en el coro, tuvo 
una visión. Dos ángeles hablaban de 
las virtudes de un varón, y Nuestra 
Señora, resplandeciente de belleza, 
estaba junto a los espíritus celestiales. 
Hermanno los escuchaba atentamen-
te, mientras contemplaba a su amada 
Señora:

—¿A quién daremos por esposa a 
esta soberana Princesa y Virgen purí-
sima? —preguntó uno de los ángeles.

Hermanno le entrega una manzana a la Virgen - Iglesia de  
San Andrés, Glehn (Alemania)

Th
om

as
 H

um
m

el
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario



De los desposorios 
entre la Virgen y  
San José se originaron 
otras uniones 
espirituales, como 
la establecida entre 
María y Hermanno

36      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

—¿Quién habría más a su gusto que 
este religioso? —respondió el otro.

—Ven, pues —prosiguió el prime-
ro, dirigiéndose a Hermanno—, acér-
cate y recibirás la mayor dicha que, en 
premio a tu devoción y virginal pure-
za, el Cielo te ha reservado.

En el momento que, impelido por 
la obediencia, se acercó a la Reina 
de las vírgenes, uno de los ángeles le 
dijo:

—Conviene que así sea, José, por-
que el Altísimo ha ordenado que des-
poses a esta castísima Doncella.

Desconcertado, el humilde mon-
je no quería atribuirse el nombre del 
casto esposo de María, creyéndose 
indigno de tal honor. Entonces se acer-
có uno de los embajadores celestiales 
y, tomando la mano de Hermanno, la 
unió a la de Nuestra Señora, realizan-
do el sublime desposorio con estas pa-
labras:

—Mira que te hago entrega de esta 
soberana Doncella, para que la tengas 
y reconozcas por tu Esposa, así como 
en otro tiempo fue entregada y des-
posada con San José. Y como prenda 
carísima de esta celestial Esposa, en 
adelante José también será tu nombre.

Podría decirse que, del desposorio 
virginal de María y José se originaron 
otras uniones espirituales a lo largo 
de los siglos, con la Sagrada Familia 
como arquetipo. Y no sería difícil con-
jeturar la posibilidad de que Herman-
no participara en este circuito de gra-
cias místicas de carácter esponsalicio, 
en cuanto religioso. Su castidad lo ele-
vaba a un grado especial de unión con 
la Santísima Virgen, reservado a po-
cos a lo largo de la historia. Se trataba 

de un alma que parecía estar más 
en el Cielo que en la tierra, en 
la que la gracia divina había 
encontrado el cauce que ne-
cesitaba para establecer entre 
los hombres una nueva convi-
vencia con Nuestra Señora.2

Así, desde aquel día, su 
virginidad consagrada re-
cibió las bendiciones de 
las sagradas nupcias: Ma-
ría se convirtió, oficial-
mente, en la Guardiana 
de su corazón, acompa-

ñándolo día y noche en el 
monasterio.

Extremos de afecto de 
una amistad impar

En una ocasión, mientras 
caminaba por el claustro, Her-
manno tropezó con una piedra 

y cayó bruscamente al suelo. Los 
monjes que se encontraban cerca 

corrieron a socorrerlo y vieron que le 
salía sangre de los labios. Sin embar-
go, él permanecía tranquilo y sereno, 
controlándose para no exteriorizar el 
terrible dolor que sentía.

Entonces se le apareció la Santísi-
ma Virgen y le preguntó:

—Dime, querido esposo, ¿qué te ha 
sucedido?

—Señora, he perdido en una caída 
que di dos dientes y estoy padeciendo 
vehementísimos dolores —respondió 
Hermanno, con sencillez.

Al instante, para aliviar el sufri-
miento de su amado, Nuestra Señora le 
restituyó los dientes perdidos.

Modelo de religioso

Cabe señalar que en la vida religio-
sa el amor a Dios se manifiesta en el 
amor al prójimo y en las buenas obras 
realizadas; de lo contrario, reinan en 
ella el egoísmo y la soberbia.

La caridad evangélica de este san-
to, fortalecida más tarde por la unción 
sacerdotal, era uno de los efectos más 
claros de su relación con la Santísima 
Virgen, extendiéndose con naturali-
dad a sus hermanos de hábito. Se dice 
que su corazón era como un «hospi-
tal general», un refugio al que podían 
acudir los demás frailes, los afligidos 
y todos aquellos que buscaban una 
acogida segura, con la certeza de que 
la encontrarían en el apoyo fraterno 
del religioso.

Pero sus buenos ejemplos se halla-
ban, sobre todo, en el sufrimiento. La 
vida de Hermanno estuvo marcada por 
ininterrumpidas mortificaciones cor-
porales, ayunos y abstinencias. Pasaba 
horas en vigilias nocturnas, rezando o 
meditando, y era constantemente asal-
tado por tentaciones y enfermedades.

Además, sufría de fuertes migra-
ñas, dolencia que sobrellevó hasta el 
final de su vida con verdadera resigna-
ción y espíritu de sacrificio. Con esta 
enfermedad Dios le ponía a prueba, 
bien antes, bien durante la celebración 
eucarística. A veces, sin ninguna ex-
plicación física, el dolor de cabeza ce-

Desposorios de la Santísima Virgen – Iglesia 
de San Pedro, Aviñón (Francia)

Fa
nc

is
co

 L
ec

ar
os

Sumario  Sumario



Al final de su vida 
terrena, Hermanno 
José recibió como 
premio la plenitud 
de la unión con la 
Santísima Virgen por 
toda la eternidad

Abril 2025      37

﻿1 Noriega, José Esteban de. El 
segundo esposo de María. Vida 
maravillosa del Beato Joseph 
Hermanno. Madrid: Miguel de 
Rezola, 1730, p. 9.

﻿2 En sus homilías sobre el Can-
tar de los Cantares, San Grego-
rio de Nisa toma el matrimonio 
humano como punto de partida 
para comprender el matrimonio 
espiritual, que consiste en la 

unión del alma con Dios. Esta 
unión se expresa en el misterio 
de la Encarnación y tiene como 
arquetipo la unión de Cristo 
con la Iglesia (cf. San Grego-
rio de Nisa. In Canticum Can-

ticorum. Homilía 1; 4: PG 44, 
770-771; 835-838).

﻿3 Noriega, op. cit., p. 157.

saba en el momento en que subía los 
escalones del altar; en cambio, otras 
veces, cuando se acercaban ciertas 
solemnidades de la Iglesia, la ja-
queca aumentaba. Ignorando tales 
molestias, Hermanno no llevaba 
cuenta del tiempo y permanecía 
en el presbiterio, o en el canto 
del oficio, hasta el final del 
acto litúrgico, sin dejar que 
nunca se notara el malestar 
que sentía.

Arrobamientos 
místicos en el altar

Las misas de Hermanno 
parecían acompañar las glo-
rias de la eternidad… Duran-
te años, raptos místicos y éxta-
sis lo detenían en plena celebra-
ción: permanecía quieto varias ho-
ras, sin mover los labios ni pestañear. 
Algunas personas, impresionadas por 
la escena, se acercaban para analizar 
su fisonomía, que en esas ocasiones 
manifestaba una pureza angelical. 
Pero la proximidad de otros no interfe-
ría en el fenómeno, y seguía inmóvil. 
Cuando «despertaba», continuaba la 
misa exactamente donde la había de-
jado, sin dificultad alguna.

No obstante, algunas religiosas se 
sintieron molestas por la larga dura-
ción de estas eucaristías y le dijeron 
al santo que carecían de recursos para 
conseguir más velas, ya que se ago-
taban más rápido de lo previsto. Para 
ayudarles a resolver el «problema», 
que era más espiritual que material, 
Hermanno obró un milagro: la cera 
de las velas no se consumía mientras 
duraba la renovación del santo sacri-
ficio.

En el período que estuvo ejercien-
do de sacristán del monasterio, de-

San Hermanno José - Iglesia de 
San Pancracio, Kirchenweg (Austria)

mostró especial celo por la limpieza 
de todo lo relacionado al culto del 
Santísimo Sacramento, como corpo-
rales, albas y sobrepellices; y por el 
orden de los objetos litúrgicos, como 
aconseja la regla premonstratense. 
Cuando administraba los sacramen-

tos, un joven sacristán se empeñaba 
en ayudarle, especialmente en las mi-
sas. Admirado por el recogimiento 
del santo durante y después de la ce-
lebración, se sentía atraído por una 
celestial fragancia que impregnaba 
el lugar, que atribuía a la castidad 

de Hermanno.

El final de una 
existencia angelical

En 1241 llegaba a su fin 
su trayectoria, marcada por 
el sufrimiento, las pruebas y 
los milagros. Con más de 90 
años, Hermanno entregaba su 
alma a Dios en el monasterio 

cisterciense de Hoven.
Se cuenta que siete semanas 

después de su fallecimiento su cuer-
po aún estaba incorrupto. Durante el 
traslado al monasterio de Steinfeld, 
la gente se aglomeraba alrededor del 
féretro para pedir gracias y curacio-
nes; muchos se convirtieron al sentir 
el perfume que emanaba de su cuerpo 
virginal, al igual que había sucedido 
en vida.

Aún hoy, en medio de los horrores 
de todo tipo que nos rodean, la vida 
de este bienaventurado nos atrae a la 
práctica de la virtud angélica. Con-
forme lo describió uno de sus biógra-
fos, fue «virgen en el corazón, virgen 
en los ojos, virgen en los oídos, vir-
gen en el olfato, virgen en el gusto, 
virgen en el tacto; de tal suerte, que 
respiraba fragancias de virginal pure-
za por todos sus sentidos y por todos 
sus miembros».3

En resumen, San Hermanno José 
supo encontrar en su relación con Ma-
ría Santísima, el Vas spirituale donde 
los santos custodian su castidad, la 
verdadera felicidad en esta tierra. 

BS
on

ne
 (C

C 
by

 4
.0

)

Sumario  Sumario



Un gran sufrimiento 
golpeó de un modo 
inesperado a la familia 
de Mariela. En ese 
momento, ¿cómo no 
dejarnos sacudir por 
la virtud de la fe?

Doña Lucilia, ¡ayúdame!

N
õ Elizabete Fátima Talarico Astorino

38      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Doña Lucilia  U

Luces de una maternal intercesión

Momento del secuestro de Mariela, grabado por una cámara de seguridad

Maternal bondad para liberar a una persona secuestrada, 
solucionar una dificultad financiera, ayudar a un matrimonio 
en el cuidado de su hija pequeña…, así es como interviene 
Dña. Lucilia en favor de quienes recurren a ella.

ada hacía presagiar la fuerte 
conmoción que la familia de 
Pamela Balda sufriría aquel 

jueves, 30 de mayo de 2024. En la 
casa donde vive con sus padres y su 
hermana en Guayaquil (Ecuador), las 
actividades cotidianas transcurrían 
con normalidad cuando, alrededor 
de la una de la tarde, su madre, Ani-
ta Mariela Desiderio Hinostroza, fue 
víctima de un secuestro mientras iba 
en su coche.

La noticia dejó a sus familiares 
consternados. Igualmente impactados 
se quedaron parientes, amigos, cono-
cidos… El suceso tuvo lugar a plena 
luz del día, en una calle muy transita-
da y, como suele ocurrir, las primeras 
búsquedas para averiguar el paradero 
de Mariela resultaron infructuosas.

Primer intento de rescate

A medida que pasaban las horas, 
aumentaba el peso de la prueba en 

todos los miembros de la familia: 
la incertidumbre, el miedo y la an-
gustia por el destino de Mariela les 
oprimían sus corazones. Pamela des-
cribe algunos detalles del drama que 
vivieron:

«Recibimos muchos mensajes de 
extorsión, pidiéndonos una suma in-
mensa de dinero, que no podíamos 
pagar. Negociando con los secues-
tradores, acordamos una cantidad 
por su liberación. Depositamos el 
dinero, esperamos durante toda la 
noche, hasta las primeras horas de la 
mañana, pero mi madre no llegó. En 
nuestra desesperación, pensamos que 
ya no iba a volver. Sinceramente tuve 
una crisis de fe, porque el Maligno 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eselizabetefatimatalaricoastorino/


Familiares y amigos 
se unieron en oración 
pidiendo a Dios, 
por intercesión de 
Dña. Lucilia, que 
Mariela fuera liberada 
de su cautiverio

Abril 2025      39

suele aprovecharse en estos momen-
tos de angustia».

Pero poco después, viendo un ví-
deo de los Heraldos del Evangelio en 
internet, Pamela sintió como si Dios 
le hablara, y entonces recuperó la con-
fianza. Nada más natural: las pruebas 
y dificultades que atravesamos son 
tanto más duras cuanto menos espera-
mos que lo sean y más nos hieren en lo 
que tenemos de más preciado; en este 
caso, el amor filial.

En tales circunstancias, la tentación 
de desesperarse se presenta con mucha 
fuerza y, si no hubiera sido por el au-
xilio sobrenatural, Pamela, como cual-
quier otra persona, habría sucumbido 
a la prueba. Sin embargo, al estar con-
sagrada como esclava de amor a María 
Santísima, esta Madre celestial acudió 
en su ayuda, indicándole un modo de 
obtener la gracia que tanto anhelaba: 
pedir la intercesión de Dña. Lucilia.

Un buen consejo en el 
momento oportuno

Pamela prosigue su relato:
«Nunca había oído hablar de 

Dña. Lucilia. Supe de ella porque ten-
go un amigo de infancia, que conside-
ro como mi hermano, en los Heraldos 
del Evangelio. Hacía mucho tiempo 
que no hablaba con él, pero en esos 
momentos de aflicción quise contarle 
lo sucedido, para pedirle oraciones. 
Me aconsejó que recurriera a la inter-
cesión de Dña. Lucilia, asegurándome 
que ella traería de vuelta a mi madre. 
A partir de entonces, empecé a rezarle 
mucho por mi madre.

»Al día siguiente de esta conversa-
ción —es decir, el miércoles 5 de ju-
nio por la mañana—, recé un rosario 
de jaculatorias, rogándole a Dña. Lu-
cilia que me diera una prueba de que 
mi madre estaba viva. Por la tarde, en 
torno a las cuatro, ¡los secuestradores 
nos enviaron un mensaje de voz de mi 
madre! Definitivamente, fue un “mila-
gro”. Por fin pudimos saber que estaba 
viva, y esto sirvió de motivación para 
que la policía continuara la búsqueda».

Segundo intento de rescate
La señal que Pamela le había pedi-

do a Dña. Lucilia había sido dada, y se 
apresuró a transmitírselo a los agentes 
de policía, para que ellos también re-
currieran al auxilio de esta bondadosa 
dama:

«Les conté que Dña. Lucilia nos 
había hecho un “milagro”. Ellos se 
interesaron mucho, me preguntaron 
su nombre e incluso me escribieron 
por WhatsApp para que les diera más 
información. Les envié un enlace de 
YouTube donde relataban algunos de 
sus “milagros”. Al día siguiente, jue-
ves 6 de junio, ellos ya habían decidi-
do buscar a los delincuentes. Enton-
ces les pedí que rezaran a Dña. Lu-
cilia porque, si gracias a ella recibí 
la señal de que mi madre estaba con 
vida, gracias a ella también descubri-
ríamos su paradero. Y eso fue lo que 
hicieron».

La búsqueda continuó, con alen-
tadores resultados; no obstante, a la 
familia de la secuestrada le esperaba 
una nueva decepción: «A las siete de 
la tarde la policía nos dio la noticia de 
que habían encontrado a dos de los 
delincuentes involucrados en el caso 
y que uno de ellos supuestamente nos 
iba a indicar dónde estaba mi madre. 

Éste llevó a la policía al lugar donde la 
tenían retenida, pero mi madre ya no 
estaba allí… Fue un momento horri-
ble, aunque algo dentro de mí me decía 
que estábamos cerca de encontrarla, 
que no debía rendirme. Así que seguí 
rezándole a Dña. Lucilia».

Finalmente, la liberación

Pamela no sólo continuó rezando, 
sino que organizó una campaña de 
oraciones, compartiendo su historia 
con sus conocidos y pidiéndoles a 
todos que se unieran a sus súplicas 
para conseguir, por intercesión de 
Dña. Lucilia, la liberación de su ma-
dre. Y el resultado no se hizo esperar: 
«En la madrugada del viernes 7 de ju-

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Mariela, con una foto de Dña. Lucilia, rodeada por su esposo y sus hijas,  
Estefanía y Pamela (a la derecha)

Sumario  Sumario



Doña Lucilia está 
presente en las 
circunstancias más 
diversas, demostrando 
que es una madre para 
todos los momentos y 
en cualquier dificultad

40      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

nio, el delincuente que tenía secues-
trada a mi madre se puso en contacto 
conmigo».

La situación era muy delicada, 
pues la policía tenía en su poder a dos 
de los secuestradores y aún no había 
descubierto al resto de la banda ni el 
paradero de Mariela, y se temía que 
como represalia atentaran contra su 
vida. Los delincuentes hicieron al-
gunas exigencias más y, finalmente, 
alrededor de las ocho y cuarenta y 
cinco de la noche, dijeron que la li-
berarían. De hecho, llegó a casa en 
menos de media hora.

Los secuestradores habían abando-
nado a Mariela en un lugar desierto y 
oscuro. No tenía idea de dónde estaba. 
Unos agentes de policía pasaron por 
allí, pero la ignoraron por completo, 
ya que no podían imaginar de quién 
se trataba. Entonces, un hombre que 
circulaba en motocicleta se detuvo 
y Mariela le pidió que le informara 
dónde se hallaba; y él, muy amable-
mente, se ofreció a llevarla a la ave-
nida principal e incluso la ayudó a 
conseguir un taxi. Para la familia, 
este gesto sólo pudo ser fruto de una 
ayuda sobrenatural.

Pamela concluye así su relato: 
«Desde el domingo 2 de junio, todas 
las noches rezábamos en familia el 
rosario y la novena a Nuestra Señora 
de Fátima, con la intención de que mi 
madre apareciera. Yo rezaba el rosario 
individualmente desde que desapare-
ció, y aún hoy lo sigo haciendo, pero 
ahora con mi madre. Le conté todo so-
bre Dña. Lucilia y ahora ella también 
recurre a su intercesión. Le prometí a 
Dña. Lucilia rezarle diariamente, jun-
to con mis padres y mi hermana, un 
rosario de jaculatorias, hasta el final 
de mi vida».

Gracias al auxilio de Dña. Lucilia, 
Pamela volvió a tener reunida a su 
familia y, además —un don de valor 
inestimable—, fundamentada en la fe 
y en la oración. Una familia así está 
preparada para afrontar todo tipo de 
pruebas y dificultades.

Solución de un problema financiero
Como hemos visto antes, Pamela 

compartió sus aflicciones y esperan-
zas con sus conocidos, pidiendo las 
oraciones de todos por la pronta li-
beración de su madre. Ciertamente, 
esto no ocurrió por casualidad, sino 
por inspiración divina, que la llevó 
a difundir «el buen olor de Cristo» 
(2 Cor 2, 15) por medio de Dña. Lu-
cilia, para que ésta pudiera interceder 
no sólo en favor de su familia, sino 
también de quienes sabían lo que le 
había sucedido a Mariela.

Una beneficiaria de esa «campaña» 
fue María de Lourdes Ubilla Bus-
tamante, también residente en Gua-
yaquil, que empezó sus peticiones a 
Dña. Lucilia en favor de Mariela y ter-
minó siendo favorecida en la solución 
de un problema financiero, como ella 
misma narra:

«Conocí a Dña. Lucilia a través 
de mi hija, porque habían secuestra-
do a la madre de una de sus mejores 
amigas y ella pedía a sus conocidos 
y amigos que rogaran y prometieran 
algo a Dña. Lucilia para que su madre 
regresara sana y salva. Cuando me 
habló de ella, recuerdo que me puse 
a indagar quién era y vi que hacía 
muchos “milagros”. Junto con mi hija 
oramos mucho por la señora secues-
trada y a los pocos días supimos de su 
liberación. A partir de ese momento 
no dejamos de rezarle a Dña. Luci-
lia y he aquí que me concedió a mí 
también un favor».

Desde 2022, María de Lourdes 
estaba tratando de recibir del Ins-
tituto Ecuatoriano de Seguridad 
Social (IESS) una considerable 
suma que le adeudaban. Además 

de la lentitud propia de las decisio-
nes de este tipo de administraciones 

públicas, el pago siempre se pospo-
nía. Finalmente, decidió recurrir a 
Dña. Lucilia.

«El 12 de junio —relata ella—, te-
niendo verdadera necesidad de ese di-
nero, le pedí con mucha fe a Dña. Lu-
cilia que interviniera. Luego subí a mi 
cuarto y me di cuenta de que había 
recibido una notificación del IESS en 
el teléfono: me avisaban que se había 
resuelto el problema. Revisé mi cuenta 
bancaria y, ¡oh, sorpresa!, habían de-
positado de una vez todo el dinero de 
la deuda. Agradezco el favor recibido 
de Dña. Lucilia, de quien le estoy ha-
blando a muchas personas».

Dificultad para solucionar 
una limitación infantil

Otra familia, en una situación 
completamente diferente, recibió de 

Doña Lucilia con su nieta, en 1929

Jo
ão

 S
. C

lá 
Dias

Sumario  Sumario



Tras recurrir a 
Dña. Lucilia para 
agendar la operación 
de su hija, la pareja 
recibió la gracia de 
que ya no hacía falta 
que sometiera a ella

Abril 2025      41

Juliana y Leonardo con Mariana Lucilia; 
al lado, el informe del pediatra que 

atendió a la niña

Dña. Lucilia una gracia muy pecu-
liar y quiere compartirla con nuestros 
lectores. Se trata de Juliana Araújo 
Ferreira Rosa y su esposo, Leonardo 
Picinatto Rosa, que ya contaron en 
esta revista cómo su tercera hija, Ana 
María, fue curada de un quiste por in-
tercesión de Dña. Lucilia.1

Recientemente este matrimonio re-
cibió otra gracia a través de esta bon-
dadosa protectora, para solucionar una 
pequeña limitación que sufría la me-
nor de sus hijas, Mariana Lucilia.

Juliana nos cuenta: «Cuando nació 
Mariana Lucilia, me di cuenta de que 
tenía el frenillo lingual muy corto, 
es decir, el frenillo sublingual estaba 
muy cerca de la punta de la lengua, 
por lo que ni siquiera podía sacar la 
lengua. Obviamente, esto dificultaba 
un poco el proceso de alimentación 
de la niña».

Por esa razón, en su primera sema-
na de vida Mariana ganaba poco peso, 
ya que no podía comer con facilidad. 
Preocupados por la situación, lleva-
ron a la pequeña al pediatra, a fin de 
encontrarle una solución al problema: 
«El médico dijo que habría que hacer-
le una minicirugía, algo muy sencillo, 
que consiste en cortar el frenillo de la 
lengua. Una vez hecho esto, el bebé 
se va adaptando y puede alimentarse 
adecuadamente».

La consulta médica tuvo lugar un 
lunes. Deseosos de remediar el defecto 
sin demora, Juliana y Leonardo busca-
ron enseguida algunos odontopedia-

tras para agendar el procedimiento, 
pero ninguno de ellos tenía una hora 
disponible ese día ni los siguientes; 
sólo podrían al final de la semana.

Al verse humanamente impotentes 
para ayudar a su hija, ambos decidie-
ron pedirle a Dña. Lucilia que interce-
diera por ella.

Caso resuelto, ¡sin 
intervención quirúrgica!

Continúa la narración de Juliana:
«Esa madrugada, alrededor de las 

tres, Mariana se despertó con hambre 
y, mientras la atendía, me acordé de 
rezar la coronilla de la misericordia 
pidiendo, por intercesión de Dña. Lu-
cilia, que se resolviera su problema.

»Por la mañana, mientras prepara-
ba unas vitaminas que ella debía to-
mar, Mariana empezó a llorar porque 
quería comer. Entonces me di cuenta 
de que el frenillo de la lengua se le 
había desprendido solo… ¡Fue algo 
increíble! Inmediatamente se lo agra-
decí a Dña. Lucilia, pues lo había solu-
cionado antes de lo que esperábamos. 
Queríamos únicamente encontrar un 
médico que hiciera el procedimiento 
de inmediato y ella intercedió para que 
el frenillo se desprendiera sin inter-
vención quirúrgica…».

Tras enviarle una fotografía de la 
lengua de Mariana Lucilia a su pedia-

tra para explicarle lo sucedido, el mé-
dico respondió, asombrado, que nunca 
había visto nada igual… A partir de 
ese día, la niña comenzó a alimentarse 
mucho mejor y, en su cita de rutina con 
el especialista a la semana siguiente, 
se comprobó que había ganado más 
del doble de peso que la semana ante-
rior, prueba de que el problema se ha-
bía resulto por completo.

Juliana nos cuenta además: «El mé-
dico evaluó a Mariana y dijo: “No me 
lo puedo creer, pero el frenillo ¡se des-
prendió solo! Parece como si alguien la 
hubiera operado, dejándole la lengua 
normal”». La reacción del pediatra, 
desde un punto de vista científico, es 
más que comprensible. Por ello, emitió 
un informe en el que declaraba que en 
todos sus años de profesión nunca ha-
bía visto que un problema de ese tipo 
se arreglara sin intervención quirúrgi-
ca y, además, sin dejar marca alguna.

Para Juliana y Leonardo, la solución 
del caso tiene un nombre: «Una gracia 
más que atribuimos a la intercesión de 
Dña. Lucilia. Y, con esto, comproba-
mos que ella realmente se encarga de 
todo». 

Dian
a 

Dev
ia

﻿

1 Véase el artículo «Madre siempre solícita y 
generosa», publicado en esta misma revista 
Heraldos del Evangelio, edición núm. 241, 
de agosto de 2023.

Sumario  Sumario



E
A Jesús, por María

42      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Heraldos en el mundo  U

Fr
ed

dy
 G

ut
ié

rr
ez

Jo
sé

 R
ug

el
es

Ju
lio

 C
és

ar
 B

ur
on

e

V
íc

to
r 

S
er

ra
no

Je
ss

e 
A

rc
e 

l mes de febrero estuvo marcado por especiales ben-
diciones marianas para los fieles de habla hispana 

que hicieron su consagración como esclavos de amor a 
Jesús, por las manos de María, a través del curso que ofre-
ce la Plataforma de Formación Católica Reconquista. Las 
ceremonias tuvieron lugar en Madrid, Sevilla y Málaga 
(España); en Toronto (Canadá); en Los Ángeles, Miami 

y Garden Grove (Estados Unidos); en San José, Heredia 
y Cartago (Costa Rica); en San Salvador y Santa Ana (El 
Salvador); en Medellín y Tocancipá (Colombia); en Quito 
y Cuenca (Ecuador); en Lima y Cuzco (Perú); en Asun-
ción e Ypacaraí (Paraguay); así como en las capitales Ciu-
dad de México, Ciudad de Guatemala, Santo Domingo, 
Santiago de Chile, Buenos Aires y Montevideo.

M
ar

ce
lo

 V
in

ce
nt

i
A

le
ja

nd
ro

 C
os

ta
nt

in
i

ChileChile Málaga (España)Málaga (España)

ArgentinaArgentina

Garden Grove (Estados Unidos)Garden Grove (Estados Unidos)

MéxicoMéxico

R
en

é 
G

ar
cí

a

Miami (Estados Unidos)Miami (Estados Unidos)

MadridMadrid Cuenca (Ecuador)Cuenca (Ecuador)

República DominicanaRepública Dominicana CanadáCanadá
R

on
ny

 F
is

ch
er

UruguayUruguay San JoséSan José

X
av

ie
r 

Ja
co

b

P
ab

lo
 O

lv
er

a
C

és
ar

 G
al

ar
za

Sumario  Sumario



Abril 2025      43

S
te

fa
no

 G
av

ila
ne

s
V

in
ce

nt
 B

as
si

S
eb

as
tiá

n 
C

ad
av

id
M

au
ro

 T
an

ig
uc

hi
R

ob
er

to
 S

al
as

E
m

ili
o 

P
áe

z

S
eb

as
tiá

n 
C

ad
av

id

V
íc

to
r 

S
er

ra
no

Tocancipá (Colombia)Tocancipá (Colombia) Los Ángeles (Estados Unidos)Los Ángeles (Estados Unidos)

QuitoQuito

Iv
an

o 
G

av
ila

ne
s

R
ob

er
to

 F
er

ro
na

tto

CanadáCanadá

San JoséSan José San SalvadorSan Salvador

Heredia (Costa Rica)Heredia (Costa Rica)

Cuzco (Perú)Cuzco (Perú)

Santa Ana (El Salvador)Santa Ana (El Salvador)

GuatemalaGuatemalaMedellín (Colombia)Medellín (Colombia)

Ypacaraí (Paraguay)Ypacaraí (Paraguay)

Sumario  Sumario



44      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Costa Rica y El Salvador – Con ocasión del aniversario de la aprobación pontificia de los Heraldos del 
Evangelio, el 22 de febrero, cooperadores de Costa Rica (foto 1) y de El Salvador (foto 3) renovaron sus 
compromisos como miembros de la institución. En el mismo mes, los cooperadores de Costa Rica participaron en 
un retiro predicado por el P. Leonardo Barraza, EP (foto 2).

Fo
to

s:
 V

íc
to

r 
S

er
ra

no

Estados Unidos – Del 10 al 16 de febrero, miembros de los Heraldos del Evangelio llevaron a cabo una gran 
misión mariana en la zona de la Catedral de Cristo, en Garden Grove (California). Todos los días hubo misa, 
confesiones, charlas, momentos de oración y visitas de la imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María a 
los hogares. La misión concluyó con tres misas dominicales, celebradas en inglés, español y vietnamita

Fo
to

s:
 E

ric
 S

al
as

España – Cooperadores de los heraldos se reunieron los días 22 y 23 de febrero en la casa de la institución de 
Toledo para la celebración de su VII Encuentro Nacional. Además de charlas y momentos de oración en común, los 
participantes pudieron disfrutar de una agradable convivencia.

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

1 2 3

V
in

ce
nt

 B
as

si

S
eb

as
tiá

n 
C

ad
av

id

Sumario  Sumario



Abril 2025      45

Paraguay – Del 12 al 16 de febrero, sacerdotes heraldos se dedicaron a atender a los ancianos y los enfermos 
de la parroquia de Santa Liberata, del municipio de Villarrica, administrándoles los sacramentos de la confesión 
y la unción de los enfermos. Cada día de misión concluía con una charla de formación y con la celebración de la 
santa misa en la capilla de la comunidad visitada (fotos 1 a 3). El día 2 del mismo mes, los heraldos participaron 
en la misa en honor de la patrona en la parroquia de Nuestra Señora de la Candelaria, en Capiatá (fotos 4 y 5).

Fo
to

s:
 G

ab
rie

l W
el

te
r

Fo
to

s:
 G

ui
lle

rm
o 

To
rr

es
Fo

to
s:

 X
av

ie
r 

Ja
co

b

Brasil – En la casa de los Heraldos del Evangelio situada en la ciudad paranaense de Ponta Grossa, tuvo lugar 
otra bendecida «Tarde con María». El programa comenzó con la solemne coronación de la imagen peregrina del 
Inmaculado Corazón de María, seguida de una charla del P. Ricardo José Basso, EP, y de la celebración de la 
santa misa.

1

4

2 3

5

Sumario  Sumario



El primer grado de la gratitud 
consiste en el reconocimiento del 

favor recibido y en acordarse  
del benefactor

Uno de los leprosos curados vuelve  
para dar las gracias - Biblioteca  

del Monasterio de Yuso, San Millán de  
la Cogolla (España)

Una virtud oculta en  
simples palabras

õ Lucas Rezende de Sousa

N

46      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Verdades católicas  U

¡Qué rara es la virtud de la gratitud! A menudo se 
practica con meras palabras, por educación. Sin embargo, 
para que sea auténtica, debe rebosar del corazón con 
sinceridad.

o creo que usted, querido 
lector, se haya parado nunca 
a contar cuántas veces al día 

oye o dice «muchas gracias», incluso en 
un mundo en el que esta expresión se 
utiliza cada vez menos. Además, pien-
so que no he sido el primero que hace 
resonar hoy en sus oídos tan sugerente 
fórmula.

Sin embargo, como suele ocurrir 
con lo que hacemos a diario, el uso de 
esta fórmula se ha desgastado conside-
rablemente y su significado más pro-
fundo se ha vuelto desconocido para 
casi todos los que a menudo de ella se 
valen. Assueta vilescunt…

Algunos ven en el «muchas gracias» 
a un simple miembro de esa familia 
cuya matriarca es la noble dama «bue-
na educación», cuyos hermanos son 
el aristocrático «por favor» y el gentil 
«disculpe», y cuyos primos son todas 
las famosas «palabritas mágicas» que 
se aprenden de niño.

Pero, en realidad, tras esas dos pa-
labras aparentemente anodinas se es-
conden valiosas enseñanzas sobre ese 
acto a un tiempo tan común y raro, 
sencillo y hermosísimo como es el del 
agradecimiento.

En cada idioma, un matiz diferente

Los pueblos de lengua inglesa expre-
san su gratitud a través del thank you, y 

la formulación alemana no es muy dife-
rente: vielen Dank. Los italianos dicen 
grazie mille —influenciados por el la-
tín: gratias ago, como en español: mu-
chas gracias. Los franceses prefieren 
merci beaucoup; los árabes, el shukran 
jazylan; los japoneses, por su parte, op-
tan por el amable y austero arigató.

Es cierto que todas estas formulacio-
nes tienen la misma finalidad: agrade-

cer. No obstante, la manera de hacerlo 
tiene sus propios matices en cada idio-
ma.

Santo Tomás de Aquino explica que 
la virtud de la gratitud presenta tres 
grados: «El primero es, por parte del 
hombre, el reconocimiento del bene-
ficio recibido; el segundo, alabarlo y 
dar las gracias; el tercero, recompen-
sarlo según las propias posibilidades 
y de acuerdo con las circunstancias de 
lugar y tiempo».1

Por supuesto, no es necesario re-
currir a estos tres elementos al mismo 
tiempo; le corresponde al hombre pru-
dente decidir, conforme las circuns-
tancias, si uno es suficiente o si se debe 
poner en práctica los tres.

Quizá por ese motivo ninguno de 
los idiomas mencionados expresa 
simultáneamente los tres grados de 
gratitud. Cada uno, a su manera, hace 
referencia a uno de ellos.

Primer paso de la gratitud: 
un ejercicio de memoria

Reconocer. Esto es lo que trata de 
hacer el thank you: en la lengua in-
glesa, to thank (agradecer) y to think 
(pensar) son, etimológicamente, la 
misma palabra. Y lo mismo ocurre con 
el alemán: zu danken (agradecer), vie-
ne de zu denken (pensar). Es el primer 
grado de la gratitud. De hecho, no se le 

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eslucasrezendedesouza/


Como las gotas de agua de una fuente 
es la gratitud de quien recibe favores 
celestiales y lanza de nuevo hacia el 
Cielo su jubilosa acción de gracias

Fuente - Mairiporã (Brasil)

Abril 2025      47

puede agradecer algo a un benefector 
sin considerar, sin reconocer, sin pen-
sar en el beneficio que él nos hizo.

Este reconocimiento debe estar pre-
sente, sobre todo, en nuestra relación 
con el Señor. Santo Tomás afirma que, 
para cumplir perfectamente el manda-
miento de amar a Dios sobre todas las 
cosas, la primera condición es «la re-
cordación de los beneficios divinos».2

Vemos, pues, que cuando se preten-
de adquirir la virtud de la gratitud hay 
que empezar por ejercitar bien la me-
moria… Está claro: quien no se acuer-
da de su benefactor, no se lo agradece; 
y quien no es agradecido, reflexiona 
San Agustín,3 pierde hasta lo que tiene.

A veces no basta con reconocer

La forma de agradecimiento de una 
gran parte de las lenguas latinas se si-
túa en el segundo grado enumerado 
por Santo Tomás: la acción de gracias. 
Ejemplos de ello son el propio latín 
(gratias ago), el español (gracias), el 
italiano (grazie) y el francés (merci)4. La 
expresión árabe shukran jazylan se re-
fiere igualmente a la acción de gracias.

En la mayoría de los casos, no basta 
sólo con reconocer interiormente el be-
neficio que se recibe; es justo e inclu-
so indispensable manifestarle nuestra 
alegría a quien nos ha hecho un bien; 
además, es un deber de educación. A 
veces, sin embargo, ni siquiera es ne-
cesario hacerlo con palabras; la simple 
demostración de alegría ya constituye 
un agradecimiento.

Esto ocurre sobre todo en nuestra 
relación con Dios. De singular belleza 
es la comparación que el Prof. Plinio 
Corrêa de Oliveira hizo al respecto: 
«El agua de una fuente que golpea en 
el suelo y luego salpica hacia lo alto una 
serie de gotas es también símbolo de la 
gratitud del beneficiario sobre el que re-
caen los favores celestiales y que lanza 
hacia arriba, de nuevo hacia el Cielo, su 
filial y jubilosa acción de gracias».5

Por el contrario, explica San Ber-
nardo,6 cuando somos ingratos con 
nuestro divino Benefactor, éste puede 

considerar por perdido el favor que nos 
ha dispensado y difícilmente nos lo 
concederá de nuevo, para no malgastar 
los tesoros de su Providencia.

Una obligación que  
se hace espontáneamente

Finalmente, analicemos la formula-
ción portuguesa: muito obrigado. ¿Qué 
viene a significar tal expresión? ¿Aca-
so que el receptor quiere mostrarle a su 
benefactor que no aprecia su obsequio 
y que se ha visto «obligado» a aceptar-
lo? ¿O bien que, desconfiando de sus 
buenas intenciones, piensa que éste se 
ve «obligado» por algo o por alguien a 
hacerle un favor? Ciertamente que no…

En realidad, dicha fórmula tan sin-
gular es la única que se sitúa clara-
mente en aquel tercer y más profundo 
nivel de gratitud del que habla el Doc-
tor Angélico, que evidentemente pre-
supone los dos anteriores: ob-ligatus; 
se trata de un vínculo, un deber de re-
tribución.7

Cuando se dice obrigado, se le 
muestra al benefactor que la satisfac-
ción por el bien concedido es tan gran-
de que suscita la obligación de recom-
pensarlo de alguna manera. Aunque no 
se trata de algo como una deuda, sino 

de un deber de honestidad, que nace 
del corazón. De este modo, la retribu-
ción se «paga libremente […] de pura 
cortesía».8

Por esta misma razón, añade Santo 
Tomás,9 no conviene que sea inmediata, 
porque quien se apresura en devolver 
no tiene el espíritu de un hombre agra-
decido, sino de un deudor que no ve el 
momento de verse libre de la deuda. Es 
mejor esperar el momento oportuno.

Debemos superar  
el bien que recibimos

Al menos en este aspecto —tal vez 
uno de los únicos— podemos decir 
que el portugués y el japonés son muy 
similares. El atrayente arigató también 
se refiere al tercer y más alto grado de 
gratitud, pero de un modo peculiar.

Arigató puede significar: la existen-
cia es difícil, es difícil vivir, rareza, ex-
celencia.10 Los dos últimos significados 
son fáciles de entender: en un mundo 
en donde la tendencia general consiste 
en que cada cual piense en sí mismo, el 
dar las gracias —un acto tan natural y 
sencillo— se convierte en algo raro e 
incluso excelente. Pero ¿cómo se pue-
de relacionar «la existencia es difícil» 
con la gratitud?

En lo que se refiere a la retribución, 
Santo Tomás de Aquino11 —con toda 
razón— se muestra bastante exigente. 
Según él, la recompensa debe ser ma-
yor que el beneficio recibido.

Este es el motivo: una vez que he-
mos sido objeto de un favor y, por tan-
to, de un don gratuito, adquirimos una 
obligación real de dar también algo 
gratis. Ahora bien, si la retribución es 
menor que el beneficio, nuestra «deu-
da» de honor no estará «saldada»; si es 
igual, sólo habremos devuelto lo que 
recibimos. Así pues, para retribuir dig-
namente, es necesario superar el bien 
que se nos ha prodigado.

Pero si a veces es difícil, o incluso 
imposible, igualar en mérito el bien que 
nos han hecho, ¿cómo se supera esto? 
Por ejemplo, nunca se le podrá dar a 
Dios —ni siquiera a nuestros padres— 

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



El tercer grado de la gratitud 
requiere una retribución de amor, 
en virtud del vínculo creado con el 

benefactor

Misa en la iglesia de Nuestra Señora del 
Carmen, Caieiras (Brasil)

48      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

An
a 

Ju
lia

 G
en

ar
o

﻿1 Santo Tomás de Aquino. 
Suma Teológica. II-II, q. 107, 
a. 2.

﻿2 Santo Tomás de Aquino. De 
decem præceptis, a. 1.

﻿3 Cf. San Agustín de Hipona. 
«Sermo 283», n.º 2. In: Obras 
Completas. Madrid: BAC, 
1984, t. xxv, p. 96.

﻿4 «Merci viene de merces (sa-
lario), que en el latín popu-
lar tomó el significado de pre-

cio, del que derivó el de favor 
y el de gracia» (Lauand, Jean. 
«“Obrigado”, “Perdoe-me”: 
a Filosofia de São Tomás de 
Aquino subjacente à nossa lin-
guagem do dia a día». In: Hos-
pitalidade. São Paulo. Año xvi. 
N.º 2 [mayo-ago, 2019], p. 142, 
nota 11).

﻿5 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
«Como grandes voos de espí-
rito». In: Dr. Plinio. São Paulo. 
Año iv. N.º 43 (oct, 2001), p. 34.

﻿6 Cf. San Bernardo de Cla-
raval. «Sermo 27», n.º 8. In: 
Obras Completas. Madrid: 
BAC, 1988, t. vi, p. 232.

﻿7 Cf. Lauand, op. cit., p. 142.
﻿8 Santo Tomás de Aquino, 

Suma Teológica. II-II, q. 106, 
a. 1, ad 2.

﻿9 Cf. Idem, a. 4.
﻿10 Cf. Lauand, op. cit., p. 142.
﻿11 Cf. Santo Tomás de Aquino, 

Suma Teológica, op. cit., a. 6.

﻿12 Corrêa de Oliveira, Plinio. 
Palestra. São Paulo, 1/6/1974.

﻿13 Corrêa de Oliveira, Pli-
nio. Palestra. São Paulo, 
27/12/1974.

﻿14 Clá Dias, ep, João Scognami-
glio. «Diez curaciones y un mi-
lagro». In: Lo inédito sobre los 
Evangelios. Città del Vatica-
no-Lima: LEV; Heraldos del 
Evangelio, 2012, t. vi, p. 412.

toda la honra que le corresponde por 
todo lo que hemos recibido. Se entiende 
así cómo «la existencia es difícil», cómo 
«es difícil vivir», desde el momento en 
que hemos sido objeto de un beneficio y 
estamos dispuestos a recompensarlo en 
consecuencia.

¿Cómo salir de esta situación? ¿No 
parecería mejor no ser nunca receptor 
de benevolencia, huir de todo benefac-
tor, que tener que soportar una carga 
tan pesada como la gratitud? Si usted, 
querido lector, ha pensado eso, por fa-
vor cálmese; la solución resulta mucho 
más fácil.

Gratitud no es sinónimo  
de pago

En primer lugar, hay que tener en 
cuenta que el verdadero benefactor ac-
túa sin pretensiones, sin esperar retribu-
ción. Por lo tanto, huir de él, por miedo 
a convertirse en un eterno endeudado, 
sería como intentar esconderse del sol a 
medianoche…

El mundo actual, donde todo es 
comercio, comprende muy poco 
la virtud de la gratitud. Por eso, el 
Prof. Plinio Corrêa de Oliveira la-
menta que «la virtud de la gratitud sea 
entendida hoy de forma contable. De 
modo que si alguien me hace un bene-
ficio, debo responderle, contablemen-
te, con una porción de gratitud igual 
al beneficio recibido. Hay, pues, una 
especie de pago: un favor se paga con 
afecto, así como la mercancía se paga 
con dinero. Entonces, he recibido un 

favor y tengo que arrancar de mi alma 
un sentimiento de gratitud».12

La verdadera retribución es mucho 
más accesible de lo que imaginamos, 
porque el beneficio no se paga con oro 
o plata. El tesoro del que brota la gra-
titud está dentro de nosotros mismos: 
nuestro corazón.

El verdadero sentido de 
esa olvidada virtud

Para discurrir, pues, sobre el verda-
dero rostro de tan noble virtud, vuelvo 
a cederle la pluma al Dr. Plinio, que la 
explicó con la precisión, profundidad 
y vuelo que le son propios:

«La gratitud es, en primer lugar, el 
reconocimiento del valor del benefi-

cio recibido. En segundo lugar, es el 
reconocimiento de que no merecemos 
ese beneficio. Y, en tercer lugar, es 
el deseo de dedicarnos a quien nos 
ha hecho el servicio en proporción 
al servicio prestado y, más aún, a la 
dedicación mostrada hacia nosotros. 
Como decía Santa Teresa de Lisieux: 
“El amor sólo con amor se paga”. O se 
paga la dedicación con dedicación o 
no se paga nada».13

Una disputa entre dedicaciones: ésta 
es la virtud de la gratitud. Qué hermo-
so y noble es ser émulos unos de otros 
cuando se trata de afecto, bienqueren-
cia, dedicación. Según San Pablo, ésa 
es la única deuda digna de un cristia-
no: «A nadie le debáis nada, más que el 
amor mutuo» (Rom 13, 8).

Ahora bien, ¿en qué consiste esa 
dedicación sino en aquel vínculo tan 
bien expresado en el muito obrigado 
—ob-ligatus? ¡Cuánta profundidad en 
palabras tan simples! Pronunciarlas es 
muy fácil, pero ponerlas en práctica… 
En este sentido, podemos decir con 
Mons. João Scognamiglio Clá Dias: 
«¡Qué rara es la virtud de la gratitud! 
Muchas veces se practica sólo por 
educación y con meras palabras. Sin 
embargo, para que sea auténtica, debe 
rebosar del corazón con sinceridad».14

Por último, consciente del esfuer-
zo que usted, querido lector, ha hecho 
para llegar al final de este artículo, 
no me atrevería a concluirlo de otra 
manera que con un sincero y cálido 
«muito obrigado!». 

Sumario  Sumario



E

S

… cómo surgió la aclamación del Aleluya?

… que el corporal debe ser de lino blanco?

Abril 2025      49

u  ¿Sabías…  U

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

ntre las templadas explosiones de 
júbilo que marcan la ceremonia 

de la Vigilia en la Noche Santa, una 
llama la atención por su cándida y 
solemne efusividad: el anuncio de 
la Pascua, momento en el que el 
diácono, dirigiéndose al celebran-
te, hace una proclamación cuya 
palabra final —silenciada durante 
toda la Cuaresma y repetida luego 
frecuentemente a lo largo del Año 
litúrgico— parece concentrar la 
alegría que invade el alma de los 
fieles por la victoria de Cristo sobre 
el pecado y la muerte: «Reveren-
dísimo Padre: os anuncio un gran 
gozo, el Aleluya».

Pero ¿qué significa y por qué se 
usa en la sagrada liturgia?

El término aleluya proviene de 
la expresión hebrea hallelu Yah, que 
quiere decir: «Alabad al Señor», y se 

empleaba originalmente en el culto is-
raelita. La Santa Iglesia lo incorporó al 
considerarlo una aclamación de triun-

fo, un grito de alegría.
Su utilización litúrgica comen-

zó en Oriente, concretamente en 
Alejandría, con San Atanasio y 
San Cirilo. Es probable que su 
introducción en Occidente se de-
biera al papa San Dámaso, a ins-
tancias de San Jerónimo. Al prin-
cipio sólo se usaba el día de la 
Pascua, extendiéndose después, 
en el siglo v, a todo el Tiempo 
pascual y, más tarde, por orden 
del papa San Gregorio Magno, a 
las misas de todo el año, excepto 
las de Cuaresma y las de otros 
días penitenciales. 

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Vigilia Pascual en la basílica de Nuestra Señora  
del Rosario, Caieiras (Brasil), en 2019

Celebración de la santa misa

an Juan nos narra en su evangelio 
que, tras la muerte del Señor, José 

de Arimatea y Nicodemo «tomaron el 
cuerpo de Jesús y lo envolvieron en los 
lienzos con los aromas» (Jn 19, 40). De 
hecho, entre los judíos se acostumbra-
ba a amortajar al difunto con franjas 
de lino y ungirlo con bálsamo antes de 
llevarlo al sepulcro.

En atención al cuidado, reveren-
cia y desvelo que estos dos discípulos 
tuvieron con el cuerpo del Señor, la 
Santa Iglesia determinó que siempre 
se utilizara lino puro en la confección 
de todos los paños sagrados destina-
dos directamente al servicio del altar, 
como, por ejemplo, el corporal.

Uno de los ornamentos más anti-
guos usados en la misa, el corporal es 
una pieza cuadrada, con una cruz bor-
dada cerca de la orla, empleado para 

colocar sobre él los vasos sagrados 
que contienen la Eucaristía. De este 
modo, encarna un nuevo sudario, que 
se ordena a resguardar el cuerpo de 
nuestro Redentor, ya no en el sepulcro, 
sino durante la renovación incruenta 
del sacrificio del Calvario.

En los primeros tiempos de la 
Iglesia, el corporal era más gran-
de que los actuales, hasta el punto 
de que eran necesarios dos diáco-
nos para poder extenderlo sobre el 
altar. Uno de sus extremos incluso 
se utilizaba para cubrir la copa del 
cáliz, una costumbre que, posterior-
mente, sería sustituida por el uso de la 
palia.

El color blanco del corporal simbo-
liza el estado de gracia de aquellos que 
se acercan al altar, condición indis-
pensable para recibir la comunión. 

Sumario  Sumario



õ P. Felipe de Azevedo Ramos, EP

E

Entre el monasterio 
y el centro comercial

50      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tendencias y mentalidades  U

albergue que fundaron en Jerusalén 
ejercieron una enorme influencia. Se-
gún el código de administración del lu-
gar, escrito en 1150, todo enfermo que 
se acercara allí debía recibir los sacra-
mentos de la confesión y la comunión, 
y luego ser llevado a su cama e, inde-
pendientemente de su condición social, 
tratado como un señor.2

El hospicio de Jerusalén pronto ins-
piró, en distintos puntos de la cristian-
dad, la creación de instituciones que 
imitaran su seriedad en el cuidado de 
los enfermos y su preocupación por su 
limpieza física y moral. Por no hablar 
de los otros miles de centros caritati-
vos o prestigiosas cátedras de medi-
cina que el amor a Dios suscitó en el 
Occidente y el Oriente cristianos.

Sin embargo, la caridad no estaba 
destinada a sentarse para siempre en el 
mitológico trono de Asclepio. En el pe-
ríodo moderno, la medicina se fue como 
«emancipando» progresivamente de la 
religión y de sus límites. Esta separa-
ción se manifestó de manera contunden-
te después de la Revolución Industrial.

Como señalan algunos autores,3 los 
criterios de producción en serie em-
pezaron a aplicarse gradualmente al 
ámbito de la salud, en un proceso que 
ha llegado hasta nuestros días. Una do-
lorosa prueba de ello es la impersona-
lidad y masificación de las relaciones, 
orientadas al bienestar estrictamente 
físico del enfermo.

¿Cómo se soluciona ese problema? 
En vez de perdernos en consideracio-
nes teóricas, recurramos directamente 
a la simple experiencia de la vida real.

Hace unos meses, por motivos pas-
torales, tuve que visitar un hospital. El 
establecimiento me impresionó desde 
la entrada, donde me vi casi «obliga-
do» a pasar frente a un bien equipado 
bazar. Más adelante, nuevas sorpresas: 
a la derecha, la sucursal de una franqui-
cia especializada en chocolates; a la iz-
quierda, el representante de un famoso 
distribuidor de aperitivos selectos; al 
fondo, una encantadora librería… ¿Me 
había equivocado de dirección?

En realidad, no. Siempre hemos 
escuchado que algunos hospitales bus-
caban adoptar una presentación sui 
géneris, inspirada en los centros comer-
ciales, para distraer a sus pacientes. El 
objetivo no parece mal concebido. Al 
fin y al cabo, ¿qué habría de censurable 
en rodear el sufrimiento de imágenes 
«positivas» con vistas a levantar la mo-
ral de los enfermos? Además, el «hos-
pital-centro comercial» tiene la ventaja 
de producir, gracias a sus pequeñas tien-
das, beneficios suculentos…

Para ser más precisos, desde un enfo-
que biopsicosocial —por utilizar un tér-
mino actualmente en boga—, los profe-
sionales sanitarios han aplicado cada vez 
más el concepto según el cual la buena 
recuperación de un paciente depende, en 
gran medida, del ambiente que lo rodea.

Explosión de colores, elegancia en las formas, 
lujo en los mínimos detalles… ¿Buen gusto o 
exageración? ¿Para qué tanta belleza?

l edificio que ilustra estas pági-
nas, construido a finales de la 
Edad Media en estilo gótico fla-

mígero policromado, es un claro ejem-
plo del espíritu que impregnó su época.

Su llamativa y realmente artística 
techumbre permite al espectador adi-
vinar la altura de los techos de los sa-
lones interiores. Uno de ellos también 
aparece representado aquí: su techado 
abovedado, sus vitrales y su hermoso 
retablo, dispuestos junto a camas ador-
nadas con esmero, forman un cuadro 
asombroso. ¿Una capilla? ¿Un dormi-
torio? ¿De qué se trata?

Si fuera un monasterio, ¡qué audacia 
tendrían sus residentes al colocar un al-
tar con el Santísimo Sacramento en el 
mismo sitio donde dormían!… Pero es-
tamos lejos de eso. De hecho, un noble 
llamado Nicolás Rolin construyó este 
«palacio» con vistas a ser… ¡un hospital 
de caridad para indigentes! Hablamos 
del Hôtel-Dieu de Beaune (en la Bor-
goña francesa), una mera muestra del 
espíritu caritativo que animaba a la civi-
lización cristiana en su conjunto.

Al comienzo, los establecimientos 
sanitarios cristianos estaban destinados 
esencialmente a dar cobijo a los extran-
jeros, aunque también cuidaban de los 
enfermos.1 No obstante, este último 
propósito se convirtió poco a poco en el 
principal. En este sentido, la Orden de 
los Caballeros de San Juan, conocidos 
como los hospitalarios, y el acogedor 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esfelipedeazevedoramos/


Ahora bien, cabe señalar que esto no 
se trata de un descubrimiento moderno. 
Ya en el siglo xv, el Hôtel-Dieu de Beau-
ne tenía la misma finalidad, con una úni-
ca diferencia: mientras que hoy es ne-
cesario disfrazarse de centro comercial 
para no perder los ánimos, los medie-
vales encontraban su consuelo en la luz 
tamizada de los vitrales, en la conviven-
cia con religiosos y monjas de profunda 
abnegación y virtud y en la frescura de la 
presencia sacramental de Nuestro Señor 
Jesucristo. ¿No cree usted, lector, que 
eligieron la mejor parte? Y precisamen-
te esa «parte» es la que el Hôtel-Dieu de 

tros días, ¿a qué nivel se encontraría la 
medicina contemporánea? O también, 
¿qué modelo de hospital resultaría más 
eficaz para curar incluso los cuerpos: 
el centro comercial o el monasterio? 

﻿1 Cf. Woods, Thomas E. Cómo la Iglesia 
construyó la civilización occidental. Ma-
drid: Ciudadela Libros, 2007, p. 218.

﻿2 Cf. Risse, Guenter. Mending Bodies, Saving 
Souls. A History of Hospitals. New York: 
Oxford University Press, 1999, p. 141.

﻿3 Véase, por ejemplo: Sgreccia, Elio. Ma-
nual de Bioética. 2.ª ed. São Paulo: Loyola, 
2004, t. ii, pp. 18-19.

Beaune ofrecía a sus «huéspedes», pro-
porcionándoles cuidados de salud física 
en un entorno monacal, concebido para 
revitalizar el equilibrio espiritual.

Entonces, ¿la medicina medieval 
iría por delante de la actual? En cier-
tos aspectos, como el comentado an-
teriormente, me atrevería a responder 
afirmativamente. Pero el tema es de-
masiado complejo para limitarse a un 
simple sí o no.

Quizá otra pregunta nos lleve a 
una respuesta más fácil: si la caridad 
hubiera seguido siendo el motor del 
comportamiento humano hasta nues-

S
te

fa
n 

B
au

er
 (

C
C

 b
y-

sa
 2

.5
)

W
el

lc
om

e 
Im

ag
es

 (
C

C
 b

y 
4.

0)

Arriba, a la izquierda, religiosas atienden a un enfermo en el Hôtel-Dieu de 
Beaune; a la derecha, la Habitación de los Pobres, con un altar al fondo donde  
se guardaba el Santísimo Sacramento. Abajo, vista del patio interior del edificio

A
rn

au
d 

25
 (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario



D
Jo

ão
 S

co
gn

am
ig

lio
 C

lá
 D

ia
s

oña Lucilia poseía una confian-
za ilimitada en la misericor-

dia del Señor y le pedía perdón para 
sí misma —porque toda criatura hu-
mana tiene defectos— y también para 
aquellos a quienes ella amaba, e inclu-
so para los que no la amaban, pero a 
quienes ella quería hacer el bien.

Plinio Corrêa de Oliveira

Doña Lucilia  Doña Lucilia  
en marzo de 1968en marzo de 1968


