
N.° 262 - Mayo 2025

El sacerdocio:  El sacerdocio:  
la misión de ser otro Cristo la misión de ser otro Cristo 



E
Nunca dudemos de su amor

n dos cosas nos conviene mucho estu-
diar, si no queremos ofender a Nues-

tro Señor: una es en amar su bondad, otra en 
confiar de su misericordia. Grandísima es 
la ceguedad del ánima que a tan 
buen Señor no ama, y grande 
es la flaqueza de quien en 
tanta muchedumbre de 
misericordia no con-
fía. Y así como las 
mercedes que nos ha 
hecho nos deben in-
citar a amarle (pues 
que son hechas con 
el amor que Dios 
nos tiene, el cual pi-
de amor), así nos de-
ben esforzar a confiar, 
pues que quien nos ha da-
do lo pasado y metido en su 
carrera y nos dará el acabar 
en ella.

Y lo mismo debemos sacar de la Pasión 
de Nuestro Señor, al cual debemos amar, 
pues Él fue el que murió por nuestro amor, y 
confianza, pues que sus merecimientos son 
nuestros. Váyase, pues, a lejos toda duda, to-
da flaqueza de corazón y toda desconfianza; 
pues cuanta es la virtud de su Pasión, tantos 
son nuestros merecimientos, pues que ella 
es nuestra, que Él nos la dio. Allí presumo y 
confío yo, y allí hago burla de mis enemigos, 

allí pido yo al Padre ofreciéndole al Hijo, de 
allí pago yo lo que debo, y me sobra. Y aun-
que mis dolores son muchos, allí hallo ma-
yor remedio y causa de alegría que en mí de 

tristeza.
¡Oh amoroso Dios y todo 
amor, y cuán grande bofe-

tada te da quien de to-
do corazón no confía 
en ti! Si con haber-
nos tú hecho tantas 
mercedes, y lo que 
más es, con haber 
por nosotros muer-
to, aún no confia-
mos de ti, ¡no sé qué 

diga, sino que somos 
peores que brutos! […]
¡Oh Dios mío y miseri-

cordia mía! ¡Plegue a ti que 
no permitas que, después de 
tantos millares de benefi-

cios, ande nuestro corazón en dudas y pre-
guntas si nos amas o no, si nos has de sal-
var o no! Más claros son tus testigos, los cua-
les son las cosas que en nuestro corazón has 
obrado, que el sol de mediodía, que dan tes-
timonio que nos quieres bien, y esperanza 
que nos has de salvar.

SAN JUAN DE ÁVILA. Carta 54. In: Obras  
Completas. Madrid: BAC, 1952, t. i, pp. 523-524.

R
ep

ro
du

cc
ió

n

San Juan de Ávila



Año XXIII, número 262, Mayo 2025

Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40836-1996

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores.

Sumario

u Preguntan los lectores. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   4

u Editorial

Sacerdote: todo y nada. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   5

u La voz de los Papas

Mediador entre Dios y los hombres. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   6

u La liturgia dominical

Pedro, el verdadero pastor. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .   8
¿Ovejas o polvo de los pies?. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .  9
Vacíos de sí mismos, llenos de Dios. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  10
¿Cómo alcanzar la felicidad?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  11

u Tesoros de Mons. João

Total entrega a la Santa Iglesia. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  12

u Tema del mes – Sacerdocio 
San Juan María Vianney, modelo de los 
sacerdotes – «¡Después de Dios, 
el sacerdote lo es todo!». .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  16
El sacerdocio, antes y después de Cristo. .  .  .  .  .  .  .  20

u Un profeta para nuestros días

Entre la vulnerabilidad humana  
y la fuerza divina. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  24

u Enseñanzas bíblicas 
La purificación del altar por Judas Macabeo –  
En función del altar . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  28

u Santo Tomás enseña

La misa de un mal sacerdote,  
¿tiene algún valor? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  31

u Historia, maestra de la vida

P. Walter Joseph Ciszek, SJ – Abandono  
completo a la voluntad divina . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  32

u ¿Qué dice el catecismo?
¿Somos todos sacerdotes? . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  35

u Vidas de Santos

San Juan Houghton – Por la Santa Iglesia, 
estoy dispuesto a sufrir . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  36

u Doña Lucilia

Sus últimos actos de piedad. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  40

u Heraldos en el mundo . .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  42

u Espiritualidad católica

Como la palmera, ¡florecerán!. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  46
u ¿Sabías…. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  49

u Tendencias y mentalidades

Moral…, ¿manipulada?. .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  50





































 46

16 El secreto del párroco  
con más éxito

12 Itinerario de una llamada  
al sacerdocio

31 ¿El valor de la misa depende 
de quién la celebra?

Lecciones de la palmera  
para tu vida espiritual

S
an

tia
go

 V
ie

to
D

ar
io

 Ia
llo

re
nz

i
S

an
tia

go
 V

ie
to

Fr
ee

pi
k



õ P. Ricardo José Basso, EP

4      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Envíe las preguntas para el P. Ricardo al correo 
preguntanloslectores@heraldos.org

u Preguntan los lectores  U

¿¿Qué importancia tiene el latín para la IglesiaQué importancia tiene el latín para la Iglesia??

Willian Silva Torres – Coronel Fabriciano (Brasil)

Según una bella expresión del magisterio pontificio, 
la lengua latina es «como el aurea vestes de la sabiduría 
misma»; presenta «un estilo conciso, diverso, armonioso, 
lleno de majestad y dignidad, que contribuye de una ma-
nera singular a la claridad y a la solemnidad» (SAN JUAN 
XXIII. Veterum Sapientia).

La vastedad y estructura del Imperio romano, cuyo idio-
ma oficial era el latín, facilitaron la expansión de la verdad 
enseñada por Nuestro Señor Jesucristo, a pesar de las duras 
persecuciones promovidas por los césares. Aunque el he-
breo y el griego conservaran un papel importante en la San-
ta Iglesia, el latín se revestía cada vez más de oficialidad, 
porque en Roma se hallaba la cátedra de Pedro, el infalible 
vicario de Cristo. Así pues, podemos decir que esa lengua 
fue la que el propio Hombre-Dios eligió para su Esposa 
Mística a través de medios providenciales.

Los cantos gregorianos elevan al Cielo sus sublimes me-
lodías en latín. Los documentos pontificios, el catecismo y el 

Código de Derecho Canónigo tienen su versión oficial en la 
lengua latina. Y fue en esta lengua que grandes lumbreras de 
la Iglesia —como San Ambrosio, San Agustín y Santo To-
más de Aquino— iluminaron los siglos con sus enseñanzas.

Además, el latín es un valioso instrumento para la uni-
dad de la Iglesia, como afirmó Pío XI: «La Iglesia, como 
que estrecha contra sí con un solo abrazo a todas las na-
ciones, como que vivirá hasta la consumación de los siglos, 
[…] requiere una lengua que por su naturaleza sea universal, 
inmutable y no corriente» (Officiorum omnium). En 2012, el 
papa Benedicto XVI creó la Pontificia Academia de Latini-
dad con el objetivo de promover un mayor conocimiento de 
la lengua latina «tanto en el ámbito eclesial como en el más 
amplio mundo de la cultura» (Latina lingua, n.º 4).

Se puede afirmar sin recelo que el latín es tan importante 
para la Santa Iglesia como nuestra lengua materna, es decir, 
a través del latín la Esposa de Cristo formula con más clari-
dad, belleza y esplendor su doctrina salvífica. 

Dice el Génesis que los patriarcas, hasta Noé, ¡vivieron muchos siglos!  Dice el Génesis que los patriarcas, hasta Noé, ¡vivieron muchos siglos!  

¿¿Cómo interpretar estoCómo interpretar esto??
Taffarel Bezerra Lopes – Vía correo electrónico

Ante todo, debemos cuidarnos de la mentalidad pragmá-
tica, con tintes de ateísmo, que afirma o insinúa que es mito 
o mera leyenda todo lo que excede el intelecto humano. Im-
buidos de esa mentalidad, los autores racionalistas niegan 
unánimemente la interpretación literal de los textos bíblicos 
relativos a la edad de los primeros patriarcas.

Sin embargo, comentaristas de gran peso, como San Jeró-
nimo (cf. Liber Hebraicarum quæstionum en Geassim, c. 5-6) 
en el siglo v y San Juan Bosco (cf. Historia Sagrada. Primera 
época, c. 4) en el siglo xix, asumen la interpretación literal tanto 
de la longevidad de hombres como Adán o Matusalén, como 
del pasaje en el que Dios determina que la vida humana no pasa-
ría —salvo raras excepciones— de los 120 años (cf. Gén 6, 3).

No obstante, existe también una interpretación simbólica 
y moral, que armoniza con lo literal, aceptada por la mayo-
ría de los comentaristas. En el Antiguo Testamento, la larga 
vida significaba una especial predilección de Dios. Así, la 

longevidad de los grandes personajes prediluvianos simboli-
zaba la bendición divina que flotaba sobre ellos, transmitida 
de generación en generación hasta Noé. Siguiendo la misma 
lógica, a medida que los hombre se apartaban de las vías de 
la virtud, por el pecado, la bendición se retiraba progresiva-
mente, y, en consecuencia, su tiempo de vida disminuía.

En resumen: ¿qué interpretación debemos aceptar? La Santa 
Iglesia nunca se ha pronunciado de manera solemne y definitiva 
sobre la necesidad de la interpretación literal de ese pasaje de las 
Escrituras. Pero nada impidió que los patriarcas hayan vivido 
siglos, porque «para Dios nada hay imposible» (Lc 1, 37).

Por encima de todo, nuestra preocupación debe ser otra: 
¿cómo me estoy preparando para la vida eterna, en com-
paración con la cual mil años son sólo un abrir y cerrar de 
ojos? Que la Santísima Virgen nos ayude siempre a seguir 
el camino de las bendiciones de Dios, las cuales nos darán 
fuerzas en esta vida y alegría sin fin en la otra.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esricardojosebasso/



N.° 262 - Mayo 2025

El sacerdocio: 
El sacerdocio: 

la misión de ser otro Cristo 

la misión de ser otro Cristo 

E
Sacerdote: todo y nada

Mayo 2025      5

Editorial

n los últimos años se ha hablado mucho de una «crisis sacerdotal». Sin em-
bargo, contrariamente a las apariencias, no ha empezado ahora; su ignición 
se produjo con un apóstol: Judas Iscariote. Tras él, una erupción de traidores 

—Arrio, Nestorio, Hus y una larga caterva— intentaron incrustarse en la Roca de 
Pedro, sin éxito.

Siguieron las revoluciones. La Revolución protestante, mediante el libre examen 
y la destrucción de la jerarquía, proclamaba básicamente que «todos» son sacerdo-
tes. La Revolución francesa, con su anticlericalismo, se erigió como una especie 
de sacerdotisa, cuyas semidiosas serían la «razón» y la «libertad», entre otras. La 
Revolución comunista, en cambio, degradó la figura sacerdotal a través de la lucha 
de clases, de modo que los clérigos tendrían que identificarse con su propia realidad 
de acción: serían sacerdotes-obreros, sacerdotes-indígenas, etc.

En los últimos años se ha acentuado la mencionada disminución de vocaciones, 
junto con lo que se ha denominado «clericalismo». La enorme demanda de sacerdo-
tes en todos los rincones es innegable. No obstante, más que sacerdotes, la sociedad 
necesita buenos sacerdotes. El mundo puede sobrevivir con algunos profesionales 
mediocres, pero no puede hacerlo con presbíteros mediocres.

La razón es que participar del sacerdocio del Señor no se trata de una vocación 
cualquiera, porque es Cristo quien llama —vocat— al candidato a ser otro Él mismo 
—alter Christus—; no se trata de una misión cualquiera, porque es Cristo mismo 
quien actúa en el que la recibe. Por eso, ser sacerdote no es una profesión ni una fun-
ción, sino sencillamente ser Cristo.

Santo Tomás de Aquino (cf. Suma Teológica. III, q. 63, a. 3) comenta que el ca-
rácter impreso por la ordenación es Cristo mismo —ipse Christus. El sacerdote es 
Cristo, sólo que por participación. Así, en virtud de la ordenación sigue siendo sa-
cerdote en toda circunstancia, y no sólo cuando sirve como causa instrumental para 
administrar los sacramentos, ocasión en la que actúa más propiamente en la persona 
de Cristo —in persona Christi.

En todo lo que hace el presbítero, es Cristo quien lo realiza en él: su vida misma es 
Cristo (cf. Flp 1, 21). Ni siquiera el pecado puede borrar ese carácter, aunque pueda 
ser manchado por malas acciones, lo que constituye, en rigor, un pecado de sacrilegio.

También cabe subrayar que el Sumo y Eterno Sacerdote no fundó simplemente 
una nueva religión, sino una nueva forma de vida (cf. Hch 5, 20). No había que actuar 
ya como los fariseos (cf. Mt 23, 2-3) o como los paganos (cf. Mt 6, 7), sino como 
cristianos, en su plenitud.

En esta perspectiva, el Concilio de Trento señaló: «No hay cosa que vaya dispo-
niendo con más constancia los fieles a la piedad y culto divino, que la vida y ejemplo 
de los que se han dedicado a los sagrados ministerios» (Sesión XXII. Decreto sobre 
la Reforma, c. 1).

Así, los gestos, las palabras y las actitudes de un ministro consagrado deben re-
flejarse en los de Cristo. El fundador de los heraldos, Mons. João, solía preguntarse 
en diferentes circunstancias: «¿Qué haría el Señor en esta situación?». Pues bien, ésa 
debe ser la pregunta constante de un sacerdote en sus acciones.

San Juan María Vianney, cuyo centenario de canonización celebramos este mes, 
dijo: «El sacerdote lo es todo». No obstante, también es «nada», porque su ministerio 
será tanto más fecundo cuanto más haga crecer a Jesucristo y menguar él mismo 
(cf. Jn 3, 30). El sacerdote es todo cuando dice «esto es mi cuerpo»; es nada cuando 
se arrodilla humildemente después de la consagración de las especies eucarísticas. 

Monseñor João 
Scognamiglio 
Clá Dias, EP, 
celebrando misa 
en la basílica de 
Nuestra Señora  
del Rosario,  
el 14/3/2010

Foto: Sergio Miyazaki

Sumario  Sumario



6      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La voz de los Papas  U

Mediador entre Dios 
y los hombres

La Iglesia necesita sacerdotes santos. El sacerdote debe reproducir 
en su alma todo cuanto ocurre sobre el altar. Como Jesucristo se 
inmola a sí mismo, también su ministro debe inmolarse con Él.

constituido en bien de 
los hombres cerca de 

las cosas de Dios

El género humano ha experimen-
tado siempre la necesidad de tener sa-
cerdotes, es decir, hombres que por la 
misión oficial que se les daba, fuesen 
medianeros entre Dios y los hombres, 
y consagrados de lleno a esta media-
ción, hiciesen de ella la ocupación de 
toda su vida. […]

El sacerdote, según la magnífica 
definición que de él da el mismo Pablo, 
es, sí, un hombre tomado de entre los 
hombres, pero constituido en bien de 
los hombres cerca de las cosas de Dios 
(cf. Heb 5, 1), su misión no tiene por ob-
jeto las cosas humanas y transitorias, 
por altas e importantes que parezcan, 
sino las cosas divinas y eternas; cosas 
que por ignorancia pueden ser objeto 
de desprecio y de burla, y hasta pueden 
a veces ser combatidas con malicia y 
furor diabólico, como una triste expe-
riencia lo ha demostrado muchas ve-
ces y lo sigue demostrando, pero que 
ocupan siempre el primer lugar en las 
aspiraciones individuales y sociales de 
la humanidad, de esta humanidad que 
irresistiblemente siente en sí cómo ha 
sido creada para Dios y que no puede 
descansar sino en Él.

 Fragmentos de PÍO XI. 
Ad catholici sacerdotii, 20/12/1935.

Representante de 
Cristo resucitado

El sacerdote representa a Cristo. 
¿Qué quiere decir «representar» a al-
guien? En el lenguaje común general-
mente quiere decir recibir una delega-
ción de una persona para estar presente 
en su lugar, para hablar y actuar en su 
lugar, porque aquel que es representado 
está ausente de la acción concreta. Nos 
preguntamos: ¿El sacerdote representa 
al Señor de la misma forma? La res-
puesta es no, porque en la Iglesia Cristo 
no está nunca ausente; la Iglesia es su 
cuerpo vivo y la cabeza de la Iglesia es 
Él, presente y operante en ella. […]

Por lo tanto, el sacerdote que actúa 
in persona Christi Capitis y en repre-
sentación del Señor, no actúa nunca en 
nombre de un ausente, sino en la per-
sona misma de Cristo resucitado, que 
se hace presente con su acción real-
mente eficaz.

Fragmentos de BENEDICTO XVI. 
Audiencia general, 14/4/2010.

interpuesto entre 
Dios y los hombres

¿Quién puede decir los castigos que 
la oración sacerdotal aparta de la huma-
nidad prevaricadora y los grandes be-
neficios que le procura y obtiene? […]

El cristiano, por su parte, si bien con 
harta frecuencia se olvida de Dios en la 

prosperidad, […] en todos los peligros 
públicos y privados, acude con gran 
confianza a la oración del sacerdote. 
A ella piden remedios los desgraciados 
de toda especie; a ella se recurre para 
implorar el socorro divino en todas las 
vicisitudes de este mundanal destierro. 
Verdaderamente, el sacerdote está in-
terpuesto entre Dios y el humano linaje: 
los beneficios que de allá nos vienen, él 
los trae, mientras lleva nuestras oracio-
nes allá, apaciguando al Señor irritado.

Fragmentos de PÍO XI. 
Ad catholici sacerdotii, 20/12/1935.

Debe conocer y enseñar 
la verdadera doctrina…
El sacerdote debe tener pleno cono-

cimiento de la doctrina de la fe y de la 
moral católica; debe saber enseñarla a 
los fieles, y darles la razón de los dog-
mas, de las leyes y del culto de la Igle-
sia, cuyo ministro es; debe disipar las ti-
nieblas de la ignorancia, que, a pesar de 
los progresos de la ciencia profana, en-
vuelven a tantas inteligencias de nues-
tros días en materia de religión. […]

Al alma moderna, que con ansia bus-
ca la verdad, ha de saber demostrársela 
con una serena franqueza; a los vacilan-
tes, agitados por la duda, ha de infundir 
aliento y confianza, guiándolos con 
imperturbable firmeza al puerto seguro 
de la fe, que sea abrazada con un pleno 

Sumario  Sumario



Mayo 2025      7

conocimiento y con una firme ad-
hesión; a los embates del error, pro-
tervo y obstinado, ha de saber hacer 
resistencia valiente y vigorosa, a la 
par que serena y bien fundada.

Fragmentos de PÍO XI. 
Ad catholici sacerdotii, 

20/12/1935.

… y no ideas propias

El sacerdote no enseña ideas 
propias, una filosofía que él mismo 
se ha inventado, encontrado, o que 
le gusta; el sacerdote no habla por 
sí mismo, no habla para sí mismo, 
para crearse admiradores o un par-
tido propio; no dice cosas propias, 
invenciones propias, sino que, en la 
confusión de todas las filosofías, 
el sacerdote enseña en nombre de 
Cristo presente, propone la verdad 
que es Cristo mismo, su palabra, su 
modo de vivir y de ir adelante.

Fragmento de BENEDICTO XVI. 
Audiencia general, 14/4/2010.

Nada hace sufrir más 
a la Iglesia que los 

pecados de sus pastores

A este respecto, ¿cómo olvidar que 
nada hace sufrir más a la Iglesia, Cuer-
po de Cristo, que los pecados de sus 
pastores, sobre todo de aquellos que se 
convierten en «ladrones de las ovejas» 
(cf. Jn 10, 1), ya sea porque las desvían 
con sus doctrinas privadas, ya sea por-
que las atan con lazos de pecado y de 
muerte? […]

La Iglesia necesita sacerdotes santos; 
ministros que ayuden a los fieles a ex-
perimentar el amor misericordioso del 
Señor y sean sus testigos convencidos.

Fragmento de BENEDICTO XVI. 
Homilía, 19/6/2009.

Peligro de descuidar 
la santificación propia

Sería gravísimo y peligrosísimo ye-
rro si el sacerdote, dejándose llevar de 

falso celo, descuidase la santificación 
propia por engolfarse todo en las ocupa-
ciones exteriores, por buenas que sean, 
del ministerio sacerdotal. Procediendo 
así, no sólo pondría en peligro su propia 
salvación eterna, […] pero se expondría 
también a perder, si no la gracia divina, 
al menos, sí, aquella unción del Espíri-
tu Santo que da tan admirable fuerza y 
eficacia al apostolado exterior.

Fragmentos de PÍO XI. 
Ad catholici sacerdotii, 20/12/1935.

«Vigilad y orad»

El sacerdote no deberá confiar en 
sus propias fuerzas, ni complacerse 
con desorden en sus propias dotes, ni 
andar buscando el juicio y alabanza 
de los hombres, ni aspirar ambicioso a 
las más altas dignidades, sino imitar a 
Cristo, que no vino «para ser servido 
sino para servir» (Mt 20, 28); niégue-
se, pues, a sí mismo, según el mandato 
del Evangelio (cf. Mt 16, 24), y no se 
apegue en su ánimo a las cosas terre-

nales con demasía, para así poder 
seguir, más fácil y más libremente, 
al divino Maestro. […]

Sí, mis amados hijos, estad muy 
vigilantes, porque vuestra casti-
dad ha de enfrentarse con tantos 
peligros, así por la plena ruina de 
la moralidad pública, como por los 
atractivos de los vicios, que hoy con 
tanta facilidad os asedian, ya final-
mente por aquella excesiva libertad 
de relaciones entre personas de dis-
tinto sexo, tan corriente en la actua-
lidad, y que a veces llega audaz a 
querer penetrar aun en el ejercicio 
del ministerio sagrado. «Vigilad y 
orad» (Mc 14, 38), acordándoos de 
que vuestras manos tocan las cosas 
más santas; acordaos asimismo de 
que estáis consagrados a Dios, y de 
que sólo a Él habéis de servir.

Fragmentos de PÍO XII. 
Menti nostræ, 23/9/1950.

El alma de un sacerdote 
debe tener 

continuidad con el altar

Necesario es, por lo tanto, que el sa-
cerdote procure reproducir en su alma 
todo cuanto sobre el altar ocurre. Como 
Jesucristo se inmola a sí mismo, también 
su ministro debe inmolarse con Él; como 
Jesús expía los pecados de los hombres, 
así él, siguiendo el arduo camino de la 
ascética cristiana, debe trabajar por la 
propia y por la ajena purificación. […]

Y sólo entonces, cuando hayamos 
llegado a ser como una sola cosa con 
Cristo, mediante su inmolación y la 
nuestra, y cuando hayamos unido 
nuestra voz a la del coro de los habitan-
tes de la celestial Jerusalén, […] forta-
lecidos con la virtud del Salvador será 
cuando, desde la altura de la santidad, 
que hayamos conseguido, podremos 
bajar seguramente y sin peligro, para 
llevar a todos los hombres la luz sobre-
natural de Dios y la vida sobrenatural.

Fragmentos de PÍO XII. 
Menti nostræ, 23/9/1950.

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Sólo tras haber llegado a ser uno  
con Cristo, el sacerdote llevará  

a los hombres la vida y la luz de Dios

Misa en la basílica de Nuestra Señora  
del Rosario - Caieiras (Brasil)

Sumario  Sumario



A

Pedro, el verdadero pastor

õ P. Ignacio Montojo Magro, EP

8      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u La liturgia dominical  U

III Domingo de Pascua

En pocas 
líneas, el 
Evangelio 
esboza, en la 
persona de 
San Pedro, las 
característi-
cas del pastor 
tal como 
lo quiere 
el Señor

l meditar sobre la tercera aparición del Re-
sucitado narrada en el Evangelio de este 
domingo (Jn 21, 1-19), destaca, por su com-

portamiento ante el Señor, la figura de San Pedro.
Con su característico temperamento fogoso, Si-

món es el primero que salta al agua para encontrar-
se con el divino Maestro, que los espera en la playa; 
es el que corre a la red para llevarle los peces que Él 
ha pedido; es el que repara, con tres actos de amor, 
la defección ocurrida en la noche de la Pasión 
(cf. Jn 18, 15.25-27); es, finalmente, el pastor con-
firmado en el cuidado del rebaño y que sellará su 
primado mediante el martirio profetizado por Jesús.

Cada uno de esos momentos de la sencilla pero 
sublime narración revela, incluso en el contexto 
anterior a Pentecostés, algunas de las característi-

cas del verdadero pastor de almas.
Cuando el primer Papa se lan-

za al agua y nada hacia «el Se-
ñor» (Jn 21, 7), nos muestra que 
hemos de afrontar cualquier 

obstáculo para estar junto al 
Redentor, incluso —¡o ante 
todo!— si todavía no somos 
perfectos.

Al apresurarse a sacar la 
red de la barca para coger 
algunos peces, como Je-
sús le había pedido, ma-
nifiesta que el pastor, 
aun teniendo la misión 
de gobernar el rebaño, 
debe estar siempre en 

actitud de servicio tanto a 
las ovejas como al supre-

mo Dueño de éstas.
En el momento en que 

repara en su triple negación 
ante los demás Apóstoles, 
evidencia lo inaceptable que 

son para la persona del guía de las almas actitudes 
o palabras dudosas que pudieran generar confu-
sión entre los fieles. El amor debe ser proclama-
do a la luz del día, de manera definida. Y si hubo 
errores que escandalizaron procede una retracta-
ción también pública.

La oportunidad de estas actitudes es subraya-
da por el divino Pastor cuando, confirmando tres 
veces a Pedro en el oficio de apacentar el rebaño, 
usa las expresiones: «Apacienta mis corderos» y 
«Pastorea mis ovejas» (Jn 21, 15-16). Cada miem-
bro del Cuerpo Místico de Cristo pertenece al Se-
ñor. El Papa es su representante, pero no el dueño 
del redil; es su vicario, pero tendrá que rendir se-
veras cuentas de su propia administración.

Ahora bien, ¿cómo podemos discernir en los 
pastores su grado de fidelidad? La primera lec-
tura (Hch 5, 27b-32.40b-41) muestra a San Pedro 
transformado por el Paráclito y reconociendo en 
sí su acción: «Testigos de esto somos nosotros y 
el Espíritu Santo» (Hch 5, 32). Y la señal de que 
realmente lo posee es su obediencia a la misión 
divina de predicar el Evangelio, aunque ello su-
ponga enfrentarse al mundo entero. Éste —con 
sus falsos profetas, que enseñan el error— trata 
de silenciar la verdad y persigue a quienes poseen 
el sello del don de Dios.

Más. El pastor, cuando es auténtico, debe lle-
var su entrega hasta el extremo, portando consigo 
el cayado de la cruz. Dispuesto a trasponer los lí-
mites del heroísmo, tiene siempre ante sí la pers-
pectiva de dar su propia vida por las ovejas me-
diante el martirio, si —¡qué gloria!— Dios así lo 
determina. En este sentido, ¡qué testimonio daría 
el primer Papa de no ser un mercenario, sino un 
verdadero discípulo del Señor del rebaño, como 
profetiza Jesús en el Evangelio de este domingo!

Recemos para que Dios nos envíe pastores 
según su corazón y nos dé la acuidad evangélica 
para discernir los verdaderos de los falsos. 

San Pedro - Iglesia dedicada  
a él en Lisieux (Francia)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esignaciomontojomagro/


¿Ovejas o polvo de los pies?

A
õ P. Hernán Luis Cosp Bareiro, EP

La luz para 
encontrar 
la verdad 
nunca nos 
falta… Ante 
la invitación 
de seguirla, 
¿qué camino 
tomaremos?

IV Domingo de Pascua

unque estamos rodeados de un mundo cada 
vez más caótico, la Providencia no cesa 
de manifestar su luz a los hombres y a las 

naciones, como se desprende de la primera lectu-
ra de este domingo (Hch 13, 14. 43-52). San Pablo 
y San Bernabé son enviados a predicar a pueblos 
distantes el acontecimiento más grande de la his-
toria: la Encarnación, Vida, Pasión y Resurrección 
de Nuestro Señor Jesucristo, hechos que no podían 
pasar desapercibidos ya que Dios «quiere que to-
dos los hombres se salven y lleguen al conocimien-
to de la verdad» (1 Tim 2, 4).

Engañados por la confusión reinante, muchas 
veces somos inducidos a creer que esa luz puede 
manifestarse de diferentes maneras. Sin embargo, 
el lugar por excelencia y exclusivo donde brilla es 
la Santa Iglesia Católica Apostólica Romana, lám-
para que el divino Maestro encendió para que nun-
ca se apagara.

En efecto, el Señor fundó su Iglesia para que a 
través de los tiempos se perpetuara la obra salvífica 
que inició en el holocausto supremo de la cruz. Y 
quiso, desde el primer instante, que esta salvación 
se extendiera a «todas las naciones, razas, pueblos 
y lenguas» (Ap 7, 9).

Las distintas lecturas de la liturgia de hoy nos en-
señan que, ante esa luz, sólo existen dos reacciones: 
seguirla, como hicieron los fieles que escucharon y 
se unieron a San Pablo y a San Bernabé; o rechazar-
la, como aquellos que, llenos de envidia, promovie-
ron la persecución contra el Apóstol, es decir, contra 
la verdadera Iglesia que estaba naciendo.

En el Evangelio, el Señor llama a los primeros 
«ovejas», porque escuchan su voz; el Buen Pastor 

los conoce y ellos le siguen (cf. Jn 10, 27). A éstos 
les ofrece la prenda de la vida eterna, pues nadie 
los arrebatará de sus manos divinas (cf. Jn 10, 28). 
Y en la segunda lectura Dios promete que «acam-
pará entre ellos» (Ap 7, 15).

No obstante, los que lo rechazan, son conside-
rados indignos de la vida eterna (cf. Hch 13, 46) 
y reciben un signo de maldición por parte de los 
representantes de Dios: «Éstos sacudieron el polvo 
de los pies contra ellos» (Hch 13, 51).

Aprovechemos esta oportunidad para reflexio-
nar en cuál de las dos categorías encajamos ante la 
luz: ¿somos «ovejas» o «polvo de los pies»?

La oveja frecuenta los sacramentos de la euca-
ristía y de la penitencia, pone en práctica los con-
sejos oídos en un buen sermón, se aleja de las oca-
siones próximas de pecado, no da escándalo —que 
es un mal en esencia o en apariencia, y puede llevar 
a alguien a pecar— y reza con asiduidad y fervor.

Ante tales exigencias, muchos relativistas po-
drían objetar: «Yo no robo y nunca he matado a na-
die», creyendo que esto les exime de cumplir las de-
más prescripciones del decálogo. Sin embargo, basta 
con despreciar cualquier mandamiento para recha-
zar la luz, ya que no es posible practicar establemen-
te uno de ellos mientras se pisotean los demás…

Si desprecio la vida eterna y la condición de ove-
ja, significa que estoy muy avanzado en un proceso 
de rechazo a Dios y que mi desprecio, en realidad, 
me llevará a ser despreciado por Él como polvo que 
se ha pegado a sus divinos pies. 

ka
m

ch
at

ka
/ F

re
ep

ik

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espehernanluiscospbareiro/


L

Vacíos de sí mismos, 
llenos de Dios

õ P. Marcelo Javier Pérez Wheelock, EP

V Domingo de Pascua

Para cumplir 
plenamente 
la nueva ley 
del amor, 
se requiere 
de nosotros 
una actitud 
radical: que 
nos vaciemos 
de nosotros 
mismos

a Iglesia, desde sus orígenes, aprendió de la-
bios del divino Maestro a formular la súplica 
contenida en el padrenuestro: «Venga a noso-

tros tu Reino» (Mt 6, 10). San Juan, en el pasaje del 
Apocalipsis que la liturgia presenta este domingo, vis-
lumbra la plenitud de ese Reino cuando declara que 
vio «un Cielo nuevo y una tierra nueva […], la nueva 
Jerusalén que descendía del Cielo» (Ap 21, 1-2), don-
de habrá una convivencia ininterrumpida con el Al-
tísimo, pues será «la morada de Dios entre los hom-
bres. Dios morará entre ellos» (Ap 21, 3).

A lo largo de su vida pública, el Señor anunció 
la llegada de ese Reino y confirmó sus palabras 
con innumerables milagros. El Evangelio de este 
domingo nos muestra el cuidado y el cariño que, 
al cabo de tres años, Jesús tuvo para con sus Após-
toles cuando, a punto de iniciar su viacrucis, les 
muestra el medio por el cual su Reino debía ins-
taurarse en la tierra, dándoles «un mandamiento 
nuevo: que os améis unos a otros» (Jn 13, 34a).

Aunque la antigua ley ya ordenaba el amor al 
prójimo, la novedad de este precepto radica en el 
modo de practicarlo. Mientras Moisés enseñaba a 
amar al prójimo «como a sí mismo» (cf. Lev 19, 18), 
en la nueva ley del amor Jesús indica: «Como yo os 
he amado» (Jn 13, 34b). Por tanto, se trata de amar 
al prójimo de la misma manera que Dios le ama.

San Pablo, en la Primera Epístola a los Corintios, 
describe de modo muy elocuente el 

amor cristiano: debe ser ante todo 
sufrido, porque «todo lo excu-

sa, todo lo cree, todo lo 
espera, todo lo soporta» 

(13, 7). Y el Señor nos da el ejemplo máximo de ello 
en su Pasión, cuando se entregó por nosotros en la 
cruz. Por eso el Apóstol de las gentes y San Berna-
bé advierten en la primera lectura de este domingo: 
«Hay que pasar por muchas tribulaciones para en-
trar en el Reino de Dios» (Hch 14, 22b). Se refieren 
a los sufrimientos que nacen como fruto de la ver-
dadera caridad, imitando así el amor de Jesucristo.

Ahora bien, para poseer plenamente ese amor 
de Dios en nosotros, es necesario adoptar una acti-
tud radical: vaciarse de sí mismo. El Evangelio del 
día nos ofrece un detalle importante al respecto: 
«Cuando [Judas] salió, dijo Jesús: “Ahora es glori-
ficado el Hijo del hombre”» (Jn 13, 31).

Comentando esta frase, San Agustín afirma: 
«Salió Judas y ha sido glorificado Jesús; salió el 
hijo de la perdición y ha sido glorificado el Hijo 
del hombre. […] Al salir el no limpio, se quedaron 
todos los limpios y permanecieron con su Limpia-
dor».1 Esta «limpieza» que tuvo lugar en el ámbito 
colectivo de los Apóstoles debe producirse indivi-
dualmente en cada uno de nosotros. Por eso el obis-
po de Hipona aconseja: «Tienes que llenarte del 
bien, derrama el mal. Imagínate que Dios quiere 
llenarte de miel; si estás lleno de vinagre, ¿dónde 
depositas la miel? Hay que derramar el contenido 
del vaso; hay que limpiar el vaso mismo; hay que 
limpiarlo, aunque sea con fatiga, a fuerza de frotar, 
para hacerlo apto para determinada realidad».2

Esforcémonos, pues, por arrancar de nosotros 
todo egoísmo, orgullo y raíz de iniquidad, para vi-
vir con perfección el precepto del amor y hacer así 
que el Señor habite entre nosotros. «Dios es amor, 
y quien permanece en el amor permanece en Dios 
y Dios en él» (1 Jn 4, 16). Detalle de  

«Las bodas de Caná», 
de Hieronymus 

Francken III

R
ep

ro
du

cc
ió

n

﻿1 San Agustín. In Ioannis Evangelium. Tractatus lxiii, 
n.º 2.

﻿2 San Agustín. In Epistolam Ioannis ad Parthos. Tracta-
tus iv, n.º 6.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espemarcelojavierperezwheelock/


S

¿Cómo alcanzar la felicidad?

õ P. Leandro César Ribeiro, EP

Mayo 2025      11

En el 
sufrimiento 
aceptado con 
amor reside el 
secreto para 
alcanzar la 
felicidad en 
esta tierra y 
la gloria en 
la eternidad

VI Domingo de Pascua

i tuviéramos que definir a Dios con una sola 
palabra, sin duda sería amor. «Dios es amor» 
(1 Jn 4, 8), nos enseña el apóstol San Juan. 

El amor forma parte de la esencia divina, el amor 
impulsa la convivencia entre las tres personas de 
la Santísima Trinidad, el amor llevó al Creador a 
realizar su obra; en resumen, es el amor del Todo-
poderoso el que gobierna la historia. Dios todo lo 
hace en función de su infinito amor y sin amor no 
hace nada.

Ese amor de Dios es uno de los aspectos 
que más está presente en el Evangelio del 
sexto domingo de Pascua (Jn 14, 23-29). 
El Señor declara: «El que me ama guar-
dará mi palabra, y mi Padre lo amará, 
y vendremos a él y haremos morada 
en él» (Jn 14, 23). Es una afirmación 
osada, porque Jesús afirma que 
Dios habitará no sólo con, sino en 
el interior de quien lo ama. Y, por 
si fuera poco, promete enviar a los 
Apóstoles el propio Espíritu Santo, 
amor sustancial que une al Padre y al 
Hijo. ¿Puede haber mayor prueba de su 
amor para con los hombres?

Desgraciadamente, solemos enten-
der de manera equivocada ese amor, 
creyendo que la prueba del afecto de 
Dios por nosotros consiste en que Él nos 
dé todo lo que necesitemos, nos ofrezca 
todo tipo de felicidad, atienda nuestros 
mínimos caprichos. Pero la verdad es 
todo lo contrario. Cuanto más nos ama 
el Señor, más sufrimientos nos envía. 
Si nos proporcionara una vida en la 
que sólo hubiera alegrías, perdería-
mos innumerables ocasiones de 
ganar méritos con vistas al Cie-
lo y rara vez nos acordaríamos 
de mirar hacia lo alto.

¿Ha habido algún hombre más amado por 
Dios que Nuestro Señor Jesucristo en su natura-
leza humana? ¿Y cuál fue el mayor regalo que le 
hizo el Padre? La cruz. ¿Ha habido alguna mujer 
más amada por Dios que la elegida por Él como 
Madre, María Santísima? ¿Y cuál fue el regalo 

que le hizo el Padre? Acompañar 
la muerte atroz de su divino Hijo, 
sufriendo con Él y mezclando sus 

propias lágrimas con su pre-
ciosísima sangre. Y lo mis-
mo ocurre con el resto de la 
humanidad.

Ahora bien, cuando una 
persona pierde esa visión sobrena-
tural del sufrimiento y comienza 
a juzgar los acontecimientos con 
ojos materialistas, por tanto, fuera 
de la perspectiva de Dios, la reali-
dad que le rodea acaba perdiendo 
su sentido, todo parece inexpli-
cable y los reveses se presentan 
como auténticas tragedias.

El mundo de hoy, lamentable-
mente, ignora cada vez más el 
amor de Dios y, en consecuen-
cia, procura la felicidad en una 
vida libre de sufrimiento. La 
búsqueda constante de placeres 

y comodidades se ha convertido 
en la tónica de la sociedad con-

temporánea. El hombre olvida que 
cuanto más se huye del sufrimiento, 
más se sufre.

El secreto para alcanzar la feli-
cidad consiste en aceptar nuestras 

cruces de cada día. Al obrar así, 
demostramos el amor que le te-
nemos a Dios y le retribuimos su 
amor por nosotros. 

P
dp

ic
s 

(C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sagrado Corazón de Jesús

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esleandrocesarribeiro/


Total entrega a la Santa Iglesia

õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

S

12      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tesoros de Mons. João  U

El próximo mes se cumplirán veinte años de la ordenación sacerdotal 
de Mons. João, llamamiento iniciado en los primeros vagidos de la 
conciencia y que lo atrajo cada vez más, hasta que fue arrebatado por 
el fuerte anhelo de consumirse como hostia al servicio de Jesús, para 
la santificación de las almas.

uele decirse en teología que «la 
gracia no suprime la naturale-
za, sino que la perfecciona».1 En 

efecto, hay un fenómeno curioso en 
los campos natural y sobrenatural: en 
general, el ser humano es creado por 
Dios con una serie de aptitudes que 
constituyen una forma ya pronta para 
recibir la gracia que Él mismo dará 
más tarde, de modo que el alma esté 
predispuesta a caminar en la dirección 
designada por la Providencia.

En el caso concreto de mi vocación 
sacerdotal, hay que considerar dos pe-
ríodos: uno implícito, en el que la lla-
mada existía pero estaba latente; y lue-
go el momento en que se hizo explícita.

La fase implícita comenzó con los 
primeros destellos de mi conciencia. 
Al ser hijo único, permanecía aislado, 
observando y filosofando… Me atraía 
mucho la hermosa armonía que exis-
te entre las estrellas del cielo, hasta el 
punto de pasar horas y horas por la no-
che, mientras todos dormían, contem-
plándolas. Por otra parte, me llamaban 
mucho la atención las características 
fisonómicas y temperamentales de las 
personas que me rodeaban. Saber cómo 
son los demás, sus tendencias y propen-
siones, sus gustos y apetencias, lo que 
piensan o cómo reaccionan, y corre-
lacionar eso con su timbre de voz, sus 

miradas, la disposición del pelo en su 
frente, o la falta de él, los tipos de nariz, 
los labios gruesos, finos o medianos, la 
barbilla, las manos, la manera de andar, 
me entretenía enormemente.

El análisis era incansable y me dio 
un sentido psicológico muy agudo, 
creando en mi alma un hábito que tal 
vez incluso ya preexistía como gemelo 
de la sindéresis de la inteligencia y de 
la voluntad. Eran los movimientos ini-
ciales de una fuerte inclinación natural 
—puesta por la Providencia con vistas 
al sacerdocio— para conocer el fondo 
de las almas, a fin de auxiliarlas en sus 
carencias y necesidades.

Admiración por la Iglesia 
Católica y sus ministros

A la par de esto, me tocó una época 
en la que las ceremonias litúrgicas aún 
se celebraban con mucho esplendor, de 
modo que mis primeras admiraciones 
fueron para con la Iglesia.

Recuerdo perfectamente que, cuan-
do tenía 5 años, un pariente mío me lle-
vó de la mano a la capilla de Nuestra Se-
ñora de los Dolores, de los padres Sier-
vos de María —situada más o menos a 
unas cuatro manzanas de mi casa—, en 
el barrio de Ipiranga, de São Paulo.

Era casi de noche, en torno a las siete 
y media, y la capilla estaba llenísima; la 

mayoría mujeres, todas arrodilladas y 
con velos negros, como era costumbre 
en aquel tiempo, y algunos hombres. 
Entré justo cuando el canto del Tantum 
ergo estaba terminando, estableciéndo-
se un silencio absoluto en el recinto. El 
sacerdote se dirigía a dar la bendición 
con el Santísimo Sacramento.

Caí de rodillas y pensé: «No voy 
a agachar la cabeza como los demás, 
porque quiero ver qué pasa aquí».

El sacerdote levantó la custodia 
y trazó una enorme cruz, solemne y 
pausada; las campanillas empezaron a 
sonar y todos se santiguaron. Mantuve 
mis ojos fijos en el Santísimo Sacra-
mento. Como todavía era un niño, no 
me habían hablado nada de la Eucaris-
tía. No sabía qué era un ostensorio, ni 
entendía muy bien qué era un sacerdo-
te, pero sentí una fortísima consolación 
interior y concluí que allí estaba el cen-
tro del universo, el Rey de reyes y Señor 
de señores, ¡Dios!

Ese deseo de Dios era tan real y pro-
fundo que más tarde, cuando fui a es-
tudiar al colegio y me preparaba para 
la primera comunión, me apasioné por 
las clases de Religión. Los profesores, 
que las impartían con mucho esmero, 
eran los mismos padres servitas, y yo 
los tenía por santos, pues me parecía 
que todo clérigo debía ser perfecto. 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Mayo 2025      13

Contaban historias de santos y hechos 
sobrenaturales que me encantaban y 
me hacían bien, hasta el punto de que 
tales principios y enseñanzas seguían 
resonando en mi interior desde la ma-
ñana hasta la noche, porque para mí 
eran vida.

Amargas y dramáticas decepciones

Sin embargo, la madurez, los as-
pectos graves, consecuentes y serios 
de la vida se cruzaron en mi existencia 
poco antes del atardecer de la infancia.

Cuando me topé con los efectos del 
pecado original en el proceso humano, 
el trauma resultante fue amargo, dra-
mático y muy decepcionante… Sobre 
todo cuando, a causa de mi sentido 
psicológico, percibí que ciertos 
personajes de ese clero que tanto 
admiraba no correspondían en-
teramente al patrón de santidad 
que les había atribuido, sino 
que se dejaban arrastrar por el 
relativismo de aquel tiempo, 
incluso en cuestiones mo-
rales… Me daba cuenta de 
la insuficiencia religiosa de 
esas personas, y de su conse-
cuente incapacidad para resol-
ver los problemas del mundo. 
Eran como un fruto cuya bonita 
cáscara engañaba, pero que esta-
ba mustio por dentro.

Por esa misma época, unos pri-
mos mayores, que lamentablemente 
habían perdido la fe, mantenían con-
migo discusiones que me destrozaban, 
defendiendo la inexistencia del Infier-
no y que todas las personas solo se 
movían por interés.

Yo era al mismo tiempo idealista y 
radical. Y cuando la polémica tropeza-
ba en ese punto, sacudía a mi sentido 
de inocencia: ¿cómo podía reinar la 
ley del interés sobre la faz de la tierra? 
¡No era posible! Tenía que haber gente 
que se entregara por amor a los demás, 
para hacer el bien. Si eliminaran el 
idealismo del mundo, éste se desinte-
graría; de lo contrario, no tendría ga-
nas de vivir…

No obstante, tantas decepciones 
sirvieron de estímulo para lanzarme 
con mayor intensidad en busca del me-
jor equilibrio entre criaturas y Crea-
dor. Tenía la idea de la necesidad de 
resistir al relativismo y un gran deseo 
de descubrir una forma de perfección 
moral que fuera lo opuesto a eso y que 
venciera al mal. Una certeza interior 
me decía que existía alguien —junto al 
cual había otros, no muchos— que era 
enteramente bueno y en quien podía 
confiar.

empeño de amparar a mis compañeros: 
me arrebataba el celo por todos mis 
amigos, en el sentido de servirles de 
apoyo para emprender el camino de la 
virtud, rumbo a la perfección. Deseaba 
ardientemente revertir de algún modo 
la armonía sideral, contemplada en mis 
largas noches de insomnio, a la con-
vivencia social, añadiendo una nota 
más: la armonía del hombre con Dios 
mismo, la cual constituía una verdade-
ra atención única y principal en mi día 
a día. De ahí mi sueño de fundar una 
asociación honesta, recta, directa, para 
relacionar a los jóvenes con Dios. Era, 
de hecho, el soplo del Espíritu Santo 
que me entusiasmaba por el servicio 

a los demás, dentro de los sagrados 
muros de la Santa Iglesia.

El encuentro con un 
varón de Dios

Unos años después, asistí a 
una charla sobre el protestan-
tismo y las desviaciones de la 
vida y mentalidad de Lutero. 
En una concatenación lógica, 
el orador demostró que todas 
las herejías surgen de la tergi-
versación de la verdad. Con el 
auxilio de la gracia, comprendí 

la solidez de la Iglesia y la uni-
cidad de la fe católica en relación 

con los otros cultos. Recuerdo que 
pensé: «¿Para qué quiero fundar 

una sociedad? La verdadera sociedad 
es la Santa Iglesia Católica Apostólica 
Romana, fundada por Nuestro Señor 
Jesucristo. A ella tengo que entregar-
me por completo».

Salí de aquella exposición con una 
convicción tan grande de la integridad 
de la religión católica, y con tal entu-
siasmo por la piedad y por la virtud, 
que decidí cambiar de vida: al día si-
guiente me levanté temprano, fui a la 
iglesia, hice una confesión general y 
ayudé en la misa. Luego recé todo el 
rosario, y nunca más dejé mis oracio-
nes y la comunión diarias.

En esa atmósfera, el 7 de julio de 
1956, fue donde conocí a un varón de 

De modo que le rezaba a la Virgen 
para que me encontrara con esa perso-
na, porque quería seguirla y formar un 
grupo para hacer el bien.

Así pues, incluso antes de abando-
nar la infancia, cuando la juventud sólo 
despuntaba, se hacía explícito en mí el 

João en 1948

Antes incluso de abandonar la 
infancia, el pequeño João sentía el 
deseo de amparar a sus amigos,  

a fin de conducirlos por las  
vías de la virtud

Reproducción

Sumario  Sumario



14      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Dios, Plinio Corrêa de Oliveira, que 
iluminó mis caminos, le confirió bri-
llo a mi entendimiento y robustez es-
table a las decisiones tomadas al co-
mienzo de mis tiernos años juveniles, 
convocándome a la plena integridad 
de hijo de la Santa Iglesia, a su ser-
vicio y en beneficio de mis hermanos 
en la fe.

A partir de mi encuentro con ese 
varón, un volcán de admiración por la 
Iglesia estalló en mi interior, restable-
ciendo toda la cadena de «flashes» que 
yo había tenido desde niño: la primera 
adoración al Santísimo Sacramento, 
las impresiones de la primera comu-
nión y la primera confesión, la recep-
ción de la confirmación, el encanto por 
las clases de catecismo y la idea de la 
existencia de un mundo sobrenatural 
más allá de los propios sentidos…

Ante mi horizonte, pues, se abrían 
las puertas a una trayectoria 
dedicada al apostolado, y me 
resolví a abandonarlo todo y a 
todos para servir mejor a Dios 
bajo la sabiduría y el consejo 
del Dr. Plinio.

De ahí en adelante, todo 
lo que ocurrió me condujo al 
sacerdocio: la orientación de 
miles de jóvenes de distintas 
naciones por las vías de la vir-
tud, la formación de éstos en 
conjunto, la inauguración de 
métodos nuevos de evangeli-
zación. A unos los arranqué 
de las garras del demonio, a 
otros perdoné, fortalecí y sal-
vé, a otros, además, los atraje 
y animé a buscar la perfec-
ción, empleando lo mejor de 
mis fuerzas y cualidades en 
el auxilio a los necesitados 
espirituales, en una verdadera 
«preocupación por todas las 
iglesias» (2 Cor 11, 28).

En el fondo, se trataba de 
una función a la manera sacer-
dotal, ejercida como laico y no 
explicitada, pero que, dada mi 
voluntad de hacer el bien a los 

demás, había tenido siempre desde el 
uso de razón.

Un «fíat lux» claro como un sol

El fallecimiento del Dr. Plinio, 
en 1995, me hizo constatar mi pobre 
contingencia. Recuerdo claramente 
haber comprobado con alegría cómo 
crecía la obra que él dejó; sin embar-
go, esta perspectiva conllevaba una 
secuencia de aprensiones y preocu-
paciones de diversa índole: ¿Cómo 
obtener más gracias? ¿Cómo reparar 
completamente las faltas cometidas 
en la institución, ahora y en el futuro? 
¿Cómo puedo prestar asistencia reli-
giosa a tantas personas que me han 
sido confiadas?

No tardé mucho en percatarme has-
ta qué punto dependía sustancialmente 
del auxilio sobrenatural: el mejor me-
dio de santificar esta obra era la misa. 

Porque el Señor siempre me mostraba 
más sensiblemente su poder en la eu-
caristía, como diciendo: «Aquí estoy 
en mi divinidad, para atender las peti-
ciones que me hagan». Por lo tanto, re-
paración, santidad, gracias, desarrollo, 
todo esto era imposible sin el Santísi-
mo Sacramento.

En un cierto momento se dio un fíat 
lux, claro como un sol: necesitamos 
tener una rama sacerdotal en los heral-
dos. Y entonces me fue fácil discernir 
el llamamiento de Dios para recorrer 
el camino sacerdotal, iniciado en los 
primeros vagidos de mi conciencia.

No era sólo la sensación penetrante 
de mi condición de humana criatura y 
el deseo de reparar mis debilidades lo 
que me llevaba a esos fuertes anhelos. 
Era una misteriosa inquietud que me 
invitaba a más y más, arrebatando mi 
interior.

La mejor manera de unirme 
a Dios, conociéndolo y amán-
dolo con mayor fervor y, así, 
servir a la Santa Iglesia y a la 
sociedad con perfección, sería 
hacerme sacerdote. Quería po-
der celebrar misa por aquellas 
intenciones que bullían con in-
tensidad en mi corazón; quería 
ser consumido como una hos-
tia al servicio de Jesús y en el 
empeño de santificar a todos. 
Lo que más me llevaba a abra-
zar ese estado era, sobre todo, 
el deseo de ser vehículo del 
Señor para absolver a quienes 
encontrara en busca del perdón 
divino.

Embajadores de Dios 
ante los hombres

Finalmente, el 15 de junio de 
2005 recibí el sacramento del 
orden, culminando así la cami-
nata de entrega total a la causa 
de la Santa Iglesia. Con delicias 
de alma penetré en la conside-
ración de las obligaciones, sa-
crificios y virtudes que impreg-
nan la vida de un sacerdote.Monseñor João en noviembre de 2004

Consciente de que la obra fundada por el Dr. Plinio 
dependía de un auxilio sobrenatural, Mons. João 

discernió con más claridad la necesidad de fundar 
una rama sacerdotal

Te
re

si
ta

 M
or

az
za

ni

Sumario  Sumario



Mayo 2025      15

En efecto, quien entra en la vía sa-
cerdotal está llamado a imitar al Sumo 
Sacerdote, aquel que, «siendo de con-
dición divina, no retuvo ávidamente el 
ser igual a Dios; al contrario, se des-
pojó de sí mismo tomando la condi-
ción de esclavo» (Flp 2, 6-7). Por eso, 
desde el momento en que fue ungido 
y le fueron impuestas las manos del 
obispo sobre su cabeza, según la tra-
dición apostólica, debe desaparecer, 
en un completo olvido de sí mismo y 
abandono en las manos de Dios. En el 
confesionario, en el altar, al adminis-
trar los demás sacramentos, su perso-
na no importa, pues quien está allí es 
Nuestro Señor Jesucristo.

El sacerdote es sacado de en me-
dio de los hombres y elevado para 
ser embajador de Dios ante ellos, y 
de ellos ante Dios. San Isidoro, en su 
obra Etimologías, nos da el origen de 
la palabra sacerdote: «quasi sacrum 
dans».2 Es decir, el que distribuye 
las cosas sagradas, presentando las 
oraciones del pueblo, que deben su-
bir a los oídos divinos, e intercedien-
do para que sean infundidas en las 
almas toda dádiva buena y todo don 

﻿1 Cf. Santo Tomás de Aquino. Suma Teoló-
gica. I, q. 1, a. 8, ad 2.

﻿2 San Isidoro de Sevilla. Etymologiarum. 
L. vii, c. 12.

﻿3 Cf. San Alfonso María de Ligorio. La 
dignidad y santidad sacerdotal. La sel-
va. Sevilla: Apostolado Mariano, 2000, 
pp. 15-16.

﻿4 Cf. Royo Marín, op, Antonio. La Virgen 
María. 2.ª ed. Madrid: BAC, 1997, p. 101.

perfecto que desciende del Padre de 
las luces (cf. Sant 1, 17).

Como eslabón de unión entre Dios 
y los hombres, existe una cierta pari-
dad entre la vocación sacerdotal y la 
del ángel. No sólo por la práctica de la 
virginidad jamás interrumpida debe 
asemejarse a los espíritus puros, sino 
por la obligación de transmitir a los 
demás la Bondad y la Verdad que es 
Dios: «La boca del sacerdote atesora 
conocimiento, y a él se va en busca de 
instrucción, pues es mensajero del Se-
ñor de los ejércitos» (Mal 2, 7).

No obstante, los ministros de Dios 
tienen precedencia sobre los ángeles 
del Cielo, porque éstos pueden soco-
rrer y animar a las personas que cus-
todian, así como expulsar a los demo-
nios que las rodean, pero no poseen 
la facultad de romper las cadenas que 
atan a las almas al pecado, mediante el 
munus de absolver obrando in persona 
Christi.3

Por lo tanto, por debajo de la dig-
nidad de María Santísima, Madre de 
Dios —que participa de manera rela-
tiva en el orden hipostático4— se en-
cuentra la figura imponente, majes-
tuosa y sagrada del sacerdote.

Y si, por una parte, el sacerdote es 
aquel que se considera mero instrumen-
to de Dios, dispuesto a todos los holo-
caustos y listo a aceptar las humillacio-
nes como aroma de incienso, por otra, 
la total fidelidad a su altísima vocación 
le exige ser ejemplo para los demás en 
su apostolado, según las palabras del 
Señor: «Vosotros sois la luz del mun-
do. […] Brille así vuestra luz ante los 
hombres, para que vean vuestras buenas 
obras y den gloria a vuestro Padre que 
está en los Cielos» (Mt 5, 14.16). 

Fragmentos de cartas 
de los años 2004 y 2005, 
y de exposiciones orales 

pronunciadas entre 1992 y 2009.

En el destacado, Mons. João durante su ordenación sacerdotal, 
el 15 de junio de 2005. De fondo, aspecto de la ceremonia

Finalmente ordenado sacerdote, consideraba con 
delicias de alma las obligaciones, sacrificios y  

virtudes que impregnan la vida de un presbítero

Fo
to

s:
 A

rc
hi

vo
 R

ev
is

ta

Sumario  Sumario



«¡Después de Dios, 
el sacerdote lo es 

todo!»

õ Vinicius Niero Lima

E

San Juan María 
Vianney, modelo 
ejemplar de sacerdote 
abnegado, fue un don 
enviado por Dios a los 
hombres de su tiempo 
y de los siglos futuros

16      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tema del mes  U

Si el fervor del rebaño depende del pastor, 
¿cuál era, entonces, el secreto del más exitoso 
de los párrocos? He aquí lo que él mismo 
responde: «Mi secreto es simple: dar todo y 
no conservar nada».

Sacerdocio – San Juan María Vianney, modelo de los sacerdotes

l pequeño Juan María Vian-
ney, con sólo 4 años, aún ju-
gaba cuando al otro lado del 

mundo se publicaba una profecía so-
bre… San Juan María Vianney.

En aquel año de 1790, el P. Manuel 
Sousa Pereira, OFM, consignaba en la 
ciudad de Quito (Ecuador) una revela-
ción que la Madre del Buen Suceso le 
había hecho a la religiosa concepcio-
nista Mariana de Jesús Torres el 8 de 
diciembre de 1634: «Los sacerdotes 
desde el siglo xx deberán amar con toda 
su alma a San Juan María Vianney, un 
siervo mío, que la bondad divina prepa-
ra para hacer un regalo con él en esos si-
glos, dándoles un ejemplar modelo del 
abnegado sacerdote. No será de familia 
noble, para que el mundo sepa y entien-
da que en el aprecio de Dios no hay otra 
preferencia sino la virtud a fondo. Ese 
siervo mío, que como te dije, vendrá 
al mundo al finalizar el siglo xviii, me 
amará con todo su corazón».1

El redactor franciscano transcribiría la 
profecía sin verla hecha realidad. La fe, 
sin embargo, le decía que en algún lugar 
la predicción se cumpliría. Después de 
todo, ya era «al finalizar el siglo xviii»…

a los 20 ya había discernido que su vo-
cación pastoral trascendía con mucho 
los rebaños y el cayado: sería en el altar 
donde inmolaría al verdadero Cordero 
y en el confesionario donde llevaría so-
bre sus hombros a la oveja herida.

Para ello intentó aprender latín. Lo 
intentó…, porque su capacidad no daba 
para mucho más. Sólo después de una 
peregrinación, en la que pidió superar 
su ignorancia, pudo hacer algunos pro-
gresos. No obstante, éstos enseguida se 
vieron truncados por su alistamiento en 
el ejército napoleónico, en 1809.

Disgustado al ver frustrado su em-
peño por unirse a la milicia de Cristo 
y molesto por tener que luchar bajo 
las órdenes de un usurpador en guerra 
con el Papa, desertó con éxito de las 
falanges francesas y entonces llamó a 
la puerta del seminario mayor. De allí, 
inicialmente, lo expulsaron, porque no 
lo consideraban apto para el sacerdo-
cio debido a su rara, por escasa, inte-
ligencia. Sin embargo, tras mil y una 
pruebas y dificultades fue ordenado 
sacerdote el 13 de agosto de 1815.

Casi tres años después, en febrero 
de 1818, lo destinaron al último de los 

Y, de hecho, en la lejana Francia, la 
Virgen demostraba que nunca miente.

Pastor, soldado y sacerdote

El 8 de mayo de 1786 nacía el cuarto 
hijo de Mathieu y Marie Béluse. Bauti-
zado ese mismo día, recibía el nombre 
de Juan María. No era de noble linaje, 
según las palabras de Nuestra Señora; 
todo lo contrario, la pobreza formaba 
parte de los sufrimientos cotidianos de 
esa familia de pastores de Dardilly.

Siempre muy religioso, Juan María 
recibió la primera comunión a los 13 
años, una edad precoz para la época, y 

R
ei

nh
ar

dh
au

ke
 (

C
C

 b
y-

sa
 3

.0
)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esviniciusniero/


Ya párroco de Ars, 
Juan María atraía 
a las multitudes, 
que acudían para 
oír sus consejos o, 
por lo menos, recibir 
una mirada suya

Mayo 2025      17

pueblos de su diócesis: Ars, una aldea 
que albergaba unas doscientas cin-
cuenta almas.

El famoso monumento de Ars

A partir de entonces, ese silencioso 
rincón se convertiría en un gran centro 
de espiritualidad.

De hecho, en poco tiempo las mul-
titudes comenzarían a acudir presuro-
sas. Recorrerían larguísimas distan-
cias para estar con el cura de Ars, para 
oír sus consejos o por lo menos para 
recibir una mirada suya. Su presen-
cia atrae, su amonestación conmueve 
los corazones inflexibles, su ejemplo 
arrastra. La gente corre a reservar un 

sitio en la fila para, de rodillas en el 
confesionario, pedir ayuda al «oído 
que escucha y no transmite la confi-
dencia más que a Dios», a la «boca que 
contesta, que guía, que consuela, que 
ata y desata, [que] es, realmente, la 
boca de Dios. El párroco de Ars es ese 
oído y esa boca. Y él lo sabe».2

En realidad, ¡todos lo sabían! Por 
eso, la espera para ser atendido en 
confesión se eterniza días y días. Pero 
vale la pena, porque cuando los hom-
bres, y especialmente los santos, coo-
peran con la gracia de Dios, realizan 
verdaderos prodigios en las almas de 
aquellos con quienes conviven. Con 
razón, «un santo vivo es más buscado 
que un santo muerto».3

A pesar de su manera de ser sen-
cilla, de su voz enronquecida por el 
tiempo y de su apariencia física poco 
atractiva, San Juan María Vianney, 
gracias a su alma inocente, su pre-
sencia marcada por la virtud y su 
candidez en el trato con las personas, 
atraía a almas de todo el mundo. «Un 
párroco que no come nada, que no 
duerme, que lo da todo, que reza 
como no se ha visto rezar nunca, 
que celebra su misa como un ángel 
y que embellece su iglesia, es un 

fenómeno demasiado sorprendente»,4 
como para que no se convirtiera en el 
monumento quizá más visitado de la 
Francia de entonces.

La enorme atracción que hizo de él el 
centro gravitacional de toda una época, 
la ejerció, pues, no tanto por sus labo-
res apostólicas, su gestión parroquial, la 
creación de grupos y pastorales, la ori-
ginalidad de sus sermones o incluso los 
encantos de la música, sino por la vida 
interior que rebosaba de su alma.

Sacerdote, es decir, ¡todo!

La fascinación que despertaba San 
Juan María no sólo provenía de la fra-
gancia irresistible de su santidad, sino 
también de la conciencia plena, profun-
da y humilde que tenía de su vocación: 
enseñar, gobernar y santificar a los de-
más, viviendo para ejercer la misión de 
ser otro Cristo en cuanto sacerdote.

En la confesión, por ejemplo, «cada 
vez escucha en Dios y cada vez con-
testa en Dios; con un gran temblor (no 
es más que su humilde ministro), pero 

Fila para confesarse con San Juan María Vianney - Capilla de la Providencia, Ars-sur-Formans (Francia);  
en el destacado, cartas de la ordenación sacerdotal del santo y de su nombramiento como párroco de Ars.  

En la página anterior, el Santo Cura de Ars - Iglesia de San Germán, Saint-Germain-les-Belles (Francia)

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



El santo vivió como 
consecuencia de la alta 
estima que tenía por 
el sacerdocio, hasta el 
punto de identificarse 
plenamente con su 
propio ministerio

18      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

con el don de todos sus recursos ínti-
mos y con la certidumbre de ser rea-
provisionado por Dios».5

Esa compenetración le llevaba a te-
ner una gran veneración por el sacer-
docio y a inculcar en sus feligreses un 
enorme respeto por los ministros de 
Dios. Sus palabras de predicador son 
demasiado expresivas como para que 
no las transcribamos:

«Si no tuviéramos el sacramento 
del orden, no tendríamos a Nuestro 
Señor. ¿Quién lo ha puesto allí, en ese 
tabernáculo? El sacerdote. ¿Quién ha 
recibido vuestra alma a su entrada en 
la vida? El sacerdote. ¿Quién la ali-
menta para darle la fuerza de rea-
lizar su peregrinación? El sacer-
dote. ¿Quién la preparará para 
comparecer ante Dios, lavan-
do esta alma, por última vez, 
en la sangre de Jesucristo? 
El sacerdote, siempre el sa-
cerdote. Y si esta alma mue-
re [por el pecado], ¿quién la 
resucitará? ¿Quién le devol-
verá la serenidad y la paz? 
De nuevo el sacerdote. […] 
El propio sacerdote no se 
comprenderá a sí mismo sino 
en el Cielo… […] ¡Después de 
Dios, el sacerdote lo es todo!»6

Al pie de la cruz, con María

¿Cómo entender la grandeza de un 
varón a cuyas órdenes Dios desciende 
del Cielo y las almas muertas resuci-
tan? Lo incomprensible encerrado en 
esos supremos poderes tal vez fuera lo 
que más atraía a la multitud, pues el 
P. Vianney nunca trivializó esos mo-
mentos sagrados entre todos. Todo lo 
contrario, «estaba convencido de que 
todo el fervor en la vida de un sacerdo-
te dependía de la misa: “La causa de la 
relajación del sacerdote es que descui-
da la misa. Dios mío, ¡qué pena el sa-
cerdote que celebra como si estuviese 
haciendo algo ordinario!”».7

El cura de Ars vivió como conse-
cuencia de la elevada consideración 
que tenía por el sacerdocio, hasta el 

punto de identificarse totalmente con 
su propio ministerio. Por eso, era ne-
cesario que continuara la obra de la 
Redención renovando de manera in-
cruenta el sacrificio del Calvario, no 
sólo en el altar, sino también en su 
existencia cotidiana. Como San Juan 
al pie de la cruz, junto a la Madre de 
Dios, sufría con aquel que se inmola 
diariamente en la santa misa.

Corona y aureola de todos los santos, 
la devoción a la Santísima Virgen no po-

día dejar de adornar el alma de San Juan 
María. El párroco por excelencia se 
ponía bajo la mirada y el cariño de la 
Señora del universo con la entrega y ve-
neración de un niño en su regazo. Por 
eso decía con conocimiento de causa: 
«El Corazón de María es tan tierno con 
nosotros que los corazones de todas las 
madres juntas no son más que un trozo 
de hielo a los pies del suyo».8

En el calvario de su ministerio

Si bien es cierto que todo cristiano, 
amparado por la Reina de los márti-
res, debe seguir a Cristo en la escuela 

del sufrimiento, para un sacerdote 
esta configuración se hace mu-

cho más profunda, ya que debe 
sufrir por sí y por aquellos que 
le han sido confiados. De una 
forma sencilla pero conmo-
vedora, ese punto esencial 
del cristianismo también 
fue enseñado por el patrón 
de los sacerdotes: «La cruz 
es la escalera del Cielo […]. 
El que no ama esa cruz qui-
zá podrá salvarse, pero con 
dificultad: será una peque-

ña estrella en el firmamen-
to. Aquel que habrá sufrido 

y luchado por su Dios, brillará 
como un hermoso sol».9

La vida de San Juan María Vian-
ney estuvo marcada de arriba abajo 
por los esplendores de ese sol en plena 
aurora, es decir, de la cruz en los más 
diversos aspectos, tamaños y pesos: 
el confesionario, la correspondencia, 
los desdichados, los importunos, las 
deudas, el mal humor de su vicario, 
las molestias del demonio, los dolo-
res físicos, los pinchazos del cilicio, 
la privación de alimento y de sueño, y 
también las dudas acerca de su voca-
ción de párroco y la conciencia de su 
miseria; todo esto le pesaba a la vez.10

El calvario de este párroco ejem-
plar alcanzó tal extremo que empezó 
a ser un misterio hasta para la ciencia. 
Incluso fue examinado por médicos, 
más de diez años antes de su muerte, 

San Juan María Vianney - Basílica dedicada 
a él en Ars-sur-Formans (Francia)

Hugo Grados

Sumario  Sumario



La Señora del Buen 
Suceso le indica 
el camino a todo 
sacerdote fiel: imitar 
al Cura de Ars, 
cuyo secreto residía 
en dar todo de sí

Mayo 2025      19

﻿1 Pereira, ofm, Manuel Sou-
sa. Vida admirable de la Ma-
dre Mariana de Jesús Torres 
y Berriochoa. Quito: Jesús de 
la Misericordia, 2008, t. iii, 
p. 129.

﻿2 Ghéon, Henri. El Santo Cura 
de Ars. Buenos Aires: Difusión, 
1986, p. 75.

﻿3 Idem, p. 71.

﻿4 Idem, pp. 47-48.
﻿5 Idem, p. 75.
﻿6 Monnin, Alfred. Esprit du 

Curé d’Ars. Dans ses catéchis-
mes, ses homélies et sa conver-
sation. 6.ª ed. Paris: Ch. Dou-
niol, 1868, pp. 117-120.

﻿7 Benedicto XVI. Carta para la 
convocación de un año sacer-

dotal con ocasión del 150 ani-
versario del «dies natalis» del 
Santo Cura de Ars.

﻿8 San Juan María Vianney. 
Pensamentos escolhidos do 
Cura d’Ars. Juiz de Fora: Lar 
Católico, 1937, p. 37.

﻿9 Ghéon, op. cit., pp. 91-92.
﻿10 Cf. Idem, p. 143.

﻿11 Idem, p. 55.
﻿12 San Alfonso María de Li-

gorio, apud Chautard, ocso, 
Jean-Baptiste. El alma de todo 
apostolado. Sevilla: Apostola-
do Mariano, 2000, p. 52.

﻿13 Nodet, apud Benedicto XVI, 
op. cit.

que no se explicaban cómo 
podía seguir vivo en medio 
de una rutina tan agotadora y 
repleta de sufrimiento.

Pero como para el cristia-
no la sangre derramada es se-
milla arrojada al campo, ¿qué 
cosecha recibió como premio 
el arquetipo de párroco?

«¡Ars ya no es Ars!»

Al atisbar su parroquia por 
primera vez, San Juan María 
comentó que en aquel mo-
mento había sólo un pequeño 
número de personas —no 
más de doscientas treinta—, 
pero que llegaría el día en 
que Ars no podría contener la 
cantidad de peregrinos que acudirían 
allí. Al final de su vida, esta profecía 
se cumplió al pie de la letra.

«¡Ars ya no es Ars!»,11 predicaba el 
P. Vianney desde el ambón. Todo ha-
bía cambiado: los fieles, la Iglesia, in-
cluso la ciudad en su aspecto material. 
¡Qué inmensa transformación llevó a 
cabo un sacerdote en uno de los pue-
blos más pequeños de Francia!

Con Cristo, con la gracia ministe-
rial recibida en la ordenación, con una 
profunda y continua devoción a María 
Santísima, con una vida santa, un sa-
cerdote es capaz de realizar las obras 
más extraordinarias, ya sea en la con-
versión de una parroquia, de un país 
entero o incluso de toda una sociedad.

Y así se entiende cómo «las buenas 
costumbres y la salvación de los pue-
blos dependen de los buenos pastores. 
Si hay un buen sacerdote al frente de 

to del más exitoso de los párrocos? He 
aquí lo que él mismo responde: «Mi 
secreto es simple: dar todo y no con-
servar nada».13

Éste es el epílogo de la gran obra 
legada por San Juan María Vianney: 
el secreto del éxito apostólico reside 
en una intensa vida sobrenatural. Los 
corazones sólo pueden ser abrasados 
por el fuego que habita en el sacerdote, 
las almas darán fruto sólo si son fecun-
dadas por la sangre de su agricultor, el 
redil tendrá verdes pastos únicamente 
si su pastor sabe regarlo con el rocío 
celestial de la gracia.

He ahí el camino de todo sacerdote 
fiel. Es el camino señalado por Nues-
tra Señora del Buen Suceso: «Los 
sacerdotes desde el siglo xx deberán 
amar con toda su alma a San Juan Ma-
ría Vianney». ¿Y qué significa esto 
sino que deberán imitarlo? 

una parroquia,  pronto se verán flo-
recer las buenas costumbres, la fre-
cuencia de sacramentos y la oración 
mental».12

El secreto de Vianney

Ahora bien, si el fervor del rebaño 
depende del pastor, ¿cuál era el secre-

Cuerpo incorrupto de San Juan María Vianney - Basílica dedicada a él en Ars-sur-Formans (Francia)

S
er

gi
o 

H
ol

lm
an

n

Sumario  Sumario



El sacerdocio, 
antes y después de Cristo

õ João Pedro Serafim Freitas Pereira

U

En el antiguo Israel, 
Dios eligió y consagró 
a los levitas para 
que le sirvieran en 
el Tabernáculo y 
fueran mediadores 
suyos ante el pueblo

20      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Parecería imposible que hubiera mayor sublimidad que la del 
sacerdote de la antigua ley: ser el puente entre lo finito y el Infinito, 
entre el tiempo y el Eterno, entre lo miserable y la Misericordia. Pero 
las manifestaciones de la dadivosidad divina siempre se superan…

na de las escenas más con-
trastantes de la Biblia se 
convirtió en el telón de fondo 

de la institución del sacerdocio. Por un 
lado, Moisés, que había convivido con 
Dios durante cuarenta días en el Sinaí, 
recibía las tablas de la ley; por otro, el 
pueblo hebreo prevaricaba postrán-
dose ante un becerro de oro. Al bajar 
de su retiro en el monte, el hombre 
de Dios constató la enorme infideli-
dad de los descendientes de Abrahán 
y, tomado de celo, decidió intervenir. 
«Se plantó a la puerta del campamen-
to y exclamó: “¡A mí los del Señor!”» 
(Éx 32, 26). Los hijos de Leví se aglo-
meraron a su alrededor para reparar la 
honra de Dios ultrajada.

El Señor de los ejércitos, que pro-
tege a los que lo defienden y exalta a 
los que lo vengan, no dejaría de recom-
pensar tal fidelidad. En función de la 
obediencia de los levitas, los eligió y 
consagró (cf. Núm 3, 12) para servirle 
en el Tabernáculo como mediadores 
suyos ante el pueblo. Por eso, en el re-
parto de la tierra prometida no recibi-
rían ninguna porción entre sus herma-
nos, ya que afortunadamente tenían al 

Eterno: el Señor mismo sería su here-
dad (cf. Núm 18, 20).

De la intransigencia frente a la co-
rrupción, se originaba el «clero» del 
Señor. De hecho, esta palabra proce-
dente del griego —κλῆρος: kléros— 
significa herencia.1 Se trata de la parte 
del pueblo que sólo tiene al Señor por 
heredad. Sólo…, como si este término 
pudiera preceder al nombre de aquel 
que lo es todo.

Las etimologías de «sacerdote»

Desde ese momento en adelante, la 
Sagrada Escritura estará aquí y allá 

iluminada por esta palabra de oro: 
sacerdote. Sin embargo, para com-
prender lo que se entendía por tal ofi-
cio, debemos volcarnos en su sentido 
profundo en los idiomas del Antiguo 
Testamento, del Nuevo Testamento y 
de la Iglesia.

En la Biblia hebrea, el término ko-
hen es el que lo designa. Su etimología 
puede conducir a dos significados que, 
en parte, describen al levita: si nos re-
montamos al verbo kánu, encontramos 
el sentido de inclinarse, prestar home-
naje; si vamos a la raíz triliteral kwn, 
el de estar de pie, pues solamente al 
sacerdote se le otorga comparecer de 
pie ante Yahvé.2

A su vez, la versión de los Setenta 
—la primera traducción griega de la 
Biblia—, adoptó, para la traducción de 
kohen, el término hiereus, que contie-
ne la idea de sagrado, de lo que per-
tenece a Dios y no a los hombres. «El 
hiereus es el que tiene la función de 
cumplir las ceremonias sagradas y es-
pecialmente el sacrificio considerado 
como un servicio público».3

Ya en la lengua de la Iglesia, el la-
tín, se utiliza la palabra sacerdos, que 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaopedroserafimfreitaspereira/


El sacerdote levita era 
llamado «santificado», 
porque pertenecía a lo 
sagrado; sin embargo, 
Dios les reservaba 
a los hombres un 
sacerdocio más elevado

Mayo 2025      21

evoca de nuevo el sentido de cosa sa-
grada. El verbo que entra en su com-
posición significa propiamente colo-
car sobre cimientos o fundar; así pues, 
el sacerdos tiene la misión de cumplir 
lo que es sagrado, confiriéndole una 
base justa.4

Consagrados y sagrados

El sacerdocio en cuanto instituido 
por un mandato divino comenzó en la 
persona de Aarón, hermano de Moisés, 
de la tribu de Leví. Hasta entonces, al 
parecer, las funciones llamadas sacer-
dotales eran realizadas por los jefes de 
cada familia, sin que hubiera una clase 
social específica dedicada a ellas.5 En 
el libro del Éxodo leemos la expresa 
orden del Señor a Moisés de consagrar 
una casta sacerdotal: «Haz que, de 
entre los hijos de Israel, se acerque tu 
hermano Aarón y sus hijos […], para 
que sean mis sacerdotes» (28, 1).

Esta consagración conferida a Aa-
rón y a su descendencia les otorgaba un 
estado de santidad que los capacitaba a 
acercarse a Dios durante el culto. Has-
ta tal punto que, en el mundo hebreo, a 
los sacerdotes se les denominaba «san-
tificados», personas que ya no pertene-
cían a lo profano sino a lo sagrado. El 
propio sumo sacerdote, según prescri-
bía la ley (cf. Éx 28, 36), debía llevar 
una placa de oro en la que estaba gra-
bado: «Santificado para Yahvé».

De este modo, en el antiguo Israel el 
sacerdote era elegido primordialmente 
para el servicio del santuario, que con-
sistía en ofrecer las víctimas sobre el 
altar, transmitir al pueblo los oráculos 
divinos, darle instrucción, enseñarle 
los preceptos de la ley.6

Raíz y fin de todos estos deberes, 
la función principal del levita era ser 
un mediador entre Dios y el pueblo: 
«Cuando el sacerdote transmite un 
oráculo, comunica una respuesta de 
Dios; cuando da una instrucción […] 
y más tarde cuando explica la ley, […] 
transmite e interpreta una enseñan-
za que viene de Dios; cuando lleva 
al altar la sangre y las carnes de las 

víctimas y cuando hace humear el in-
cienso, presenta a Dios las oraciones 
y las peticiones de los fieles. Repre-

sentante de Dios cerca de los hombres 
en las dos primeras funciones, repre-
sentante de los hombres cerca de Dios 
en la tercera, es en todo caso un inter-
mediario».7

Sublimación de lo sublime

Parecería imposible que hubiera 
mayor sublimidad que la del sacer-
dote de la antigua ley: ser el puente 
entre lo finito y el Infinito, entre el 
tiempo y el Eterno, entre el misera-
ble y la Misericordia. No obstante, 
Dios le reservaba a la humanidad un 
sacerdocio aún más elevado. Nuestro 
Señor Jesucristo vino a la tierra y de-
claró abolido el antiguo régimen para 
establecer uno nuevo (cf. Heb 10, 9). 
El nuevo sacerdote también estaría en 
un pináculo más elevado.

«Imagínate —exhorta San Juan 
Crisóstomo—, que tienes ante los 
ojos al profeta Elías; mira la ingente 
muchedumbre que lo rodea, las víc-
timas sobre las piedras, la quietud y 
silencio absoluto de todos y sólo el 
profeta que ora; y, de pronto, el fuego 
que baja del cielo sobre el sacrificio. 
Todo esto es admirable y nos llena de 
estupor.

»Trasládate ahora de ahí y contem-
pla lo que entre nosotros se cumple y 
verás no sólo cosas maravillosas, sino 
algo que sobrepasa toda admiración. 
Aquí está en pie el sacerdote, no para 
hacer bajar fuego del cielo, sino para 
que descienda el Espíritu Santo, y 
prolonga largo rato su oración no para 
que una llama desprendida de lo alto 
consuma las víctimas, sino para que 
descienda la gracia sobre el sacrificio 
y, abrasando las almas de todos los 
asistentes, las deje más brillantes que 
plata acrisolada. […]

»Pues quien atentamente considere 
qué cosa sea estar un hombre envuel-
to aún de carne y sangre y poder, no 
obstante, llegarse tan cerca de aquella 
bienaventurada y purísima naturale-
za; ese podrá comprender bien que 
tan grande sea el honor que la gracia 
del Espíritu otorgó a los sacerdotes».8

Aarón - Iglesia de San Nicolás, Nérac 
(Francia). En la página anterior, «Aarón en 

el Tabernáculo», de Gérard Jollain

B
en

jis
m

89
 (

C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario



«Tal convenía que fuese 
nuestro sumo sacerdote: 
santo, inocente,  
sin mancha, separado 
de los pecadores 
y encumbrado 
sobre el cielo»

¿Dónde está la fuente de esa exce-
lencia de los nuevos levitas? En el Sa-
cerdote eterno, que es al mismo tiem-
po la Víctima inmaculada y el Altar 
del sacrificio, nuestro Señor y Salva-
dor, Jesucristo.

Cristo Sacerdote y el 
sacerdote de Cristo

«Tal convenía que fuese nuestro 
sumo sacerdote: santo, inocente, sin 
mancha, separado de los pecadores 

y encumbrado sobre el cielo. […] En 
efecto, la ley hace sumos sacerdotes 
a hombres llenos de debilidades. En 
cambio, la palabra del juramento, 
posterior a la ley, consagra al Hijo, 
perfecto para siempre (Heb 7, 26.28).

Palabras tan augustas sobre reali-
dades tan superiores nos dejan mudos 
de admiración. Sin embargo, Santo 
Tomás de Aquino desafía el silencio 
del estupor y canta las verdaderas 
maravillas sobre el carácter fontal del 
sacerdocio de Cristo, cuando comen-
ta la citada epístola a los hebreos.

El Doctor Angélico9 explica que 
Jesús, en lo que concierne a la santi-
dad, compendió perfectamente todas 
las condiciones exigidas al sacerdote: 
fue consagrado a Dios desde el prin-
cipio de su concepción; permaneció 
sumamente inocente, ya que no co-
metió pecado; se mantuvo sin man-
cha, aspecto bien simbolizado por el 
cordero sin defecto de la antigua ley 
(cf. Éx 12, 5); quedó separado de los 
pecadores, pues, aunque había vivi-
do entre ellos, nunca anduvo por los 
mismos caminos (cf. Sab 2, 15); por 
último, «está sentado a la derecha de 
la Majestad en las alturas» (Heb 1, 3), 
elevando consigo la naturaleza huma-
na. Es, en suma, la fuente de todo sa-
cerdocio, su cima, su finalidad.

De su sacerdocio quiso hacer 
partícipes a algunos elegidos. En 
efecto, «sabiendo Jesús que había 
llegado su hora de pasar de este 
mundo al Padre, habiendo amado a 

los suyos […], los amó hasta el ex-
tremo» (Jn 13, 1). Y para demostrar 
su bienquerencia, instituyó en el 
ocaso de su vida dos grandes sacra-
mentos: la eucaristía, entregándose 
en la cena —«Esto es mi cuerpo» 
(Lc 22, 19a)—; y el orden, conce-
diendo a los Apóstoles el poder de 
prolongar la presencia sacramental 
del Maestro y sus actos sacerdota-
les hasta el fin del mundo —«Haced 
esto en memoria mía» (Lc 22, 19b).

Desvelando esta grandeza, el cate-
cismo afirma que «en el servicio ecle-
sial del ministro ordenado es Cristo 
mismo quien está presente a su Iglesia 
como Cabeza de su cuerpo, Pastor de 
su rebaño, Sumo Sacerdote del sacri-
ficio redentor».10

Santidad: ¡una exigencia!

 Esta sublime doctrina revela, es 
verdad, la altísima dignidad con la 
que Dios, nuestro Señor, ha colmado 
a los sacerdotes. Pero al mismo tiem-
po, evidencia la inmensa responsa-
bilidad que los ministros ordenados 
llevan sobre sus hombros.

«Daos cuenta de lo que hacéis —
clama la Santa Iglesia al sacerdote— 
e imitad lo que conmemoráis, de tal 
manera que, al celebrar el misterio 
de la muerte y resurrección del Se-
ñor, os esforcéis por hacer morir en 
vosotros el mal y procuréis caminar 
en una vida nueva».11

Vivir una vida nueva. No se trata 
de una petición, sino de una exigen-
cia, una obligación de quien tiene las 
manos ungidas para el ministerio. Es 
una imposición de su excelsa posi-
ción de intermediario y la condición 
para que germinen sus labores: «La 
santidad de los presbíteros contribu-
ye poderosamente al cumplimiento 
fructuoso del propio ministerio. […] 
Dios prefiere, por ley ordinaria, ma-
nifestar sus maravillas por medio de 
quienes, hechos más dóciles al impul-
so y guía del Espíritu Santo, por su 
íntima unión con Cristo y su santidad 
de vida, pueden decir con el apóstol: 

Sagrado Corazón Eucarístico de Jesús -  
Basílica de Nuestra Señora de la 

Concepción, Madrid

E
ric

 S
al

as

Sumario  Sumario



Los sacerdotes de la 
nueva ley actúan  
en la persona del  
Señor: no están  
ante el Altísimo,  
es el Altísimo quien 
está en ellos

Mayo 2025      23

﻿1 Cf. Danker, Frederick Wi-
lliam. A Greek-English Lexi-
con of the New Testament and 
Other Early Christian Literatu-
re. 3.ª ed. Chicago: University 
of Chicago, 2000, p. 548.

﻿2 Cf. De Vaux, Roland. Institu-
ciones del Antiguo Testamento. 
2.ª ed. Barcelona: Herder, 1976, 
pp. 449-450.

﻿3 Auneau, Joseph. El sacerdocio 
en la Biblia. Estella: Verbo Di-
vino, 1990, p. 10.

﻿4 Cf. Idem, ibidem.
﻿5 Cf. Colunga, op, Alberto; 

García Cordero, op, Maximi-
liano. Biblia comentada. Pen-
tateuco. Madrid: BAC, 1960, 
t. i, p. 663.

﻿6 Cf. De Vaux, op. cit., 
pp. 453; 458.

﻿7 Idem, p. 462.
﻿8 San Juan Crisóstomo. «Tra-

tado sobre el sacerdocio». L. 3, 

n.os 4-5. In: Obras. Madrid: 
BAC, 2011, t. iii, pp. 646-647.

﻿9 Cf. Santo Tomás de Aqui-
no. «Commento alla Lettera 
agli Ebrei», c. vii. In: Commen-
to al Corpus Paulinum. Bolog-
na: Studio Domenicano, 2008, 
t. vi, pp. 375-377.

﻿10 CCE 1548.
﻿11 Pontifical Romano. Rito 

de la ordenación de presbíte-

ros. Madrid: Libros Litúrgicos, 
2012, [s.p.].

﻿12 Concilio Vaticano II. 
Presbyterorum ordinis, n.º 12.

﻿13 Cf. Piolanti, Antonio, apud 
Bartmann, Bernardo. Teologia 
Dogmática. São Paulo: Pauli-
nas, 1964, t. iii, p. 381.

﻿14 Idem, ibidem.
﻿15 Idem, ibidem.

“Ya no vivo yo, es Cristo quien vive 
en mí” (Gál 2, 20)».12

Al consagrar el cuerpo sacra-
mental del Señor, el sacerdote 
adquiere también un poder 
directo sobre el Cuerpo 
Místico de Cristo. Es su 
deber instruir, santificar y 
gobernar a los miembros 
de la Iglesia. Tales obli-
gaciones llevan consigo 
que tienda siempre hacia 
la perfección espiritual, 
hacia el extremo de la 
unión con el Señor, hacia 
la cumbre del Calvario.

Dios, sin embargo, se 
convierte en el omnipotente 
Cireneo de sus ministros y dis-
pone de las gracias más excelen-
tes para auxiliarlos. La gracia santi-
ficante, por ejemplo, que el sacramen-
to del orden aumenta ex opere operato 
en el presbítero, «es como el último to-
que que asemeja el alma a Cristo».13 La 
gracia sacramental, además, «implica 
un aumento de todas aquellas virtudes 
y aquellos dones que podríamos llamar 
profesionales: los dones de la piedad 
y la virtud de la religión, para ofrecer 
dignamente el sacrificio; el don de la 
sabiduría, para instruir; la virtud de la 
prudencia, para gobernar».14

Si es cierto, en este sentido, que la 
existencia del sacerdote fiel se ase-
meja a un crisol continuo de santidad, 
también es verdad que con ello se 
hace digno de ser «ciborio vivo de la 
divinidad».15

La prefigura da paso a 
su realización

Largo ha sido el camino re-
corrido en este artículo: desde 

Moisés hasta nuestros días, 
casi treinta y cinco siglos. 
Pero la ventaja de hacer en 
un corto espacio de tiem-
po un gran viaje es la de 
abarcar de un solo vista-
zo el inmenso desarrollo 
histórico de la gracia sa-
cerdotal.

El pueblo elegido de la 
antigua alianza acudía a 

los levitas para que presen-
taran a Yahvé sacrificios de 

expiación por sus pecados. 
En el Nuevo y Eterno Testa-

mento, no obstante, el ministro 
ordenado tiene el poder de renovar 

cada día el sumo, perfectísimo y prefi-
gurado sacrificio de la cruz.

En la sinagoga, los israelitas busca-
ban a los hijos de Leví para escuchar 
los oráculos divinos. En la Iglesia, los 
sacerdotes de Cristo, con una palabra, 
obran los mayores milagros: resuci-
tan, por medio del sacramento de la 
reconciliación, a las almas muertas 
por el pecado; transubstancian el pan 
y el vino en el Cuerpo, Sangre, Alma y 
Divinidad del Salvador.

Los sacerdotes de la antigua ley 
comparecían de pie ante el Señor. Los 
pontífices de la nueva ley actúan in per-
sona Christi, en la divina persona del 
Señor mismo. No están ante el Altísi-
mo, es el Altísimo quien está en ellos. 

Celebración de la santa misa en la casa 
Lumen Prophetæ - Franco da Rocha (Brasil)

Leandro Souza

Sumario  Sumario



Entre la vulnerabilidad humana 
y la fuerza divina

õ Plinio Corrêa de Oliveira

C

Hay en el sacerdote 
una especie de doble 
personalidad: el 
individuo humano y 
un elemento superior, 
vinculado a él como 
la llama a la vela

u Un profeta para nuestros días  U

2424            HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Así como la luz de la llama corusca en la vela, así la 
gracia divina se posa en las almas escogidas de los 
sacerdotes, a pesar de la defectibilidad humana.

uando todavía era un chiquillo 
me daba cuenta, tal vez por dis-
cernimiento de los espíritus, de 

algo muy elevado, muy hermoso, pero 
no sabía cómo expresarlo con pala-
bras. Sólo más tarde, una vez que mi 
espíritu había progresado, esa expli-
citud tomó cuerpo. Notaba que había 
una distinción entre la Iglesia y sus 
miembros. ¿Por qué?

Una como que doble personalidad

Sumamente respetuoso con el clero, 
me decía a mí mismo que yo era el hom-

bre más clerical del mundo y eso me 
alegraba. Así, a fuerza de convivir con 
sacerdotes, llegué a percibir que había 
en ellos, en el buen sentido de la palabra, 
una especie de doble personalidad.

Una era el individuo humano; podía 
ser un buen hombre, honesto, pero un 
hombre como los demás. Luego exis-
tía otro elemento, vinculado a él como 
la llama a la vela. Una no se confunde 
con la otra: la llama vive de la vela, y 
la vela vive para la llama; sin embargo, 
una cosa es la llama y otra, la vela.

Ese elemento, ese principio, esa 
fuerza superior al clérigo como hombre 
moldeaba sus actitudes, pensamientos 
y reflexiones, llevándolo a hacer todas 
las cosas muy bien, en la acepción mo-

ral de la palabra, mejor de lo que suelen 
hacer el común de las personas.

Aspectos humanos reprobables

Había, por ejemplo, un sacerdote 
con el que, por necesidad de aposto-
lado, hice algunos viajes en coche a 
Río de Janeiro. Observaba en él ciertos 
aspectos humanos que podían ser me-
jores y otros, inmejorables. Se trata de 
dos principios distintos que actuaban 
en el sacerdote.

En aquella época, los clérigos usa-
ban un sombrero propio, totalmente 
redondo, generalmente de fieltro ne-
gro y con ala también redonda. Nin-
gún sacerdote se atrevía a salir a la 
calle sin sombrero, y nunca lo hacía 
llevando un sombrero civil.

Cuando salimos de São Paulo y 
empezamos a entrar en los suburbios, 
de repente veo que saca de una cajita 
una gorra, de esas de mecánico nortea-
mericano, una especie de gorro blan-
dengue de fieltro verde oscuro, y se lo 
pone en la cabeza. Le pasó el sombrero 
al chofer —que ya sabía dónde guar-
darlo, lo cual significaba esconder-
lo—, mostrando una tendencia a di-
simular el hecho de que era sacerdote.

Me pareció inexplicable que un ecle-
siástico, considerado uno de los más 

Lu
is

 V
ar

el
a

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espliniocorreadeoliveira/


Pese a los defectos de 
su propia naturaleza, 
el sacerdote brilla 
de un modo especial 
cuando resplandece 
la luz divina 
que lo habita

Mayo 2025      25

respetables de São Paulo, manifestara 
cierto deseo de no ser sacerdote. Estaría 
tentado a dejar de serlo si pudiera. Esto 
me causó una mala impresión.

En el primer viaje a Río de Janeiro 
que hice con ese clérigo y otro congre-
gante mariano de la iglesia de Santa 
Cecilia, nos avisó que tenía una reu-
nión agendada en un restaurante con 
un sacerdote de otro estado de Brasil 
y que podíamos asistir a la conversa-
ción. Nos presentó, nos saludamos y 
nos sentamos. En seguida vino el ca-
marero, tomó los pedidos y se fue. En-
tonces el sacerdote le dijo:

—Fulano, oye, ¿te has enterado de 
la última?

Y él le respondió muy interesado:
—No. ¿De qué se trata?
—Don Mengano de Tal —un obis-

po— le envió un mensaje a D. Zutano 
para decirle que no está de acuerdo 
con D. Perengano…

¡Un auténtico politiqueo!... No ha-
bía quien lo siguiera. Sin embargo, él 
estaba atentísimo. Me di cuenta de lo 
mucho que ese sacerdote conocía todo 
ese politiqueo y lo devoraba con inte-
rés. Ése era el motivo del encuentro: el 
otro sacerdote tenía más información, 
así que iba a transmitírsela.

El asunto duró desde el principio 
hasta el final de la comida, sin que pu-
diéramos decir ni una palabra. Es com-
prensible que al formar parte de la mesa 
lo natural hubiera sido que nos pregun-
tara: «¿Qué estás estudiando? ¿Qué cur-
so estás haciendo? ¿Cuántos años llevas 
como congregante mariano?». Pregun-
tas hechas con el objetivo de introducir 
a una persona en la conversación. Nada.

Terminó la comida, nos levanta-
mos. ¡Qué alivio!

Consideración por la 
dignidad sacerdotal

En sentido opuesto, durante el ca-
mino tuvimos que entrar en otro ho-
tel para comer, porque la carretera de 
São Paulo-Río de Janeiro estaba muy 
mal en aquella época y el viaje duraba 
mucho tiempo.

En el comedor del hotel solían ha-
ber grupos de personas con un sacer-
dote. Normalmente se trataba de una 
boda realizada por la mañana o por la 
tarde, y el celebrante había sido invi-
tado a participar en la fiesta. Entonces 
comparecería presidiendo la mesa. Es-
tas celebraciones eran una especie de 
banquetes y tardaban mucho en termi-
nar. Nuestra comida era sumaria y, por 
tanto, la mayoría de las veces terminá-
bamos antes.

Él, con toda reverencia, hacía la se-
ñal de la cruz y rezaba para concluir 
la comida, después iba a la mesa del 
otro sacerdote —a menudo eran cléri-

gos más jóvenes, y él era un hombre de 
más de 50 años—, lo saludaba amable-
mente, le decía su nombre, le pregun-
taba cómo se llamaba. Todo ello hecho 
con tanto respeto, gentileza y delicade-
za que se percibía su consideración por 
el sacerdocio.

Dualidad de principios

Se trataba de dos elementos dife-
rentes, uno de los cuales provenía de 
cierto principio ajeno a su psicología. 
Si no fuera por una gracia, no actuaría 
así. Era como una lámpara que se en-
ciende: una cosa es la lámpara apagada 
y otra cuando está encendida.

Existía, pues, un principio, como 
una bombilla que se encendía o se apa-
gaba, como una luz que lo habitaba, 
pero que no era él, la cual le daba un 
resplandor personal mucho mayor de 
lo habitual.

Una vez detuve el automóvil fren-
te a la casa de ese sacerdote, en cuyo 
piso superior se encontraba el dormi-
torio, el cual daba acceso al jardín y a 
la calle. Había una celosía en lugar de 
persiana, para que entrara el aire, de 
modo que era posible ver el interior de 
la habitación. Estaba vestido de sota-

Ordenación sacerdotal en la basílica de Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

Le
an

dr
o 

S
ou

za

Sumario  Sumario



Amar ese principio 
es como amar a 
una súper persona: 
la Santa Iglesia 
Católica, cuya savia 
produce todo lo más 
excelente y bello

26      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

na, muy correcto, preparando la cama 
para dormir.

Sin embargo, por la manera como 
ponía orden, la «lámpara» se apaga-
ba… Se paraba, meditaba cuál sería la 
mejor posición para la manta, para la 
almohada. Había mil y una pequeñas 
comodidades que lo preocupaban mu-
cho, y él mismo decidía cómo arreglar 
la cama, para meterse luego en ella, 
como quien resuelve una ecuación de 
álgebra.

Por otra parte, en esta actitud 
se veía una inocencia de alma, 
la ausencia de pensamientos 
inconvenientes. Era un sa-
cerdote.

Esto me llevaba a perci-
bir una dualidad de princi-
pios existentes en el mis-
mo eclesiástico.

Amor total a la 
Santa Iglesia

En consecuencia, sur-
gió en mi mente una es-
pecie de raciocinio que no 
explicité enseguida, pero 
que funcionó como si lo hu-
biera explicitado.

Considerando al sacerdote 
A, B, C o X, veo que todos tie-
nen ese mismo principio actuan-
do en ellos y haciendo que sus cua-
lidades estén siempre orientadas en la 
misma dirección, de modo que cuando 
obedecen a esto surge una verdadera 
maravilla. No obstante, existen otros 
puntos en los que se relajan, no obede-
cen, no hacen las cosas correctamente 
y dan lugar a algo insignificante.

Por lo tanto, hay una dualidad. 
Pero no es suficiente tal conclusión. 
Después de haber examinado y visto 
la presencia de esta dualidad, debo 
reconocer que el principio existente 
en cada uno de ellos es el mismo que 
actúa en los otros, distinto y superior a 
su persona, una verdadera maravilla, 
y que es el alma de la Iglesia Católica. 
De ahí la admiración sin nombre ni lí-
mite para con la Santa Iglesia.

En otras palabras, ese principio es 
Dios, es la gracia divina dada a las al-
mas, la cual influye, actúa y obra ma-
ravillas.

Luego, amar ese principio era como 
amar a una súper persona, que no era 
ninguno de aquellos sacerdotes. No 

sabía decir que era Dios, la gracia; no 
tenía suficiente instrucción religiosa 
para eso.

En consecuencia, tuve un amor, 
a bien decir, total por la Iglesia Ca-
tólica, porque la conclusión a la que 
llegué inmediatamente después era 
evidente: sólo la Iglesia tiene valor, 
donde entra la savia de la Iglesia se 
produce todo lo más excelente, más 

magnífico, más bello, justo, razo-
nable; donde no entra, acaba sa-

liendo la peor inmundicia.
Así pues, la solución para 

todo en el mundo es que ese 
elemento, esa alma de la 
Iglesia esté presente y que 
se le facilite su acción de 
todas las maneras posi-
bles.

Anhelando la victoria 
de la gracia

No notaba —porque 
aplicaba tales racioci-
nios a los sacerdotes y 
a las monjas, y no a los 

laicos— que el principio 
por el cual percibía eso era 

el mismo que había en el sa-
cerdote y en todos los fieles. 

Era la gracia, el divino Espí-
ritu Santo que actuaba sobre la 

Iglesia, su templo, sobre mí y so-
bre aquellos imbuidos del impulso 

católico, del instinto católico.
Sin embargo, reflexionaba sobre el 

objetivo hacia el cual me encaminaba 
totalmente y mi único anhelo era la 
victoria de ese principio sobre todas 
las cosas malas que existen en el mun-
do. El resto no me interesaba.

La Iglesia Católica enseña que la 
gracia de Dios es un don, una partici-
pación creada en su vida increada y, 
por tanto, vivimos de la vida de nues-
tro Creador. Es ese impulso el que nos 
lleva hacia eso. 

Fragmento de: Conferencia. 
São Paulo, 31/12/1994.

Archivo Revista

El Dr. Plinio en 1990

Sumario  Sumario



El sacrificio indispensable

N

Mayo 2025      27

o cualquier persona puede desempeñar el 
duro oficio de pescador de perlas. Las com-
plexiones fuertes son capaces de soportar la 

presión del agua y las agresiones de los pulpos, para 
descender al fondo del océano y recoger allí la perla 
blanquísima que buscan. Pero los organismos débiles 
se sienten asfixiados en cuanto se adentran un poco 
más en las verdes aguas del océano, y se ven forzados a 
retroceder con las manos vacías, para respirar la brisa 
amena y regresar a la presión tenue lejos de las cuales 
son incapaces de vivir.

Es lo que ocurre, también, en el mundo espiritual. 
Hay ciertas almas capaces de descender a las profun-
didades de los más serios pensamientos, adonde van 
a buscar la perla inestimable de la verdad. Otras, sin 
embargo, se sienten asfixiadas en cuanto las ideas se 
vuelven un poco más densas, y retroceden inmedia-
tamente, con las manos vacías, a esa banalidad estéril 
que es el único ambiente que logran soportar.

Sacrificio del alma que se purifica 
por la práctica de la virtud

El gran sentido de la vocación de esta generación 
que actualmente ha alcanzado la juventud es el sa-
crificio.

O esta generación afronta la dureza de su vocación 
con la generosidad del martirio, o bien será inevita-
blemente devorada por las tormentas que las gene-
raciones anteriores han acumulado con sus errores, 
y que están a punto de precipitarse sobre el mundo 
contemporáneo.

Pero el sacrificio requerido no es el de sangre. No 
es la muerte lo que la gracia le impone al joven de 
hoy como peligro supremo que debe afrontar, sino 
su vida misma. Ya no es tiempo de que los creyentes 
atestigüen su fe mediante el testimonio sangriento 
del martirio. Lo que la Iglesia les pide hoy a sus fieles 
es el testimonio de una vida ejemplar y el sacrificio 
generoso de toda nuestra personalidad a la gran causa 
por la que es menester luchar.

Ese sacrificio es el sacrificio de los bienes tempo-
rales. Es el sacrificio del tiempo que se emplea en el 

apostolado, cuando podría utilizarse en perseguir el 
dinero. Es el sacrificio de actitudes que se adoptan 
para salvar almas, a costa de la reputación social, de 
las relaciones familiares o amistosas más queridas, 
de las simpatías más preciadas.

Pero, sobre todo, ese sacrificio es el del alma que 
se purifica por la práctica de la virtud, que se inmo-
la en el sufrimiento interior, que sube espontánea-
mente al altar de las pruebas espirituales más dolo-
rosas, con aquella magnánima resolución con que 
los primeros cristianos caminaban hacia el martirio. 
Porque el mundo actual ha sido perdido por el pe-
cado, y sólo puede ser rescatado por la virtud. Pues 
de nada vale la más útil de las obras de apostolado a 
los ojos de Dios cuando el apóstol lleva en su alma 
ese mismo espíritu del mundo, que combate con sus 
acciones.

El sacerdocio, la vocación por 
excelencia para el sacrificio

Esto es precisamente lo que el mundo no quiere 
entender, y a esta incomprensión atribuyo el pequeño 
número de vocaciones entre nosotros.

La vocación sacerdotal es, por excelencia, la vo-
cación al sacrificio. En primer lugar, es toda la ambi-
ción humana lo que se sacrifica, mediante la humil-
dad voluntariamente abrazada, y que es inseparable 
del estado sacerdotal.

En segundo lugar, la santidad es lo que se tiene 
en cuenta. Y quien dice santidad, dice el sacrificio 
completo de toda la felicidad que el mundo puede dar, 
a través de su sistemática adulación de los sentidos, 
a través de su loca exaltación de la concupiscencia y 
del orgullo de la vida.

Y en tercer lugar, el sacrificio supremo, en el que 
el sacerdote ya no inmola a la justicia de Dios sólo 
su propia persona, sino al propio Hijo de Dios, hecho 
hombre para rescatar los pecados del mundo. 

Extraído de: O Legionário. 
São Paulo. Año ix. N.º 173. 

(9 jun, 1935); p. 5.

Sumario  Sumario



õ P. Alex Barbosa de Brito, EP

En función del altar

E
La persecución 
desatada por Antíoco, 
que llegó a profanar 
el Templo, llevó 
a los Macabeos 
a sublevarse 
contra el tirano

28      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Enseñanzas bíblicas  U

n su primera epístola, San 
Juan afirma que «tres son los 
que dan testimonio: el Espíri-

tu, el agua y la sangre» (5, 7-8). Y cada 
uno de ellos corresponde a una de las 
tres maneras de entrar en el Cielo: por 
el bautismo de deseo, fruto del Espí-
ritu Santo; por el bautismo de sangre, 
que es el martirio; y por el modo ordi-
nario, el bautismo de agua.

De esos tres testimonios, el de la 
sangre ocupa un lugar especial, pues 
para que alguien venza su propio ins-
tinto de conservación y desafíe a la 
muerte por amor de Nuestro Señor 

En tiempos especialmente revueltos, algunos fueron capaces 
de desafiar a la muerte para defender el Templo y purificar el 
altar. Y nosotros, teniendo siempre a nuestra disposición en las 
iglesias al Santísimo Sacramento… ¿cómo actuamos?

La purificación del altar por Judas Macabeo

Jesucristo y a la religión —aunque no 
llegue a morir realmente— es necesa-
ria una gracia muy particular.

Sin embargo, un alma que no viva 
siempre en función de Dios y de la 
Iglesia, difícilmente, en el momento 
de la amenaza, logrará responder a una 
gracia tan insigne. Una ojeada a las pá-
ginas de la Sagrada Escritura nos ser-
virá de guía para meditar esta verdad.

Tiranía de Antíoco Epífanes

Entre las innumerables hazañas 
contenidas en los dos libros de los Ma-
cabeos, quizá ninguna nos cause tanta 
admiración como la purificación del 
Templo y la reconstrucción del altar 

de los holocaustos. El episodio, na-
rrado en el primer libro, tiene lugar 
aproximadamente 175 años antes de 

Efigie de Antíoco IV Epífanes;  
a la derecha, Judas Macabeo  
comanda el ejército de Israel -  

Grabado de Gustave Doré (editado)

C
N

G
 (

C
C

 b
y-

sa
 2

.5
)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esalexbarbosabrito/


Aquel puñado de 
almas fieles venció 
tanto a los enemigos 
internos como a los 
peligros externos, 
y reconquistó la 
Ciudad Santa

Mayo 2025      29

la venida de Nuestro Señor 
Jesucristo al mundo.

Sucedió que, muchos años 
después de la muerte de Ale-
jandro Magno, el rey Antío-
co IV Epífanes, apodado por 
el autor sagrado como «vás-
tago perverso» (1 Mac 1, 10),  
invadió y conquistó Jerusa-
lén, acarreándole al pueblo 
hebreo, depositario de las 
promesas divinas, días de 
gran persecución. Ahora 
bien, según las Escrituras, tal 
calamidad fue también con-
secuencia de la infidelidad de 
los propios judíos, algunos 
de los cuales habían seduci-
do a sus correligionarios a 
que adoptaran costumbres 
paganas, alejándose de los 
preceptos de la ley.

Sería demasiado largo ex-
poner en este artículo todas 
las abominaciones come-
tidas entonces. Baste decir 
que, como castigo, el Señor 
entregó en manos del mal-
vado Antíoco el mayor orgu-
llo de los judíos, signo de la 
alianza que Él mantenía con su pueblo: 
el Templo de Jerusalén.

El tirano «entró con arrogancia en 
el santuario, robó el altar de oro, el 
candelabro y todos sus accesorios, la 
mesa de los panes presentados, las co-
pas para la libación, las fuentes y los 
incensarios de oro, la cortina y las co-
ronas. Y arrancó todo el decorado de 
oro de la fachada del templo; se incau-
tó también de la plata y el oro, la vajilla 
de valor y los tesoros escondidos que 
encontró, y se lo llevó todo a su tierra, 
después de verter mucha sangre y de 
proferir fanfarronadas increíbles. Un 
lamento por Israel se oyó en todo el 
país» (1 Mac 1, 21-25).

Sin embargo, la persecución no se 
detuvo ahí. Al igual que los otros pue-
blos sometidos al dominio de Antío-
co, los judíos debían, por decreto real, 
adoptar la religión idólatra de los paga-

nos, siendo la muerte el castigo por la 
desobediencia. Muchos cedieron, pero 
algunos resistieron. Y aquí es donde en-
tran en escena Matatías y sus hijos.

La insurrección de las almas fieles

Matatías era un sacerdote respeta-
do de la familia de Joarib y residía en 

Modín, una ciudad situada a 
unos cuarenta kilómetros al 
noroeste de Jerusalén. Los 
emisarios del rey llegaron 
allí con órdenes de obligar a 
los habitantes de la región a 
sacrificar a los ídolos.

La insurrección de Ma-
tatías —quien, «enardecido 
de celo» y «dejándose llevar 
por una justa indignación» 
(1 Mac 2, 24), mató con sus 
propias manos tanto al emi-
sario real como al primer 
judío de aquel lugar que qui-
so apostatar de la verdadera 
religión— forma parte de las 
páginas que todo católico de-
bería leer en las Escrituras y 
es el hito con el que comien-
za la lucha de los Macabeos 
en busca de la liberación de 
su pueblo.

Desterrados de sus aldeas, 
refugiados en desiertos, orga-
nizados en bandos o incluso 
en ejércitos, la epopeya de 
los hermanos Macabeos y 
su resistencia armada contra 
la persecución de los impíos 

se vio coronada por el éxito. Respecto 
a Judas, que asumió el mando de las 
tropas de Israel después de la muerte de 
Matatías, las Escrituras dicen:

«Fue un león con sus hazañas, un 
cachorro que ruge por la presa. Ras-
treó y persiguió a los apóstatas, quemó 
a los agitadores del pueblo. Por miedo 
a Judas, los apóstatas se acobardaron, 
los malhechores quedaron consterna-
dos; y por él se consiguió la liberación. 
Hizo sufrir a muchos reyes, alegró a 
Jacob con sus hazañas, su recuerdo 
será siempre bendito» (1 Mac 3, 4-7).

Poco a poco, aquel puñado de almas 
fieles venció tanto a los enemigos in-
ternos como a los peligros externos, y 
reconquistó Jerusalén, la Ciudad Santa.

Victoria y purificación del Templo

Tras la victoria definitiva sobre los 
paganos, el texto sagrado dice que Ju-

Matatías imparte justicia contra un judío apóstata -  
Grabado de Gustave Doré (editado)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



¿Somos como Judas 
Macabeo y los  
suyos, que vivían  
en torno al altar,  
o como los que, por 
egoísmo, profanaron 
el Templo?

30      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

das y sus hermanos subieron al monte 
Sion y allí «vieron el santuario desola-
do, el altar profanado, las puertas que-
madas, la maleza crecida en los atrios 
como en un bosque o en un monte 
cualquiera, y las dependencias derrui-
das» (1 Mac 4, 38).

Profundamente consternados, se 
dispusieron a purificar el Templo y a 
volver a consagrarlo, eligiendo para ello 
a «sacerdotes irreprochables, observan-
tes de la ley» (1 Mac 4, 42). Reformaron 
todo el santuario, proporcionaron los 
vasos sagrados y mobiliario para el cul-
to, construyeron un nuevo altar de los 
holocaustos y ofrecieron allí sacrificios.

Las conmemoraciones de la dedica-
ción del altar se prolongaron durante 
ocho días y «en todo el pueblo reinó 
una inmensa alegría» (1 Mac 4, 58).

Un símbolo de la unión con Dios

Estos acontecimientos unieron tanto 
a aquellos hombres y mujeres que, por 
inspiración divina, Judas decretó que 
todos los años se celebrara la fecha de 
ese día, en memoria de la purificación 
del Templo y de la reconstrucción del 
altar. De este modo, sellaron su deseo 
unánime de vivir en función del Señor.

Es agradable ver que su primera 
preocupación no fue la de celebrar la 

«Jesús expulsa a los mercaderes del Templo», de Augusto Jernberg -  
Museo de Arte de Gotemburgo (Suecia)

victoria, sino el ocuparse del Templo 
que había sido profanado. ¿Y eso por 
qué? Porque sus vidas giraban en tor-
no a aquello que era el símbolo de su 
unión con Dios: el altar.

Y hay aquí una valiosa lección 
para nosotros. Antes habíamos hecho 
mención al testimonio de sangre, una 
gracia insigne. Pues bien, la mejor 
manera de ser fieles en el momento 
en que ese testimonio se vuelva nece-
sario —como hicieron los hermanos 
Macabeos— es vivir ahora y en todo 
momento en función del altar.

Que nuestro corazón esté 
siempre en Dios

Trasladémonos ahora a otro pasa-
je de las Escrituras y analicemos la 
escena en la que Nuestro Señor Jesu-
cristo, muchos años después, entra en 
ese mismo Templo restaurado por los 
Macabeos (cf. Mc 11, 15-18; Mt 21, 
12-13; Lc 19, 45-46). ¿Y qué encuen-
tra allí? Gente intercambiando dinero, 
vendiendo y comprando mercancías 
diversas… En definitiva, personas que 
no viven en función del altar, sino de 
sus propios egoísmos. A éstas, el Se-
ñor las trata con severidad, diciendo: 
«Mi casa será casa de oración, pero 
vosotros la habéis hecho una cueva de 

bandidos» (Mt 21, 13). Y a continua-
ción viene la escena de la expulsión, 
tan conocida por todos.

Comparando esta escena evangéli-
ca con la narrada en el primer Libro de 
los Macabeos, podríamos preguntar-
nos cuál de ellas tiene mayor similitud 
con nuestra realidad personal.

Hoy, ¿cuántos lugares de culto a 
Dios tenemos a nuestra disposición? 
¿Con qué facilidad podemos entrar 
en una iglesia para rezar? ¿Con qué 
prodigalidad cumple el Salvador su 
promesa de estar con nosotros todos 
los días hasta el final de los tiempos 
(cf. Mt 28, 20), encerrándose paciente-
mente en miles de sagrarios a lo lar-
go y ancho de la tierra? Sin embargo, 
¿cómo nos comportamos al respecto? 
¿Como Judas Macabeo y los suyos, 
que vivían al servicio del altar, o como 
los judíos del tiempo de Nuestro Señor, 
que decidieron despreciar el Templo y, 
a menudo incluso mancillándolo, dedi-
carse a su propio egoísmo?

Es una pregunta dura, pero nece-
saria. Porque existe en extremo una 
profanación, y también el proceso que 
conduce a ella. Y el proceso empieza 
cuando nos olvidamos del altar y co-
menzamos a vivir desconectados de él.

Que estas consideraciones nos sir-
van para examinar nuestra conciencia 
y formular el firme propósito de tener 
nuestros corazones siempre vueltos ha-
cia Dios, la Iglesia y la vida de la gra-
cia, seguros de que lo demás nos será 
dado por añadidura (cf. Lc 12, 31). 

G
öt

eb
or

gs
 K

on
st

m
us

eu
m

 / 
H

os
se

in
 S

eh
at

lo
u 

(C
C

 b
y 

4.
0)

Sumario  Sumario



La misa de un mal sacerdote, 
¿tiene algún valor?

P

Mayo 2025      31

u Santo Tomás enseña  U

odríamos traducir el título de 
arriba con una formulación 
más sencilla: ¿un buen cañón 

funciona en manos de un mal soldado? 
O bien: ¿de qué sirve un cañón si lo 
utilizan los enemigos? Sabemos que, 
por muy inepto que sea el artillero, un 
buen cañón no pierde su calidad, aun-
que su precisión se vea mermada… Si, 
por un lado, esto es reconfortante, por 
otro, se revela sumamente alarmante 
ante la posibilidad de que esa eficacia 
se vuelva contra el propio ejército a 
través de un traidor.

Dejemos la metáfora y adentrémo-
nos en el tema propuesto: ¿qué valor 
tiene, si es que lo tiene, la misa cele-
brada por un sacerdote infiel?

En primer lugar, la evidencia con-
firma que todo lo que hace un sacer-
dote virtuoso es mejor que lo que 
proviene de un ministro indigno. 
Hay que saber si incluso la misa 
obedece a tal constatación.

Considerada en sí misma, 
enseña el Doctor Angélico, 
la misa tiene un valor intrín-
seco que es independiente de 
la santidad del celebrante. Así 
que, vista desde este aspecto, la 
misa de un mal sacerdote no vale 
menos que la del bueno, pues «uno 
y otro consagran el mismo sacramen-
to» (Suma Teológica. III, q. 82, a. 6). 
Como el sacerdote actúa in perso-
na Christi, bien por las manos de un 
santo, bien por las de un impío, la Pa-
sión del Señor siempre se renovará de 
modo incruento en la santa misa, con 
sus méritos infinitos, y el Padre celes-
tial será glorificado.

Pero ocurre que en la misa también 
hay oraciones que el ministro eleva a 
Dios por los fieles, vivos o difuntos. Y 
su eficacia, sí, dependen del fervor y 
de la santidad de quien celebra. Según 
el Aquinate, en este caso «no hay duda 
de que la misa de un sacerdote mejor 
es más fructuosa» (a. 6). En cuanto al 
ministro infiel, se le aplican las pala-
bras de las Escrituras: «Hasta su ora-
ción será aborrecible» (Prov 28, 9).

Por lo tanto, si realmente queremos 
beneficiarnos de todos los frutos del 
santo sacrificio, la elección entre asis-

tir a la misa de un buen sacerdote o a 
la de uno malo no es tan indiferente 
como un análisis superficial, aunque 
basado en una sólida teología, podría 
insinuar.

Queda el problema del «soldado 
traidor»… ¿Puede un cañón apuntado 
contra su propio ejército ser eficiente-
mente dañino para éste?

Como nadie más, el sacerdote malo 
es capaz de ofender al Hombre-Dios 
en la eucaristía. Solo él, ministro vá-
lidamente ordenado, puede asumir ese 
nefario papel de verdugo de la divini-
dad, obligando al Rey eterno a bajar 
del Cielo para ser insultado, pisoteado 
y ultrajado.

No obstante, por paradójico que 
parezca, debido al valor intrínseco 

del santo sacrificio, incluso una 
misa celebrada con el propósito 
de ultrajar a Dios ¡lo glorifica! 
Santo Tomás explica por qué 
el Señor permite que los ma-
los sacerdotes tengan el poder 
de consagrar: «Esto pone de 
relieve la excelencia de Cristo, 
al que sirven, como a Dios ver-

dadero, no sólo las cosas buenas, 
sino también las malas, a las que 

su providencia conduce a la propia 
gloria» (a. 5). Sin embargo, no por 

ello el sacerdote sacrílego deja de ser 
reo de un pecado gravísimo.

En resumen, el cañón, para retomar 
la metáfora inicial, será de excelente 
eficacia siempre que se le dispare, y 
los objetivos primordiales se alcanza-
rán siempre. Pero ¡cuántas otras mara-
villas no podrá realizar si se le utiliza 
bien!… 

La misa tiene un valor intrínseco, 
independientemente de quién la 

celebre

Misa de San Gregorio Magno -  
Museo del Convento de Santa Catalina, 

Utrecht (Países Bajos)

Reproducc
ión

Sumario  Sumario



Abandono completo a la 
voluntad divina

õ Guilherme Thiago Motta

S

32      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Historia, maestra de la vida  U

Durante los terribles sufrimientos en territorio ruso fue 
cuando pudo realizar todo el apostolado que deseaba. 
Eran los designios de Dios para él, que se cumplieron 
como menos se lo esperaba.

P. Walter Joseph Ciszek, SJ

abemos que el itinerario de la 
vida humana no se compone sola-
mente, ni sobre todo, de alegrías 

y de placeres, sino que a menudo se ve 
salpicado por sufrimientos indecibles 
y por situaciones desastrosas, que cho-
can con sus propias aspiraciones…

¿Cómo conformarnos con la vo-
luntad divina en tales circunstancias? 
La historia de un sacerdote polaco, el 
P. Walter Joseph Ciszek, SJ, nos ofrece 
un admirable testimonio espiritual al 
respecto.

«Dios me quiere en Rusia»

Originario de una familia polaca, 
Walter Ciszek nació en Estados Uni-
dos en 1904 y, a la edad de 24 años, 
ingresó en la Compañía de Jesús.

Un año después de su entrada en la 
orden, se enteró de una convocatoria 
de Pío XI en la que se pedían volun-
tarios para el Collegium Russicum de 
Roma, que estaba destinado a prepa-
rar a jóvenes clérigos para el apostola-
do en la tierra de los zares. Nada más 
oír la solicitud del pontífice, sintió la 
llamada de Dios en su interior y, tras 
comunicarle a su superior tal anhelo y 
obtener su aquiescencia, partió hacia 
la Ciudad Eterna.

Durante sus estudios en Roma, 
Walter aprendió incluso a celebrar la 

misa en rito bizantino. Sin embargo, 
después de su ordenación sacerdotal 
en 1937, tuvo una de las mayores de-
cepciones de su vida: en aquel mo-
mento era imposible enviar apóstoles 
a Rusia. De modo que lo destinaron a 
una misión de rito oriental a la enton-
ces ciudad polaca de Albertyn.1

Pese a las contrariedades con res-
pecto del plan original, aún quedaban 
esperanzas en el corazón del joven 
jesuita. «Ni siquiera entonces —afir-
maría—, dudé de que era voluntad de 
Dios que algún día viviera en Rusia».2

Las perplejidades de la vida

El tiempo parecía transcurrir sin 
mayores preocupaciones en Albertyn 
hasta septiembre de 1939, cuando es-
talló la Segunda Guerra Mundial. El 
ejército alemán tomó enseguida Var-
sovia y la Unión Soviética, que se ha-
bía ido apoderando del este de Polonia, 
no tardó en llegar a la ciudad donde el 
P. Ciszek desempeñaba su apostolado.

De cara a la persecución y las tri-
bulaciones por las que pasaban los 
fieles, incesantes preguntas invadían 
su pensamiento: ¿Cómo podía Dios 
tolerar tales calamidades? ¿Por qué no 
permitía al menos que su rebaño fue-
ra apacentado y consolado en medio 
de aquella desgracia? ¿Qué esperaba 

el Señor, habiendo consentido que su-
cediera todo eso, del pueblo sencillo y 
humilde de Albertyn?

Ante aquella hecatombe, compren-
dió una importante verdad: cuando vi-
vimos la tranquila rutina de cada día, 
nos sentimos seguros y nos acomo-
damos en este mundo, buscando en él 
nuestro sustento físico y moral; y poco 
a poco nos olvidamos de que éste es 
concedido por la Providencia divina. 
Como resultado, sólo nos acordamos 
de nuestro Padre celestial y lo busca-
mos en situaciones de crisis, «muchas 
veces como niños quejumbrosos y 
protestones».3 

Ahora bien, Dios no es, ni puede 
serlo, autor o causa del mal y del peca-
do. Pero a menudo se vale de tragedias 
para recordarle a nuestra naturaleza 
caída su presencia y su amor por noso-
tros. Por eso hemos de concienciarnos 
de que todo lo que nos sucede está, de 
hecho, permitido por la Providencia. 

¿Cómo discernir la 
voluntad divina?

Una noche, fue al encuentro del 
P. Ciszek un gran amigo y antiguo 
compañero de clase, el P. Makar, para 
hacerle una invitación. Pretendía ave-
riguar qué posibilidades había de ir a 
Rusia, dado que planeaban cancelar 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esguilhermethiagomotta/


MayoMayo 2025 2025            3333

las misiones en Albertyn. Los soviéti-
cos estaban contratando obreros para 
las fábricas comunistas, y su idea era la 
de aprovechar la ocasión y alistarse en 
esos grupos. La euforia del P. Ciszek 
era enorme. Después de todo, la mi-
sión que había soñado se dibujaba en 
el horizonte.

No obstante, a la mañana siguiente 
le asaltaron dudas que turbaban su es-
píritu: «¿No estaría limitándome a se-
guir mis propios deseos, considerándo-
los la voluntad de Dios en mi vida?»,4 
pensaba. Sobre todo, le atormentaba la 
idea de que estuviera abandonando a 
sus feligreses de Albertyn. Al fin y al 
cabo, aunque la misión de rito oriental 
se encontrara a punto de clausurarse, la 
parroquia latina se mantenía.

Su corazón vacilaba. Cuando se 
proponía quedarse en Polonia, se in-
quietaba, a pesar de rezarle a Dios;  
cuando optaba por marcharse a Rusia, 
entonces se calmaba. En esos momen-
tos comprendió, de forma sensible, 
una verdad consagrada en la espiri-
tualidad católica: «Que la voluntad de 
Dios se puede discernir por los frutos 
espirituales que trae consigo; que la 
paz del alma y la alegría del corazón 
son dos de esas señales, siempre que 
surjan de un total compromiso, de una 
plena y exclusiva apertura a Dios, y no 
residan en los propios deseos».5

Así que decidió partir sin más dila-
ción.

«Toma tu cruz y sígueme»
Todo parecía ir sobre ruedas… Sin 

embargo, cuando llegaron a Rusia se 
encontraron con una situación muy 
diferente a la que habían imaginado. 
El alojamiento era precario, el trabajo, 
arduo y el salario, mezquino. Pero todo 
esto habría sido soportable si no se le 
hubiera sumado una realidad mucho 
más preocupante: en parte por miedo 
al gobierno, en parte por tibieza, la 
gente que vivía allí no quería hablar de 
Dios ni de la religión, y mucho menos 
les interesaba practicarla.

El plan de apostolado que tanto ha-
bían anhelado llevar a cabo se desmo-
ronó en unos instantes. Sólo con gran 
dificultad podían celebrar la misa, y lo 
hacían bosque adentro, porque estaba 
expresamente prohibido por el gobier-
no. La decepción dio paso a la desilu-
sión, y ésta a un terrible desánimo.

La acedia es uno de los peores males 
que pueden aquejar a un alma, porque 
la lleva a desconfiar y alejarse de Dios. 
El P. Ciszek lo explica bien: «Existe la 
tentación de decir: “Esta vida no es lo 
que yo pensaba. No es lo que tenía pre-
visto. Ni es, desde luego, lo que desea-
ba. De haberlo sabido, jamás lo habría 
elegido, jamás habría hecho esta pro-
mesa. Perdóname, Dios mío, pero no 
quiero cumplir mi palabra”».6

El sufrimiento se revela como signo 
distintivo de todo católico: «Si algu-
no quiere venir en pos de mí, que se 

niegue a sí mismo, tome su cruz cada 
día y me siga» (Lc 9, 23). Es necesario, 
pues, cumplir la voluntad del Señor, 
pero no falsamente, según nuestros 
criterios y nuestra imaginación.

La oración: única solución

El 22 de junio de 1941, Alemania le 
declaró la guerra a Rusia. Esa misma 
noche, la policía secreta se dirigió a los 
barracones donde vivían los trabajado-
res del maderero para arrestarlos. En-
tre ellos se encontraban el P. Ciszek y 
sus dos amigos sacerdotes, todos ellos 
declarados sospechosos de espionaje.

El misionero experimentaría ahora 
innumerables dificultades: la escasez 
de alimentos, la repugnante inmundi-
cia de la prisión, la sensación de des-
amparo. Pero lo peor estaba aún por 
venir. Trasladado a la temida cárcel de 
Lubianka, de Moscú, por ser conside-
rado agente del Vaticano, el sacerdote 
tuvo que soportar la reclusión en una 
pequeña celda, donde debía pasar todo 
el día de pie, sometido a una terrible 
soledad, a una estricta rutina y a cons-
tantes interrogatorios.

El P. Ciszek confiesa que mantenía 
sentimientos de optimismo y autocon-
fianza, y que se enorgullecía de mante-
nerse firme ante sus interrogadores, pero 
pronto reconoció que había fracasado 
en su intento de convencerlos de su ino-
cencia. En esa ocasión aprendió más que 
nunca a volcar su alma en la oración.

El P. Walter Ciszek como prisionero en Rusia

Trasladado a la temida cárcel de Lubianka, tuvo 
que soportar la reclusión en una pequeña celda, 
sometido a una terrible soledad, a una estricta 

rutina y a constantes interrogatorios

Fo
to

s:
 R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



34      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

De hecho, quien se pone siempre 
en la presencia del Señor comprende 
que rezar es el único apoyo en todas 
las circunstancias de la vida, pero 
especialmente en los momentos 
de crisis y de desaliento, porque 
«si lográramos unirnos a Dios 
en la oración, descubriríamos 
claramente su voluntad y solo 
desearíamos conformar nues-
tra voluntad a la suya».7

Humildad y 
abandono en Dios

Aunque su confianza sobre-
natural todavía vacilaba: «Estaba 
cansado de aquella prueba, cansa-
do de luchar y, sobre todo, cansado 
de darle vueltas a todo en el silen-
cio de mi solitario encierro […]; 
cansado de las dudas, los temores 
y de una ansiedad y una tensión 
constantes».8

En un momento dado, se pre-
sentó un hombre simpático, que le 
ofreció darle la libertad si cooperaba 
con el gobierno soviético. Como el sa-
cerdote dudaba a menudo en su deci-
sión, el interrogador lo llamó un día y 
le mostró unos documentos que debía 
firmar. Para su sorpresa, las páginas 
contenían delitos que él jamás había 
cometido. Se hallaba, pues, ante una 
encrucijada: la muerte y la tortura si 
se negaba a colaborar, o la tan espera-
da «libertad» si capitulaba rubricando 
esos papeles.

Entonces se acordó de la promesa 
del Señor de que el divino Paráclito 
hablaría a través de los cristianos lle-
vados a juicio. «Pedí al Espíritu San-
to que me guiara… y nada»,9 dice el 
P. Ciszek. El presentimiento de una 
muerte inminente, la sensación del 
abandono divino, la desesperación y el 
miedo ante el interrogador, lo dejaron 

tan conmocionado que inmediatamen-
te empezó a firmar una a una las hojas 
que contenían las falsas acusaciones 
contra él.

Cuando terminó de signarlas, se 
dirigió a su habitación atormentado y 
tenso hasta el punto de sufrir espasmos. 
Pero poco a poco se fue calmando y se 
puso a rezar. ¿Por qué había actuado 
así? «La respuesta era una única pala-
bra: yo. Estaba avergonzado porque, en 
mi fuero interno, sabía que había inten-
tado hacer demasiado yo solo y había 
fracasado. […] Llevaba años dedicando 
mucho tiempo a la oración, había logra-
do valorar y agradecer a Dios su provi-
dencia y su protección sobre mí y sobre 
todos los hombres, pero nunca me ha-
bía abandonado de verdad».10

Ése fue su principal error: había con-
fiado demasiado en sí mismo, creyendo 

en su propia capacidad de superar, por 
sí solo, todos los males. De lo cual con-
cluía: «Con esa experiencia, Dios me 

estaba probando a mí, como oro en 
el crisol, para saber cuánto queda-
ba de mí mismo después de todas 
mis oraciones y de mis profesio-
nes de fe en su voluntad».11

Cumplir la voluntad divina

A pesar de su contribución 
al gobierno ruso, su «libertad» 

tan anhelada aún estaba lejos 
de hacerse realidad. Tendría que 

permanecer cuatro años más res-
pondiendo a interminables inte-
rrogatorios en Lubianka, sometido 
también a quince años de trabajos 
forzados en Siberia y otros tres de 
supuesta libertad en tierras rusas.

Sin embargo, durante los te-
rribles sufrimientos en Siberia y 
en libertad en territorio ruso fue 
cuando pudo realizar todo el apos-
tolado que deseaba: volver a cele-

brar la santa misa, confesar, bautizar, 
consolar a los enfermos y atender a 
los moribundos. Eran los designios de 
Dios para él, que se cumplieron como 
menos se lo esperaba.

¿Cómo había logrado sobrevivir 
durante años en condiciones tan atro-
ces? Ésta era la pregunta que le hacían 
sus entrevistadores nada más regresar 
a Estados Unidos, el 12 de octubre de 
1963. «La Divina Providencia», res-
pondía el P. Walter Ciszek. «En los 
campos y en las cárceles vi a mi alre-
dedor mucho sufrimiento; yo mismo 
estuve a punto de sucumbir a la deses-
peración y, en las horas más oscuras, 
aprendí a acudir a Dios en busca de 
consuelo y a confiar solo en Él».12

Dios no pide lo imposible a nadie; 
para cumplir su voluntad, Él solamen-
te exige el abandono en sus manos. 

﻿1 Actual Slonim, situada en 
Bielorrusia.

﻿2 Ciszek, SJ, Walter Joseph; 
Flaherty, SJ, Daniel L. Ca-
minando por valles oscuros. 

4.ª ed. Madrid: Palabra, 2020, 
p. 27.

﻿3 Idem, p. 22.
﻿4 Idem, p. 29.

﻿5 Idem, p. 32.
﻿6 Idem, p. 42.
﻿7 Idem, p. 73.
﻿8 Idem, p. 78.

﻿9 Idem, p. 80.
﻿10 Idem, p. 84.
﻿11 Idem, p. 87.
﻿12 Idem, p. 11.

¿Cómo había logrado sobrevivir durante 
años en condiciones tan atroces?  

Era la pregunta que le hacían  
cuando volvió a su país

El P. Walter Ciszek el día que regresó  
a Estados Unidos

Rep
ro

duc
ció

n

Sumario  Sumario



¿Somos todos sacerdotes?

S

u ¿Qué dice el catecismo?  U

MayoMayo 2025 2025            3535

§§ 1591-1592 La Iglesia entera es un pueblo sacerdotal. Por el bautismo, todos los fieles 
participan del sacerdocio de Cristo. Esta participación se llama «sacerdocio común de los 

fieles». […] El sacerdocio ministerial difiere esencialmente del sacerdocio común de los 
fieles porque confiere un poder sagrado para el servicio de los fieles.

Catecismo de la Iglesia Católica

an Pedro afirma en su primera epís-
tola que los bautizados constituyen 
«un linaje elegido, un sacerdocio 

real» (2, 9). Este sacerdocio común a 
todos los fieles exige que nos consagre-
mos al servicio del Señor y de la Iglesia, 
ya que nos hace aptos para «ofrecer sa-
crificios espirituales agradables a Dios 
por medio de Jesucristo» (2, 5). Se tra-
ta, pues, de un compromiso de santidad 
personal y de apostolado, que anuncia al 
Señor mediante las buenas obras de una 
vida cristiana coherente, adornada con 
sacrificios y fortalecida por la frecuenta-
ción de los sacramentos.1

Sin embargo, algunos concluyen 
erróneamente que es insignificante la 
diferencia entre ese «sacerdocio real» 
al que hemos sido elevados por las 
aguas regeneradoras y el sacerdocio 
ministerial de los presbíteros y obispos.

En el libro del Éxodo el pueblo ele-
gido es llamado «un reino de sacer-
dotes y una nación santa» (19, 6). No 
obstante, entre ellos los miembros de 
la tribu de Leví fueron elegidos sacer-
dotes en favor de los hombres, «para 
ofrecer dones y sacrificios por los pe-
cados» (Heb 5, 1b).

De aquellos descendientes de Abra-
hán según la carne, nosotros los cató-
licos somos los verdaderos y únicos 
continuadores fieles, como subraya 
San Pablo: «Hijos de Abrahán son los 
de la fe» (Gál 3, 7). Y entre los bautiza-

dos hay también algunos hombres «es-
cogidos y consagrados por el sacra-
mento del orden, por el cual el Espíritu 
Santo los hace aptos para actuar como 
representantes de Cristo-Cabeza».2

El ofrecimiento de «dones y sacrifi-
cios» hecho por el sacerdote de la Iglesia 
Católica no es, por tanto, el resultado de 
una delegación de los fieles. En la orde-
nación sacerdotal recibe «un poder que 
Dios no ha dado a los ángeles ni a los ar-
cángeles»,3 para ser intermediario entre 
el Señor y su pueblo (cf. Heb 5, 1a). Se 
trata de un poder inmenso, según San 
Ambrosio,4 porque el sacerdote hace en 
nombre de Jesucristo todo lo que Él ha-
cía en su vida terrena.

Ante todo, el sacerdote obra en la 
santa misa la transubstanciación del 
pan y del vino en el cuerpo y la san-
gre de Cristo. Ningún hombre es capaz 
de realizar tan estupendo milagro: «El 
sacerdote, figura de Cristo, pronuncia 
esas palabras, pero su eficacia y su 
gracia son de Dios»,5 explica San Juan 
Crisóstomo. Y el catecismo resume: 
«Es Cristo mismo, sumo sacerdote y 
eterno de la nueva alianza, quien, por 
el ministerio de los sacerdotes, ofrece 
el sacrificio eucarístico».6

Así, como resultado de la multipli-
cación de las ordenaciones sacerdo-
tales, «en la más pobre iglesia de una 
aldea, en el momento en el que se ce-
lebra la misa, se ofrece a Dios un cul-

to infinitamente superior al que le era 
ofrecido por el primer hombre inocen-
te en el paraíso terrenal».7 

﻿1 Cf. Concilio Vaticano II. Lumen gen-
tium, n.º 10.

﻿2 CCE 1142.
﻿3 San Juan Crisóstomo. De sacerdotio. 

L. iii, n.º 5: PG 48, 643.
﻿4 Cf. San Ambrosio. De pænitentæ. L. i, c. 8, 

n.º 34: PL 16, 476-477.
﻿5 San Juan Crisóstomo. De proditione iudæ. 

Homilía I, n.º 6: PG 49, 380.
﻿6 CCE 1410.
﻿7 Garrigou-Lagrange, op, Réginald. El 

Salvador y su amor por nosotros. Madrid: 
Rialp, 1977, p. 179.

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

«Misa de San Martín de Tours» - 
Museo Episcopal de Vic (España)

Sumario  Sumario



Por la Santa Iglesia, 
estoy dispuesto a sufrir

«¡M
Hna. Elizabeth Verónica MacDonald 

36      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Vidas de Santos  U

Para ese varón, derramar su sangre era  
el precio para que de un cataclismo  

rayara el amanecer de una resurrección.

San Juan Houghton

ira, Margaret!». Desde 
una ventana enrejada 
de la Torre de Londres, 

sir Tomás Moro llamaba a su hija para 
que contemplara la escena: cinco sa-
cerdotes —Juan Haile, párroco secu-
lar, Ricardo Reynolds, monje brigidino 
y renombrado teólogo, y tres priores 
cartujos, Juan Houghton, Roberto 
Lawrence y Agustín Webster, atavia-
dos con el blanco hábito de su orden— 
estaban siendo conducidos a Tyburn, el 
infame cadalso a pocos kilómetros de 
distancia y destino final de aquellos que 
se atrevían a desafiar la voluntad real.

Aquel 4 de mayo de 1535, por ne-
garse a jurar el Acta de Supremacía 
por la que el monarca reinante, Enri-
que VIII, usurpaba el poder del Papa 
para proclamarse cabeza de la Iglesia 
de Inglaterra —novedad cismática 
promulgada en todo el reino—, esos 
hombres, sometidos a una farsa de 
juicio y condenados por alta traición, 
serían ahorcados y descuartizados.

Sin embargo, Tomás Moro no lla-
maba a Margaret para que asistiera a un 
espectáculo morboso. En ese momento, 
el ex canciller de Inglaterra, también 
encarcelado por haberse negado a se-
pararse de la unidad de la Santa Igle-
sia, se enfrentaba a los argumentos de 
su hija que trataba de persuadirlo para 
que jurara la mencionada Acta de Su-

premacía. En efecto, la mayoría de los 
miembros de las clases prominentes se 
habían hecho de la vista gorda frente a 
la herejía para salvar su propio pellejo.

Pero sabía muy bien que no serían 
sus razonamientos de abogado o de 
apologista los que convencerían a su 
hija ante la perspectiva del hachazo 
del verdugo que pronto los separaría, 
sino el testimonio vivo de un amor 
más fuerte que la muerte: «¡Mira! ¿No 
ves cómo esos benditos sacerdotes es-
tán yendo ahora tan alegremente a su 
muerte como los novios a su boda?».1

En efecto, aquellos confesores de la 
fe, avanzando con paso firme y sem-
blante luminoso para iniciar su pasión, 
proclamaban que la Iglesia es inmortal 
e indefectible y que la victoria está con 
los que la defienden.

El líder indiscutible del conjunto —a 
la manera de un padre— era dom Juan 
Houghton, de 48 años, prior de la cartu-
ja de la Salutación de la Santísima Ma-
dre de Dios, erigida cerca de Londres.

Sería el primero de ese grupo en 
sufrir el suplicio y, además, el primero 
desde los tiempos paganos en morir en 
Inglaterra por ser católico, convirtién-
dose en el protomártir de la Revolu-
ción protestante en ese país y en digno 
prototipo de cientos —si no miles— 
de personas que dieron su vida entre 
los años 1534 y 1680 en oposición a las 

fuerzas satánicas que cerraron todos 
los monasterios, profanaron sus insti-
tuciones más sagradas y los consagra-
ron a la herejía por fuerza de la ley.

Un santo surgido del anonimato

Dice un viejo refrán: Cartusia sanc-
tos facit, sed non patefaci —La Cartuja 
hace santos, pero no los da a conocer. 
Cuando en 1084, bajo inspiración di-
vina, San Bruno fundó la Gran Cartuja 
en los picos nevados cerca de Grenoble 
(Francia), señaló a sus seguidores que el 
servicio que la orden prestaba a la Santa 
Iglesia y a la sociedad se llevaría a cabo 
en la soledad y el anonimato. Así pues, 
Houghton podría haber pasado casi des-
apercibido para la posteridad si los pro-
tagonistas de lo que los historiadores no 
dudan en llamar la «devastación»2 de In-
glaterra no hubieran llamado a su puerta.

Nacido en Essex, de la pequeña 
nobleza, estudió Derecho en Cam-
bridge. En torno a los 24 años fue or-
denado sacerdote secular; pero antes 
de cumplir los 30, la búsqueda de una 
entrega más radical lo llevó a la cartu-
ja de Londres. En el momento en que 
nuestra narración empieza, además de 
prior, era visitador de la provincia in-
glesa de su orden, es decir, la cabeza 
de nueve florecientes monasterios.

Houghton solía decir que tenía án-
geles a su cargo en lugar de hombres, 

D
ar

io
 Ia

llo
re

nz
i

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/autoraES/


Mayo 2025      37

muchos de los cuales eran jóvenes y de 
noble cuna. En ellos aún vibraba la con-
vicción de que su tierra natal era espe-
cial propiedad de la Santísima Virgen, 
la «dote de María —dos Mariæ», título 
que se remonta a la consagración de la 
nación por el rey Ricardo II en 1381.

Veían en Houghton a otro Bruno: 
celoso en cuanto a los oficios litúrgicos, 
ejemplo en la ascesis, experto formador, 
sabio, amante de los libros. Personifica-
ba la dignidad de su cargo, pero si algún 
religioso se encontraba abatido lo busca-
ba como amigo y hermano, diciéndole 
que había abandonado el priorato en su 
celda. Un monje del monasterio así lo 
describe: «Era de baja estatura, de por-
te elegante, de mirada reservada, de 
modales modestos, de palabras dulces, 
casto de cuerpo, humilde de corazón, 
amable y querido por todos».3

«Los asuntos urgentes del rey»

A su manera, los denominados 
«comisionados reales» —Tomás 
Cromwell y sus compinches— tam-
bién lo querían. 

El malvado soberano se encontra-
ba en un embrollo, llamado eufemís-
ticamente «asuntos urgentes del rey». 
Buscaba que Roma anulara su matri-
monio con Catalina de Aragón —que 
no le había dado un heredero varón— 
para poder casarse con la escandalosa 
Ana Bolena. Sin embargo, como el 
matrimonio era válido, ni siquiera el 
Papa podía deshacerlo.

Pero había más. La gente amaba a 
la virtuosa princesa que había dejado 
España para hacer de Inglaterra su 
porvenir: fiel católica, protectora del 
pueblo, patrona de las universidades, 
aplaudida siempre que salía a la calle y 
especialmente apreciada entonces por 
su constancia en la desgracia. Aquella 
revuelta, como casi todas, no fue una re-
vuelta que hubiera surgido de la plebe.

Incitado por el orgullo y por la sensua-
lidad, el rey se dedicó a derribar obstácu-
los. «Nadie podía haber previsto, cuan-
do Enrique VIII conoció a Ana Bolena 
en 1522, que estaba en juego el destino 

del mundo durante siglos. A lo largo de 
mil años o más, reyes que profesaban el 
cristianismo de boquilla, habían roto sus 
votos matrimoniales, y algunos murieron 
en sus pecados; no obstante, nunca un rey 
había estado dispuesto a rasgar la túnica 
inconsútil de la Iglesia para convertir en 
reina a una mujer de esa clase».4

El monarca eliminaba así el pre-
cioso legado del papa San Gregorio 
Magno que, en el 596, había enviado 
cuarenta monjes a cristianizar a esa 
nación insular. Al nombrar al hereje 
Tomás Cranmer como nuevo arzobis-
po de Canterbury, se iniciaba un expo-
lio metódico del país, cuyos ingresos, 

gre y destrucción dondequiera que en-
contrara resistencia.

La vida monástica se había arraiga-
do allí profundamente. A mediados del 
siglo xvi, uno de cada cincuenta hom-
bres adultos había ingresado en la vida 
religiosa, en los cerca de 900 monaste-
rios diseminados por la verde campiña 
inglesa. El objetivo de los comisionados 
reales era oficializar en el ámbito cleri-
cal el reconocimiento del nuevo estatus 
del rey, que acababa de deponer al Papa.

El convento de los solitarios, a las 
afueras de la ciudad, era el eslabón en-
tre la sociedad y el Cielo, un foco de 
influencia y de irradiación sobrenatu-

ral. Por su importancia, querían atra-
parlo para el cisma.

Celestial anuncio

A la casa de los cartujos no llegó 
de boca en boca la noticia de que es-
taba a punto de desatarse una tormen-
ta, como se relata en los anales del 
monasterio: «Sucedió que, en el año 
del Señor de 1533, anticipándose a 
aquella borrascosa tempestad, un co-
meta se vio en el aire, extendiendo sus 
rayos clara y manifiestamente hasta 
nuestra casa. […] Algo inédito, nunca 
visto en tiempos pasados. Ese mismo 
año, nuestro venerable padre prior 
[Houghton] salió de la iglesia después 
del segundo nocturno y, al entrar en 
el cementerio, vio en el aire un globo 
como de sangre, de gran tamaño, y 
aterrorizado al verlo, cayó al suelo».5 
No esperaría mucho para comprender 
el significado del celestial anuncio.

En la primavera de 1534 los co-
misionados llegaron al convento, 
emplazando al prior a que diera su 
consentimiento al nuevo «casamien-
to» del rey. Houghton declaró que no 
podía entender cómo el matrimonio 

con la reina Catalina, celebrado según 
los ritos de la Iglesia, podía ser anula-
do, respuesta que le costó un mes de 
prisión, junto con el obispo Humphrey 
Middlemore, hoy beato.

Hubo gran alegría en el convento 
cuando, después de negociaciones, 

R
ep

ro
du

cc
ió

n

naturalmente, iban a parar a las arcas 
reales. Sin embargo, más que una rapi-
ña material, hubo un saqueo de la pro-
pia alma de la nación. Proclamándose 
jefe de la Iglesia de Inglaterra, Enrique 
continuó imponiendo sus ultimátums 
heréticos, dejando un reguero de san-

Al divorcio de Enrique VIII le siguió  
un cisma y un reguero de  

sangre y destrucción allí donde 
encontrara resistencia

«Enrique VIII y Catalina de Aragón ante 
los legados papales», de Frank Salisbury - 

Palacio de Westminster, Londres. En la página 
anterior, San Juan Houghton - Abadía de 

Belmont, Hereford (Inglaterra)

Sumario  Sumario



38      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

ambos fueron liberados. No obstante, 
como buen capitán, Houghton se dedi-
có a preparar a sus subordinados. Al 
cabo de unos meses, tras haber regre-
sado dos veces al rey con las manos 
vacías, los comisionados volvieron al 
monasterio con redobladas exigen-
cias. La cuestión ahora no era sólo la 
«sucesión», sino la «supremacía», es 
decir, el rechazo de la autoridad papal.

Houghton temía por los suyos más 
que por sí mismo. Si eran dispersados, 
¿perseverarían? Bajo coacciones, ¿re-
sistirían? Encarcelados y torturados, 
¿serían fieles hasta la sangre? Reu-
niéndolos, les propuso un triduo: el 
primer día estaría dedicado a la con-
fesión sacramental; el segundo, a la re-
conciliación mutua; en el tercer día se 
celebraría una misa al Espíritu Santo.

El segundo día, el prior les dijo: 
«Mis queridísimos padres y herma-
nos: todo lo que me veis hacer, os rue-
go que lo hagáis también vosotros».6 
Entonces se levantó y, dirigiéndose 
al más veterano de la casa, de rodillas 
imploró perdón por todas las faltas que 
en algún momento hubiera cometido 
contra él. Recíprocamente, el anciano 
le pidió su perdón. Entre lágrimas, el 
prior hizo lo mismo con los demás 
religiosos, hasta el último herma-
no lego. Así describe la escena 
un testigo ocular: «Todos le 
siguieron, de igual modo, 
uno tras otro, pidiendo per-
dón. ¡Oh, cuánto dolor! 
¡Qué profusión de lágri-
mas! […] Desde aquel día, 
cualquiera que contemplara 
el semblante de nuestro san-
to padre —que nunca antes, 
en ninguna circunstancia, ha-
bía dado señales de cambio— 
percibiría cuánto sufría».7

Era angustia por el estado ca-
taclísmico de la Santa Iglesia en 
su amada tierra, la perspectiva de 
una muerte inminente y la incóg-
nita de cómo la afrontarían todos. 
En este conmovedor trance, le 
fue concedida una gracia insigne.

El Espírito Santo, el Consolador
Al final del triduo, durante la misa 

en honor del Espíritu Santo, «un susu-
rro como de brisa ligera, que sonaba 
débilmente a los sentidos exteriores, 
pero muy operante en el interior, fue 
observado y escuchado por muchos 
con sus oídos corporales, y sentido 
y atraído por todos con los oídos del 
corazón. Ante tan dulce modulación, 
el venerable prior, abrumado por la 
plenitud de la iluminación divina y 
deshecho en lágrimas, fue incapaz du-
rante mucho tiempo de proseguir con 
la misa. También el convento quedó 
atónito, oyendo la voz y sintiendo su 
maravillosa y dulce operación en el 
corazón».8

El hecho recordaba la promesa de 
Nuestro Señor Jesucristo antes de la 
Pasión: «Yo le pediré al Padre que os 
dé otro Paráclito» (Jn 14, 16). Estaban 
preparados para la tormenta que pron-
to se desencadenaría.

Una espléndida corona de gloria

 Los secuaces del rey, después de 
imponerle al monasterio durante me-

ses un régimen de encarcelamiento, de 
atroz vigilancia y de nefastas propues-
tas, se dieron cuenta de que no podrían 
conquistar a esos hombres. Había que 
eliminarlos. Fue entonces cuando, el 
4 de mayo de 1535, el futuro mártir 
Tomás Moro vio desde la ventana de 
la prisión la escena que lo conmovió: 
varones que, aunque atados, eran ver-
daderamente libres.

Amarrados a tablones de madera 
y cruelmente arrastrados por caballos 
por las calles fangosas de Londres, el 
santo prior y sus compañeros llega-
ron a Tyburn con sus cuerpos magu-
llados pero con sus principios intactos. 
Houghton se dirigió a la multitud, entre 
la que se mezclaban miembros de la 
corte real ansiosos por verlo renegar: 
«Nuestra Santa Madre, la Iglesia, ha 
decretado lo contrario de lo que el rey 
y el Parlamento decretaron y, por tan-
to, antes que desobedecer a la Iglesia, 
estoy dispuesto a sufrir».9

 En un gesto de perdón cristiano, 
abrazó a su verdugo y le pidió permi-
so para terminar su oración, el salmo 
31, que canta: In te, Domine, speravi, 
non confundar in æternum. A con-
tinuación lo ahorcaron y lo dejaron 

caer aún vivo. Luego le abrieron 
el abdomen con un puñal y le 

arrancaron las entrañas, arro-
jándolas al fuego. Mientras 
el sayón se preparaba para 
sacarle el corazón, excla-
mó suavemente: «Buen 
Jesús, ¿qué harás con mi 
corazón?».10

Ese mismo día, los laca-
yos de Cromwell regresaron 

al monasterio de Houghton 
para instar a la capitulación a 
los monjes, quienes se encon-
traban tan tranquilos como si el 
prior aún estuviera entre ellos. 
Clavaron uno de los brazos del 
mártir en la puerta del conven-
to, una preciosa reliquia que los 
religiosos se apresuraron a re-
coger. En los dramáticos meses 
que se siguieron, otros quince 

Jo
hn S

alm
on (C

C b
y-s

a 2
.0)

Estando cerca el momento del martirio, 
Houghton preparó a los suyos con un triduo,  
a cuyo término se manifestó el Espíritu Santo

Misa al Espíritu Santo en la cartuja de la  
Salutación de la Santísima Madre de Dios -  

Convento de Tyburn, Londres

Sumario  Sumario



Mayo 2025      39

cartujos del mismo cenobio sufrieron 
interrogatorios, prisión, torturas y el 
martirio.

Durante este período, un monje 
que había muerto por causas natura-
les se le apareció a otro y le dijo: «Es-
toy bien, estoy en la gloria celestial, 
[…] pero en una gloria mucho menor 
e inferior que la de nuestros padres 
que sufrieron, pues ellos gozan de 
gran gloria, coronados con la palma 
del martirio. Y nuestro padre prior 
tiene una corona más espléndida que 
los demás».11

¿Una futura resurrección 
para la fe?

Afirma un historiador: «El asesina-
to de Houghton fue de una naturaleza 
singularmente atroz. Su historia es 
una viva demostración de los extremos 
a los que Enrique y Cromwell estaban 
dispuestos a llegar, y de las profundi-
dades a las que estaban dispuestos a 

﻿1 Cf. Hendricks, ocart, 
Lawrence. The London Char-
terhouse. Its Monks and Its 
Martyrs. London: Kegan Paul 
Trench, 1889, pp. 150-151.

﻿2 Cobbett, William. A History 
of the Protestant Reformation 
in England and Ireland. 2.ª ed. 
New York: Benziger Brothers, 
1905, p. 21.

﻿3 Brennan, Malcolm. Martyrs 
of the English Reformation. 
Saint Marys (KS): Angelus, 
1996, p. 5.

﻿4 Walsh, William Thomas. Phi-
lip II. Charlotte: TAN, 1987, 
p. 36.

﻿5 Chauncy, ocart, Maurice. The 
History of the Sufferings of Ei-
ghteen Carthusians in England. 

London: Burns & Oates, 1890, 
p. 44.

﻿6 Idem, p. 50.
﻿7 Idem, pp. 50-51.
﻿8 Idem, p. 51.
﻿9 Meyer, G. J. The Tudors. New 

York: Delacorte, 2010, p. 216.
﻿10 Hendricks, op. cit., p. 154.

﻿11 Chauncy, op. cit., p. 74.
﻿12 Meyer, op. cit., pp. 209-210.
﻿13 Corrêa de Oliveira, Pli-

nio. «Perfume de Anjos que 
passaram…». In: Dr. Plinio. 
São Paulo. Año I. N.º 9 (dic, 
1998), p. 35.

﻿14 Ullathorne, osb, William 
Bernard. Letters. London: Bur-
ns & Oates, 1892, pp. 52-53.

descender, para doblegar la voluntad 
de Inglaterra».12

A pesar de su actual desfiguración, 
aún flota sobre Inglaterra «un perfu-
me de ángeles que por allí han pasa-
do»,13 decía el Prof. Plinio Corrêa de 
Oliveira. El sacrificio de una multitud 
de hombres y mujeres de toda condi-
ción, que derramaron su sangre por la 
fe durante la Revolución protestante, 
permanece como ofrenda de «aroma 
agradable» (Gén 8, 21).

Hoy, junto al lugar del antiguo pa-
tíbulo de Tyburn, hay un convento de 
contemplativas benedictinas, cuya 
vida de perpetua adoración eucarística 
está dedicada a honrar a esos mártires 
e impetrar la conversión del país. No 
faltan palabras de santos que anuncian 
que eso sucederá, como las relatadas 
por el arzobispo de Birmingham, Wi-
lliam Bernard Ullathorne, a propósito 
de su visita a San Juan María Vianney 
en 1854. Tras escuchar atentamente 

al prelado contar las dificultades su-
fridas por los católicos de la nación 
anglicana, el Cura de Ars le dijo «con 
una voz tan firme y segura como si es-
tuviera haciendo un acto de fe: “Mais, 
monseigneur, je crois que l’Église 
d’Angleterre retournera à son ancien 
splendeur [Pero, monseñor, creo que 
la Iglesia de Inglaterra volverá a su an-
tiguo esplendor]”».14

Tal punto de inflexión se producirá 
según la libre misericordia de Dios y 
de María Santísima, pero, por volun-
tad divina, sopesa la cooperación de 
los justos. Hay almas llamadas a su-
frir de manera especial para obtener 
las gracias necesarias para el cumpli-
miento del designio de Dios sobre la 
humanidad. Y San Juan Houghton se 
reveló como parte de ese grupo de al-
mas sufridoras y confiantes en la vic-
toria final de la Santa Iglesia al subir 
serenamente al cadalso y abrazar a su 
verdugo. 

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

El martirio de San Juan Houghton y sus compañeros fue de naturaleza atroz. Pero al subir con serenidad al 
cadalso, se reveló como parte del grupo de almas llamadas a sufrir para obtener la victoria de la Santa Iglesia

Martirio de los cartujos de Inglaterra - Cartuja de Valldemossa (España)

Sumario  Sumario



Sus últimos actos de piedad

õ Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

P

40      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Doña Lucilia  U

Siempre devota del Sagrado Corazón de Jesús, la piedad de 
Dña. Lucilia estaba interiormente vinculada a una iglesia 
dedicada a Él, favorita entre sus devociones, de la que quiso 
despedirse, al presentir que había llegado la hora de su 
encuentro con Dios.

ara romper la monotonía de un 
día siempre igual al anterior, el 
Dr. Plinio salía de vez en cuan-

do a pasear con su madre por la acera 
de la calle Alagoas,1 donde vivían. Nun-
ca la llevaba a la plaza Buenos Aires, 
por miedo a cruzar con ella la súper 
transitada avenida Angélica. Tomaba, 
pues, en sentido opuesto a la menciona-
da plaza, por una calle en aquel tiempo 
mucho menos frecuentada que hoy en 
día, donde todavía subsistían un gran 
número de bonitas casas con jardín.

Recuerdos de los últimos 
paseos a pie

Cuando el sol disminuía el rigor de 
sus rayos, caminaban los dos, muy des-
pacito, entreteniéndose con un poco de 
conversación. A Dña. Lucilia le encan-
taba apreciar las flores de los sucesivos 
jardines por los cuales pasaba, conside-
rando siempre el aspecto superior de lo 
que fuese digno de admiración. Era la 
delicadeza de una rosa, o el vivo color 
de otra, o el fruncido de los pétalos de 
un clavel, o el suave perfume exhalado 
por ellas. De ese modo, considerando 
las innumerables minucias de la vida 
cotidiana, mantenía su mirada siempre 
puesta en lo alto.

Si la vegetación de los jardines 
asomaba a través de las rejas que los 

cercaban y alguna bonita florecilla se 
inclinaba al alcance de su mano, la mi-
raba con agrado, aspiraba su perfume 
y hacía comentarios con su hijo. Éste 
asentía, pero encontraba mucho más 
hermosa el alma de su madre que la 
propia flor…

En el fondo, en sus comentarios 
minuciosos, coherentes, admirativos, 
Dña. Lucilia se remitía implícitamente 
al divino Creador de aquellas peque-
ñas maravillas.

Última visita a «su» iglesia del 
Sagrado Corazón de Jesús

Hacía ya mucho tiempo que Dña. 
Lucilia no visitaba la iglesia con la cual 
sentía una enorme consonancia, esce-
nario de tantos coloquios con Nuestro 
Señor, y a la cual se refería como «mi» 
iglesia del Sagrado Corazón de Jesús.2 
Un día, el Dr. Plinio le propuso ir a ese 
santuario para rezar todo el tiempo 
que quisiese. Ella aceptó de inmediato 
esa agradable invitación.

La intimidad indeciblemente res-
petuosa de Dña. Lucilia con su divino 
Maestro adquiría un colorido propio 
cuando cruzaba aquel sagrado umbral. 
De hecho, el ambiente sacralmente se-
rio del interior de ese templo es muy 
propicio a la meditación y a la re-
flexión, a lo que contribuye la agrada-

ble proporción entre la altura, la anchu-
ra y la longitud del hermoso edificio.

La luz de sus vitrales difunde ma-
tizados colores que lo llenan de una 
penumbra acogedora. Y hay algo en él 
de balsámico, de un discreto y perfu-
mado aceite que impregna de grave-
dad y de afabilidad todo el ambiente, al 
mismo tiempo que le «susurra» al fiel: 
«Tú ya has sufrido, pero tendrás que 
sufrir todavía más. Sin embargo, aquí 
encontrarás un lenitivo. ¡La vida es 
así! Pero entre las paredes de este edi-
ficio encontrarás ayuda para sufrir». 
Esa iglesia, en efecto, comunica tam-
bién, y armónicamente, esperanzas de 
alivio, de ayuda, y de situaciones que 
justifiquen la cristiana alegría.

De la penumbra emergen imágenes 
de rostro serio y ameno, cuya mirada 
socorre y protege.

En la parte delantera de la nave late-
ral, en el lado de Evangelio, se encuen-
tra la conmovedora imagen del Co-
razón de Jesús: sacral, digna, serena, 
compasiva, pero entristecida, en vista 
de la ingratitud de los hombres.

En la nave lateral opuesta, del lado 
de la Epístola, la blanquísima imagen 
de María, Auxilio de los cristianos  
—triunfante, virginal, pura, leve, bon-
dadosa, también compasiva— parece 
rebosante de la sobrenatural armonía 

A
na

ca
nh

ed
o 

(C
C

 b
y-

sa
 4

.0
)

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esjoaosconamigliocladias/


Mayo 2025      41

interior del alma excelsa de la Virgen 
Madre de Dios.

Así, en esa iglesia, verdadero cofre 
de bendiciones, se diría que la gracia 
es como una llovizna, como una finí-
sima neblina que se difunde, rociando 
las almas…

Una recogida peregrinación

Cuando Dña. Lucilia llegó allí 
acompañada de su hijo, recorrió en 
recogida peregrinación los distintos 
altares, aunque desplazándose con di-
ficultad. Rezó y rezó largamente. Se 
percibía que de vez en cuando pedía 
perdón, pues se golpeaba el pecho con 
discreción. Se detuvo particularmente 
ante la imagen de María Auxiliadora.

Después pasó a la otra nave, hacien-
do una profunda venia ante el sagrario 
del altar mayor, donde estaba el Santísi-
mo Sacramento, pues sus condiciones 
no le permitían arrodillarse, y se quedó 
un largo tiempo a los pies de la imagen 
del Sagrado Corazón de Jesús.

Allí estaba el punto central de la 
vida interior de Dña. Lucilia. Su 
alma anhelaba encontrar en el di-
vino Redentor la culminación de 
su propio afecto, de tal forma 
que si no lo conociese lo busca-
ría. Y habiéndolo encontrado, 
enseguida lo identificaría como 
aquel a quien buscaba.

En las largas meditaciones 
de Dña. Lucilia ante la imagen 
del Sagrado Corazón de Jesús, 
que simboliza todo lo que su-
frió en la Pasión a causa de los 
pecados de los hombres, iba mo-
delando su alma conforme a su di-
vino Maestro.

Terminado su piadoso coloquio con 
Nuestro Señor, Dña. Lucilia se dirigió 
al grupo escultórico situado casi al fi-
nal de la nave lateral izquierda (en el 
lado de la Epístola), que representa el 
encuentro del Niño Jesús en el Templo 
entre los doctores de la ley. Desde hacía 
casi cincuenta años, ante esa imagen 
del divino Infante, solía pedir con in-
sistencia gracias abundantes para que 

su hijo afrontase victoriosamente las 
luchas de perseverancia y santificación, 
así como las pugnas ideológicas contra 
los enemigos de la Iglesia.

Tras saludar con la mirada a otras 
imágenes, a los vitrales que teñían con 
su luz colorida las columnas del lado 
izquierdo y al imponente órgano del 
fondo, Dña. Lucilia, con el alma llena, 
se retiró, apoyada del brazo de su que-
ridísimo hijo.

Fue una visita de despedida y de 
preparación para la eternidad. Cuando 
salieron, el sol estaba emitiendo sus 
últimos rayos dorados. Habían pasado 
horas enteras…

En la atmósfera del 
Sagrado Corazón

En el fondo de la bondad luciliana 
encontramos una identidad de espíritu 

con el Sagrado Corazón de Jesús, que 
le hacía manifestar a los demás la in-
mensidad del amor de Nuestro Señor, 
como si dijese: «Fíjate bien cómo no 
faltan razones para confiar en Él. Pide, 
porque serás atendido; las puertas de 
la misericordia están abiertas para ti».

A imitación del Sagrado Corazón 
de Jesús atravesado por la lanza de 
Longinos, Dña. Lucilia sabía, con 
firme y compasivo afecto, insinuarle 
a un infractor la gravedad de su mala 
conducta. De los labios de la ima-
gen parece salir esta amonestación: 
«¡Mira lo que representa todo pecado! 
¡Lo que hacen los hombres! ¡El mar de 
pecados en el que la humanidad está 
precipitándose! ¿Tú formas parte de la 
cohorte de los que me ofenden?».

Se trataba de una bondad que no 
conducía al relajamiento moral, sino a 
una suma compunción y a una perfec-
ta compenetración. Bondad superior-
mente recta, virtuosa, propia del equi-
librio de un alma católica, apostólica 

y romana.
Doña Lucilia vivía intensa-

mente dentro de esa atmósfera 
del Sagrado Corazón de Jesús, 
traspasado de dolor por los 
pecados de los hombres y lle-
no del deseo de perdonarlos. 
Así como el buen discípulo se 
parece en algo al Maestro, en 
numerosas ocasiones se per-
cibía que ella interiormente 
lamentaba, deploraba, sufría 

y perdonaba, al unísono con el 
Sagrado Corazón de Jesús. 

 Extraído,  
con adaptaciones, de: 

Doña Lucilia. Città del  
Vaticano-Lima: LEV; Heraldos del 

Evangelio, 2013, pp. 605-608.

﻿

1 Una vía pública del barrio de Higienópolis, 
de São Paulo.

﻿2 Santuario del Sagrado Corazón de Jesús, si-
tuado en el barrio de los Campos Elíseos.

Doña Lucilia unos años antes de su 
muerte. En la página anterior, Santuario 

del Sagrado Corazón de Jesús, São Paulo

Reproducción

Ella vivía en la atmósfera del 
Sagrado Corazón de Jesús, 
traspasado de dolor por los  

pecados de los hombres y lleno  
de deseo de perdonarlos

Sumario  Sumario



C
Retiros espirituales

42      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Heraldos en el mundo  U

MéxicoMéxico

Río de Janeiro Río de Janeiro Belo Horizonte Belo Horizonte 

ooperadores de los Heraldos del Evangelio y fa-
milias amigas aprovecharon el puente de Carnaval 

para participar en distintos retiros espirituales promo-
vidos por la institución y, así, prepararse mejor para la 
Pascua. Eucaristías, charlas, períodos de meditación y 
una amena convivencia fraterna marcaron esos días.

Las actividades se desarrollaron en Tocancipá (Co-
lombia), Buenos Aires y Ciudad de México, así como en 
las ciudades brasileñas de Mairiporã (São Paulo), Río 
de Janeiro y Campos dos Goytacazes (Río de Janeiro); 
Maringá y Piraquara (Paraná); Belo Horizonte, Juiz de 
Fora y Montes Claros (Minas Gerais).

A
lc

id
io

 M
ira

nd
a

MairiporãMairiporã

PiraquaraPiraquara

PiraquaraPiraquara

ColombiaColombia

W
ill

ia
n 

D
ro

bo
t

R
on

ny
 F

is
he

r
W

ill
ia

n 
D

ro
bo

t

P
ao

la
 d

e 
A

ra
új

o

P
au

lo
 Y

an
g

Pablo Vela

Campos dos GoytacazesCampos dos Goytacazes ArgentinaArgentina MaringáMaringá M
ar

ía
 F

er
na

nd
a 

A
gu

ia
r

Je
ss

e 
A

rc
e

Lu
ca

s 
C

al
da

s

Sumario  Sumario



Mayo 2025      43

P
au

lo
 Y

an
g

Belo HorizonteBelo Horizonte

Campos dos GoytacazesCampos dos Goytacazes

Montes ClarosMontes Claros

Juiz de ForaJuiz de Fora

MaringáMaringáColombiaColombia

MairiporãMairiporã MéxicoMéxico

PiraquaraPiraquara

ArgentinaArgentina

ColombiaColombia

Juiz de ForaJuiz de Fora

R
on

ny
 F

is
he

r
W

ill
ia

n 
D

ro
bo

t
P

ab
lo

 V
el

a

M
ar

ia
 F

er
na

nd
a 

A
gu

ia
r

Ta
tia

ne
 d

e 
O

liv
ei

ra
Lu

ca
s 

C
al

da
s

Je
ss

e 
A

rc
e

D
an

ie
le

 F
io

rin
do

D
an

ie
le

 F
io

rin
do

Je
ss

e 
A

rc
e

Alcidio Miranda

Sumario  Sumario



44      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

Consagración a la Virgen – En los meses de febrero y marzo, nuevos participantes del curso ofrecido por la 
plataforma de formación de los Heraldos del Evangelio realizaron su consagración como esclavos del amor a 
Jesús, por las manos de María, según el método de San Luis Grignion de Montfort. Las ceremonias tuvieron lugar 
en la capilla de la Ascensión del Señor de Pachuca (foto 1) y en la parroquia de San José de Aguascalientes, en 
México, así como en la Iglesia de Nuestra Señora de Guadalupe de Montreal, Canadá (foto 3), y en la parroquia de 
Santo Domingo de Guzmán de Santiago, Chile (foto 2).

Solemnidad de San José – En vísperas de esta gran solemnidad, los Heraldos del Evangelio participaron en la 
procesión y misa en honor al Santo Patriarca en la catedral metropolitana de San José de Costa Rica (fotos 1 a 3). El 
mismo día 19 de marzo, centenares de fieles pudieron consagrarse al esposo virginal de María en San Salvador y en 
las ciudades brasileñas de Ponta Grossa (foto 4), Piraquara (foto 5) y Belo Horizonte (foto 6).

Reproducción

Fa
bi

o 
B

at
is

ta
Fr

an
ço

is
 B

ou
la

y

R
on

ny
 F

is
ch

er
R

ic
ar

do
 S

ch
en

ei
de

r

W
ill

ia
n 

D
ro

bo
t

Fo
to

s:
 J

oa
na

 C
ha

ve
s

1 3

4 5 6

2

1 2 3

Sumario  Sumario



Mayo 2025      45

Fo
to

s:
 L

uc
as

 C
al

da
s

Brasil – El día 8 de marzo, más de quinientos devotos de la Santísima Virgen se reunieron en la casa de los 
Heraldos del Evangelio de Campos dos Goytacazes (Río de Janeiro) para participar de una «Tarde con María», que 
contó con la presencia del P. Ricardo José Basso, EP.

Fo
to

s:
 R

en
é 

G
ar

cí
a

Estados Unidos – En marzo, devotos de la Santísima Virgen de la ciudad de Key Biscayne (Florida), se 
congregaron en la iglesia de Santa Inés para rendirle homenaje, que comenzó con la solemne coronación de la 
imagen peregrina del Inmaculado Corazón de María.

Fo
to

s:
 X

av
ie

r 
Ja

co
b

Paraguay – Fieles de la catedral metropolitana de Concepción (fotos 1 y 2) y de la parroquia de Nuestra Señora de 
Fátima, de la ciudad de Pedro Juan Caballero (foto 3), acudieron al encuentro de la Santísima Virgen para participar 
de las benditas «Tardes con María», los días 8 y 9 de marzo, ocasión en la que, además de la coronación de la imagen 
peregrina del Inmaculado Corazón de María y de la celebración de la santa misa, muchos pudieron consagrarse a Ella.

1 32

Sumario  Sumario



Como la palmera,  
¡florecerán!

õ Hna. María Cecilia Lins Brandão Veas

C

46      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Espiritualidad católica  U

Las palmeras llenan huertos, calles, plazas y parques; engalanan 
jardines, adornan casas, pueblan florestas… Para el ojo común, 
no son más que plantas sin belleza. Sin embargo, nos ofrecen 
profundas lecciones de vida espiritual.

omo una fortaleza, se yergue 
frondosa la palmera, desafian-
do cielos, vientos y tormentas. 

Nada parece detenerla en su ascen-
sión, ningún factor natural puede de-
rribarla fácilmente. Símbolo del triun-
fo, de la prodigalidad, del alma recta, 
constante, humilde, fuerte y vigilante, 
es un verdadero monumento, levanta-
do no por el ingenio humano, sino por 
el divino Artífice.

A diferencia de otros árboles, su 
tronco se alza indiviso, generalmente 
erecto y liso, rematado por hojas cuya 
inclinación recuerda a los chorros de 
agua de una fuente que se precipitan 
generosamente hacia abajo. Es sen-
cilla, sin adornos, salvo las cicatrices 
que las hojas viejas dejan en su estípi-
te, como bonitos anillos que la ador-
nan. La palmera se presenta así como 
una dama noble, esbelta, pura y gra-
ciosa. Se trata de una auténtica prin-
cesa coronada. Su numerosa familia 
y sus excepcionales propiedades dan 
lugar a algunas reflexiones.

«Hic victor meruit palmam»

Desde tiempos inmemoriales, las 
palmeras crecían en abundancia en 
las regiones fértiles de Mesopotamia, 

ofreciendo los deliciosos y famosos 
dátiles de Oriente, que se convirtieron 
en uno de los productos básicos de su 
agricultura, gastronomía y comercio. 
Tales palmeras también se desarrolla-
ron en Egipto, en la llanura costera de 
Palestina y en el valle del Jordán. Las 
distintas culturas de la Antigüedad las 
adoptaron como símbolos de verdades 
trascendentes: la fertilidad, la paz, el 
éxito, el Paraíso, la vida eterna.

En la tradición romana, los gladia-
dores, atletas y guerreros victoriosos 
eran condecorados con laureles y ra-
mas de palma. Poco a poco, la icono-
grafía clásica eligió la palmera como 
símbolo del triunfo, apareciendo fre-
cuentemente estampada en lámparas 
de arcilla, blasones, banderas, sellos, 
alegorías, tumbas o medallas.

El papa San Dámaso, por ejemplo, 
elogió a los mártires Proto y Jacinto 
con las siguientes palabras: Hic vic-
tor meruit palmam prior ille coronam 
—He aquí al vencedor que mereció la 
palma antes que la corona.1 En efecto, 
los mártires son primero campeones en 
la lucha contra la carne y las potestades 
de este mundo, para luego merecer de 
Cristo la recompensa y reinar con Él 
eternamente. Así, su numeroso ejército 

empezó a ser representado sosteniendo 
una rama de palma en sus manos, de 
ahí la denominación que se ha manteni-
do en la Iglesia desde tiempos remotos: 
«Ha alcanzado la palma del martirio».

Del bautismo al Domingo de Ramos

El simbolismo de la palmera va más 
allá de las casualidades y tradiciones 
cuando es considerada a la luz de la 
criatura más sublime, Nuestro Señor 
Jesucristo, el Hombre-Dios. Curiosa-
mente, marcó dos episodios relevantes 
en la vida del Redentor.

Con lujo de detalles, Ana Catalina 
Emmerick2 describe la escena en la que 
tuvo lugar el bautismo de Jesús. En el 
momento de descender al río Jordán, 
se agarró con su mano izquierda a una 
esbelta palmera cargada de frutos que 
se encontraba en la orilla, mientras su 
mano derecha permanecía apoyada so-
bre su sacratísimo pecho. Fue entonces 
cuando el Cordero Inocente e Inmacu-
lado venció la culpa del viejo Adán, su-
mergiéndola en las aguas bautismales.

La victoria definitiva sobre el de-
monio, autor del pecado, la consuma-
ría en la cruz. Antes de ser entregado 
a la muerte, Jesús entró en Jerusalén, 
donde fue aclamado por una numerosa 

lif
ef

or
st

oc
k 

/ F
re

ep
ik G

us
ta

vo
 K

ra
lj

Sumario  Sumario



Mayo 2025      47

multitud; unos alfombraban el camino 
con sus mantos, otros cortaban ramas 
de palma y las extendían por la calza-
da (cf. Mt 21, 8-11). A pesar del abismo 
de humillación al que pronto se vería 
sometido, el Redentor quiso marcar el 
comienzo de su Pasión con un tono de 
triunfo, para garantizarles a sus discí-
pulos la certeza de la Resurrección.

El Señor es, pues, el victor Rex con-
tra el demonio, el pecado y la muerte. 
Por eso los fieles cantan al unísono 
con la Iglesia, en la secuencia de la 
misa de Pascua: «Muerto el que es la 
Vida, triunfante se levanta». Y el Bea-
to Fra Angélico deslizó hábilmente su 
pincel sobre el lienzo, representando a 
Cristo resucitado portando la bandera 
y la rama de la victoria.

Una profunda lección de constancia

Por otro lado, la palmera parece una 
planta calculada para aguantar tormen-
tas. Su follaje disperso no retiene el agua 
de lluvia y permite el paso del viento, lo 
que la hace ligera y resistente al mismo 
tiempo. De ahí que San Francisco de 
Sales3 viera en la constancia una de las 
propiedades de esa planta: no se rinde, 
no cae ni se abate, por muy grande que 
sea la carga que se le ponga; su tronco 
no se arrastra por el suelo, sino que se 
eleva sin miedo, atraído por las altu-
ras. E incluso azotadas por el viento 
—reflexionaba una vez el Prof. Plinio 
Corrêa de Oliveira— las palmeras no 
pierden su altiva apariencia: «Se incli-
nan con elegancia, como una gran dama 
haría una reverencia. Ofrecen resisten-
cia al viento, como diciendo: “¿Quieres 
derribarme? ¡Me volveré más grácil!”».4

Sorprendentemente, sus raíces no 
son profundas, sino que se extienden 
en rayos a su alrededor. Es como si de 
la tierra sólo buscara un apoyo para su-
bir a las altas regiones, enseñando a los 
hombres que en este mundo no hay mo-
rada permanente; caminan como hués-
pedes y peregrinos lejos del Señor, ha-
cia la patria celestial (cf. Heb 11, 13.16), 
recompensa que espera a quienes se 
mantengan fieles hasta el final: «Con 

vuestra perseverancia salvaréis vues-
tras almas» (Lc 21, 19).

Constancia, he aquí una virtud 
practicada en grado sumo por Ma-
ría Santísima. La piedad católica 
la honra como «la palma de la 
paciencia» o la «palma cons-
tante», en el oficio parvo de la 
Inmaculada Concepción. A 
Ella, más que a cualquier otra 
criatura, cabe el elogio del libro 
sagrado: «Crecí como palmera 
de Engadí» (Eclo 24, 18). San 
Juan Eudes5 explica que tales ala-
banzas designan la fortaleza y la 
paciencia que la Virgen demostró al 
ser sacudida por los vientos de las tri-
bulaciones, así como las notables vic-
torias que obtuvo contra los enemigos 
de nuestra salvación.

Como guerreros del Altísimo

Las ramas de la palmera brotan des-
de su interior como lanzas que, con el 
tiempo, florecen en miles de pequeñas 
espadas…, ¡he ahí su follaje! La planta 
«demuestra su valor en que sus hojas 
son como espadas».6 De hecho, en un 
vasto reino como el de las palmáceas, 
no podía faltar la representación de la 
guerra. La palmera imperial, en parti-
cular, tiene una grandeza bélica, y de 
su figura hay quien tejiera un casi for-
zoso elogio: «En una belleza esplén-
dida que aterra, / pasas desatando un 
aire de guerra».7

Hay palmeras que se asemejan a 
guerreros siempre en su puesto de 
guardia, vigilantes contra el adversa-
rio, con la espada desenvainada, en la 
inalterable posición de presentar armas 
a su Creador, el Señor Dios de los ejér-
citos. Paradójicamente, estas mismas 
ramas se inclinan con encanto, combi-
nando combatividad con amabilidad, 
radicalidad con compasión.

Es un símbolo de la grandeza que 
debe caracterizar al alma virtuosa, ya 
sea de un prelado, un rey, un padre de 
familia o un religioso, pues la alta digni-
dad que su estado les confiere, lejos de 
repeler al pequeño, como que lo invita: 

«¡Ven a habitar también en estas alturas! 
Aquí el aire es más puro, la vista más 
completa y magnífica. Una vez fui igual 
que tú; sube a lo alto, ven y sé igual o su-
perior a mí. ¡Alabemos juntos a Dios!».

Con esa grandeza mimosa la Divi-
na Providencia adorna a sus criaturas.

Fructificando bajo el 
velo de la humildad

«Aunque la palmera sea la princesa 
de los árboles, es, sin embargo, la más 
humilde, lo cual lo demuestra al es-
conder sus flores»8 en grandes envol-
turas, llamadas espatas. Este elemento 
constituye una interesante estrategia: 
conserva los frutos protegidos de la in-
temperie, exponiéndolos sólo cuando 
están maduros.

De igual modo, «solamente la hu-
mildad sabe con sencillez hacer en pú-
blico lo que debe aparecer y en secreto 
lo que debe permanecer oculto».9 Quien 
es verdaderamente humilde reconoce 
sus propios talentos, los dones naturales 

Detalle de «La Resurrección de Cristo», 
de Fra Angelico - Museo de San Marcos, 
Florencia (Italia). En la página anterior, 

destacada, una palmera imperial

Imagen del alma recta, constante, 
humilde, fuerte y vigilante, la palmera 

es un monumento levantado por el 
divino Artífice y símbolo de su triunfo

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



48      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

﻿1 Josi, Enrico. «Palma». In: Pas-
chini, Pio (Dir.). Enciclope-
dia Cattolica. Firenze: Sansoni, 
1952, t. ix, p. 650.

﻿2 Beata Ana Catalina Emme-
rick. Visiones y revelacio-
nes completas. Buenos Aires: 
Guadalupe, 1952, t. ii, pp. 408, 
412-413.

﻿3 Cf. San Francisco de Sales. 
«Les vrays Entretiens spiri-
tuels». In : Œuvres. Annecy: 
J. Niérat, 1894, p. 365.

﻿4 Corrêa de Oliveira, Pli-
nio. Conferencia. São Paulo, 
12/10/1990.

﻿5 Cf. San Juan Eudes. «L’enfan-
ce admirable de la Très Sain-

te Mère de Dieu». In: Œuvres 
Complètes. Vannes: Lafolye 
Frères, 1907, t. v, p. 165.

﻿6 San Francisco de Sales, 
op. cit., p. 365.

﻿7 Bilac, Olavo. «Palmeira im-
perial». In: Obra reunida. 
São Paulo: Nova Aguilar, 1996, 
p. 279.

﻿8 San Francisco de Sales, 
op. cit., p. 358.

﻿9 Tissot, Joseph. La vida inte-
rior. 19.ª ed. Barcelona: Herder, 
2003, pp. 425-426.

﻿10 San Francisco de Sales, 
op. cit., p. 359.

y sobrenaturales recibidos, pero no se 
jacta esperando ser visto y alabado por 
los hombres; sabe que no posee nada 
que no haya recibido (cf. 1 Cor 4, 7).

«La palmera no deja ver sus flores 
hasta que el calor vehemente del sol 
hace que se abran sus vainas, fundas 
o bolsas en donde están encerradas; 
después de lo cual muestra de repente 
su fruto. Lo mismo hace el alma justa; 
pues conserva sus flores, es decir, sus 
virtudes, escondidas bajo el velo de la 
santísima humildad, hasta la muerte, 
en que el Señor las hace brotar y las 
deja aparecer al exterior, porque sus 
frutos no deben tardar en aparecer».10

Es interesante señalar que las pal-
meras fertilizan allí donde son planta-
das, adaptándose fácilmente al clima y 
al suelo. Llenan el globo terrestre con 
una admirable multiplicidad de más de 

dos mil seiscientas especies. Es una de 
las plantas más valiosas para el hom-
bre, ya que de ellas se puede aprove-
char casi todo: raíces, tronco, palmito, 
hojas, racimos fructíferos…

Recordemos, por ejemplo, la nutri-
tiva y terapéutica agua de coco, utili-
zada por la medicina popular con pro-
bada eficacia, y la pulpa, con la que se 
elaboran dulces, helados, cremas, ge-
latinas, zumos, vinos, licores… Otras 
palmeras son valiosas por las semillas 
de sus frutos, de las que se extraen 
aceites ricos en vitaminas y útiles in-
cluso para la industria. Las hojas son 
usadas para cubrir las casas; las fibras, 
en el arte de tejer sombreros, bolsos, 
cestas, cuerdas, redes, en fin, una in-
finidad de artefactos. De su madera, 
ligera y fácil de trabajar, se fabrican 
miles de objetos y utensilios.

Florecerán y se multiplicarán 
como la palmera

Parece muy apropiado que en el 
formulario de la misa del Común de 
los Santos una de las opciones para la 
antífona de entrada esté tomada del 
salmo: «El justo crecerá como una 
palmera, […] plantado en la casa del 
Señor, crecerá en los atrios de nuestro 
Dios; en la vejez seguirá dando fruto y 
estará lozano y frondoso» (91, 13-15).

¿Qué sería de la humanidad sin la 
existencia de los santos, que la ele-
van? Hubo un tiempo en que no se 
encontraba rincón alguno despojado 
de la unción de un hombre probo o de 
una dama virtuosa; llenaban claus-
tros, presbiterios, castillos y palacios, 
casas, ciudades, países.

Ahora bien, los santos no sólo 
marcaron las páginas de una pasada 
y remota historia. Surgirán con tan-
to mayor esplendor cuanto más ne-
cesitado esté el mundo; y tal vez, en 
alabanza de los que vendrán en los 
últimos tiempos, un poeta del futuro 
podría cantar: «Florecieron y se mul-
tiplicaron los justos por todo el orbe 
de la tierra; rebasaron con mucho el 
número de las palmeras, y en todas 
sus propiedades las superaron».

Entonces se cumplirá el anuncio de 
San Juan Evangelista recogido en el 
Apocalipsis: «Vi una muchedumbre 
inmensa, que nadie podría contar, 
de todas las naciones, razas, pueblos 
y lenguas, de pie delante del trono y 
delante del Cordero, vestidos con ves-
tiduras blancas y con palmas en sus 
manos» (7, 9). Llevarán la rama de la 
victoria y serán ellos mismos el trofeo 
del Dios victorioso. 

Detalle de «La adoración del Cordero Místico», de Hubert van Eyck -  
Catedral de San Bavón, Gante (Bélgica)

Los justos florecerán y se multiplicarán sobre la tierra, llevarán la rama  
de la victoria y serán ellos mismos el trofeo del Dios victorioso

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



C

E

… que las «Misas gregorianas» son celebradas por los difuntos?

… que el blasón de Portugal fue entregado por Jesucristo?

Mayo 2025      49

u  ¿Sabías…  U

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

uando muere un ser querido, a 
menudo oímos el comentario: «Al 

menos ya no sufrirá…». Sin embar-
go, esta expresión denota una visión 
incompleta de las realidades sobrena-
turales. ¿No es cierto que el fallecido 
puede estar sufriendo dolores incom-
parablemente mayores en el Purgato-
rio y necesitar nuestra ayuda?

Como madre extremosa, la San-
ta Iglesia siempre ha recomendado a 
sus hijos que apliquen los frutos de la 
santa misa por los difuntos. Así pues, 
desde tiempos remotos, los fieles han 
solicitado la celebración de eucaristías 
en sufragio de las almas de los falle-
cidos, a fin de acelerar su liberación 
de las llamas purificadoras. Esta cos-
tumbre se intensificó después de un 
suceso ocurrido con el papa San Gre-
gorio Magno (cf. Diálogos. L. iv, c. 57, 
n.os 8-17) en el siglo vi, que dio origen a 
una práctica peculiar en la Iglesia, que 
perdura hasta nuestros días.

Un monje llamado Justo, viendo 
que se acercaba el final de sus días, 
le confió a su hermano, el médico que 
le asistía, que tenía tres monedas de 

oro entre sus pertenencias, algo ab-
solutamente prohibido por la regla. 
Al enterarse, San Gregorio mandó 
que reprendieran severamente al mo-

ribundo, para que se arrepintiera, y 
determinó, como reparación pública 
y para edificación de toda la comu-
nidad, que su cuerpo no fuera ente-
rrado en el cementerio del monaste-
rio. Además, sobre su tumba debían 
ser pronunciadas las palabras de San 
Pedro: «¡Vaya tu dinero contigo a la 
perdición!» (Hch 8, 20).

Treinta días después de la muerte de 
Justo, San Gregorio tuvo compasión 
del difunto y, pensando con gran dolor 
en los suplicios que podría estar su-
friendo, le ordenó al prior del monaste-
rio que celebrara diariamente el santo 
sacrificio por el eterno descanso del 
incumplidor. Al cabo de un mes, Justo 
se le apareció a su hermano y le reveló 
que había sido liberado del Purgatorio 
gracias a la «Hostia salvadora».

La confianza en la eficacia del san-
to sacrificio dio origen a la tradición 
de celebrar treinta misas consecutivas 
por una persona fallecida. Aunque es-
tas misas no tengan actualmente un 
formulario propio, la costumbre conti-
núa hasta hoy con el nombre de Misas 
gregorianas. 

ra la noche del 24 de julio de 1139. 
Alfonso Henriques, que sería el 

primer rey de Portugal, tenía frente a su 
campamento a cinco monarcas moros 
con sus respectivos ejércitos. Mientras 
suplicaba la ayuda divina, una fuerte luz 

le deslumbró los ojos y pudo ver la figu-
ra de Jesús crucificado.

El «Fundador y Destructor de Impe-
rios» —como Cristo se llamó en la vi-
sión— se le apareció para anunciarle la 
victoria, no sólo en aquella batalla, sino 
también en todas las demás que el prín-
cipe libraría. Más aún: venía a fundar 
un reino que predicaría su Nombre en 
regiones lejanas. Y a fin de marcar para 
siempre a la nueva nación, el Redentor 
añadió: «Comprarás tus armas por el 
precio con que compré al género hu-
mano, por aquel que fui comprado a los 
judíos, y este reino será santificado».

Habiendo obtenido la imposible 
victoria sobre sus enemigos, Alfonso 

Henriques diseñó el escudo de armas 
de su pueblo según las órdenes del Se-
ñor: cinco escusones de azur puestos 
en cruz —en memoria de las cinco 
llagas de Cristo y de los cinco reyes 
moros derrotados—, conteniendo 
cada uno cinco bezantes de plata que, 
sumándolo todo, recuerdan las treinta 
monedas de plata con las que Judas 
vendió a Jesús.

Y así se perpetúa el símbolo de Por-
tugal, tan bien descrito por Camões en 
Os Lusíadas: «Vedle en vuestro escu-
do, que presente / os muestra la victo-
ria ya pasada, / en la que os lo dio por 
armas, y dejó / las que Él tomó para sí 
en la cruz» (Canto I, 7). 

El Purgatorio - Santuario de Nuestra  
Señora de La Salette (Francia)

Escudo de armas de Portugal

Sumario  Sumario



Moral…, ¿manipulada?

õ P. Louis Goyard, EP

E

50      HHeerraldos delaldos del  EEvangeliovangelio

u Tendencias y mentalidades  U

Comportamientos corrientes, a los que a menudo no 
les damos la más mínima importancia, pueden influir 
profundamente en la formación de nuestra mentalidad…

n el mundo de ayer, nos acos-
tumbramos al hecho de que 
los ordenadores lograron 

imitar paulatinamente todo lo que po-
seemos: copiaron nuestra lógica, ga-
naron más memoria, multiplicaron su 
capacidad de procesamiento en lugar 
de nuestra inteligencia; adquirieron 
cámaras en lugar de ojos, micrófonos 
en lugar de oídos, altavoces en lugar de 
boca… Podría decirse que el hombre 
ha servido de modelo para muchos in-
ventos técnicos y que, a su vez, los téc-
nicos también han buscado reproducir 
mediante la informática casi todas las 
actividades humanas.

Poco a poco, la informática, que ini-
cialmente había sido un lujo esotérico 
y carísimo, reservado a unos cuantos, 
se transformó en algo importante, lue-
go corriente y, finalmente, inseparable 
del proceder humano. Hoy ya no hace-
mos nada sin ella y quizá ni siquiera 
sepamos vivir sin ella; se ha converti-
do en una prolongación de nuestro ser.

Llamado, al principio, «animal 
racional», el hombre ha sido conside-
rado sucesivamente un «animal polí-
tico», un «animal libre»… y ahora es 
un «animal digital». Queda por ver si 
todavía sigue siendo un animal. En 
efecto, en esta «evolución» se ha pro-
ducido una inversión.

A diferencia de lo que sucedía en 
épocas antiguas, ya no somos noso-

tros, como sociedad, quienes gestio-
namos la tecnología. Durante algún 
tiempo, esa gestión estuvo en manos 
de una «élite» de lunáticos que se co-
municaban en un lenguaje que sólo 
ellos entendían. Sin embargo, actual-
mente nos encontramos a las puertas 
de que la tecnología, por medio de la 
inteligencia artificial, adquiera su de-
sarrollo por sus propias «manos».

Mientras esto ocurre, nuestra psico-
logía, un tanto obligatoriamente, aun-
que a veces todavía insensiblemente, 
se va amoldando a la influencia que el 
universo digital ejerce sobre nosotros. 
Hasta tal punto nos condiciona —no 
sólo en nuestras acciones, sino incluso 
en los misteriosos mecanismos de la 
psicología que rigen nuestra forma de 
juzgar o reaccionar, es decir, nuestra 
mentalidad— que el mundo real em-
pieza a resentirse.

Consideremos un punto, a modo de 
ejemplo…

Siempre que cometemos un error 
en el ordenador, instintivamente pro-
bamos arreglarlo presionando Ctrl + Z 
(o Comando + Z), ¿verdad?

¿Hemos borrado accidentalmente 
un párrafo de nuestro trabajo? Ctrl + Z.

¿Sin querer estropeamos la imagen 
que estábamos retocando? Ctrl + Z.

¿Invertimos la posición, alteramos 
el formato, cambiamos el color?… 
Ctrl + Z.

¿Chocó la taza del café contra el 
ratón o en el panel táctil y ocurrió un 
desastre? Ctrl + Z.

¿Pulsamos una tecla, ni siquiera sa-
bemos cuál, y simplemente queremos 
«deshacer» lo que hicimos, sin impor-
tarnos cómo? Ctrl + Z.

A menudo el Ctrl + Z es nuestra 
salvación. Siempre funciona. Nunca 
—o casi nunca— hacemos algo que 
no pueda deshacerse con ese simple 
toque. Parece una máquina del tiempo, 
que nos permite volver a la seguridad 
del pasado, como si nunca hubiéramos 
tropezado con el susto del presente. 
Ctrl + Z es mágico; es casi un dios.

Sólo tiene un inconveniente: como 
tantas otras cosas, esas teclas prodi-
giosas actúan sobre nuestra psicología. 
La repetición tiende a crear hábitos. 
Por otro lado, cuando nuestro cere-
bro encuentra una solución, tiende a 
aplicarla a otros ámbitos, por analo-
gía. Hábitos y analogías, combinados, 
acaban dando cierta connotación de 
absoluto, incluso inconscientemente, a 
algunas soluciones muy utilizadas.

Y aquí tenemos problemas. En 
nuestra vida real —vivida en carne, 
hueso y alma— no hay máquina del 
tiempo ni Ctrl + Z. Nuestras actos son 
irremediables, definitivos. Un jarrón 
roto se puede pegar, la leche derra-
mada se puede reponer, un insulto se 
puede perdonar y reparar; pero el he-

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eslouisgoyard/


cho concreto no puede deshacerse ni 
anularse.

A pesar de ello, el uso indiscrimi-
nado de los medios digitales parece es-
tar creando una «generación Ctrl + Z»: 
personas con una mentalidad defor-
mada, cada vez más irresponsables. Se 
exponen a riesgos absurdos —como 
tomarse peligrosísimas selfis en luga-
res imposibles—, no miden las conse-
cuencias de sus actos, adoptan actitu-
des aberrantes, casi como si no tuvie-
ran instinto de conservación. Gastan, 
roban, matan, se portan mal… y luego 
se llevan un susto tremendo cuando se 
encuentran ante las sanciones de la ley.

Y eso fue la inversión que ha habi-
do: primero modelamos la tecnología, 
pero ahora estamos siendo modelados 
por ella.

Ahora bien, así como el Ctrl + Z no 
existe en la vida real, menos aún existe 

en la vida moral. Podemos, sin duda, 
esforzarnos por volver atrás en un mal 
camino emprendido, incluso pode-
mos superar por completo los efectos 
deletéreos de ese error; no obstante, 
nunca cambiaremos la historia, que 
ha registrado aquella desviación que 
hubiéramos querido evitar. El propio 
sacramento de la confesión perdona la 
culpa del pecado, pero no torna al acto 

«no ocurrido»: si he matado a alguien, 
éste no volverá a la vida.

Así pues, el pecado existe, la virtud, 
también; ambos están a nuestro alcan-
ce, pero la decisión es sólo una, y puede 
ser equivocada. Cada decisión, como 
cada acto de libre voluntad, será juz-
gada por Dios, que premiará la virtud 
y castigará el vicio. Y ante el augusto 
juicio del Altísimo, no hay Ctrl + Z. 

D
C

 S
tu

di
o 

/ F
re

ep
ik

Fr
ee

pi
k

Sumario  Sumario



E
Canal eficaz de la acción del Espíritu Santo

Fr
an

ci
sc

o 
Le

ca
ro

s

n el episodio de la Visitación, podemos 
contemplar a la Santísima Virgen desde 

un ángulo poco conocido y amado, aunque de 
capital importancia para comprender la mi-
sión de nuestra Reina celestial: en cuanto Es-
posa mística del Espíritu Santo. Bajo este tí-
tulo, Nuestra Señora brillará en los siglos fu-
turos por su capacidad de cambiar las almas 
con una eficacia superior a toda expectativa.

En el encuentro con Santa Isabel, se desco-
rre el velo en cuanto al papel de María en la 
santificación de la Iglesia, al ser Ella como 
un solo espíritu con el divino Consolador, en 
virtud del vínculo esponsalicio de naturaleza 
mística que se estableció entre ambos a par-
tir de la Anunciación.

Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

La Visitación - Catedral de La Visitación - Catedral de 
Chartres (Francia)Chartres (Francia)


	_Hlk192611694
	_Hlk193498353
	m_7105232980597873535__ftnref3
	_Hlk190427516
	_Hlk190428019
	_Hlk195783396
	_Hlk193029723
	_Hlk187070472

