


H
abiéndose destacado como líder universitario católico en su 
juventud, período en que ya había consagrado enteramente su 
vida a la Santísima Virgen, João Scognamiglio Clá Dias orga-
nizó el Curso de Formación Santo Tomás de Aquino, que más 
tarde daría origen al Instituto Filosófico Aristotélico-Tomista 

y al Instituto Teológico Santo Tomás de Aquino, afiliados a la Universidad 
Pontificia Salesiana – Salesianum, de Roma, y  a la Universidad Pontificia 
Bolivariana, de Medellín (Colombia), respectivamente.

Profundizó sus estudios teológicos con renombrados catedráticos de la 
Universidad de Salamanca, como el P. Marcelino Cabreros de Anta, CMF, 
y grandes maestros de la Orden de Predicadores, de entre los cuales se des-
tacan el P. Arturo Alonso Lobo, el P. Esteban Gómez, el P. Victorino Rodrí-
guez y Rodríguez y el P. Antonio Royo Marín. De algunos de ellos publicó 
breves biografías en inglés y en español, como gratitud por su sincera amis-
tad y por la formación recibida.

En el desarrollo de su currículo académico obtuvo titulaciones de varias 
universidades: diplomatura en Teología por el Centro Universitario Ítalo 
Brasileño, de São Paulo; licenciatura en Humanidades por la Pontificia Uni-
versidad Católica Madre y Maestra, de República Dominicana; maestría en 
Psicología por la Universidad Católica de Colombia; doctorado en Derecho 
Canónico por la Pontificia Universidad de Santo Tomás de Aquino – Ange-
licum, de Roma; doctorado en Teología por la Universidad Pontificia Boli-
variana.

Además, fundó esta revista mensual Heraldos del Evangelio, publicada 
en portugués, español, inglés e italiano, con una tirada de cientos de miles de 
ejemplares, así como la revista científica Lumen Veritatis, habiendo colabo-
rado asiduamente en ambas.

Obras publicadas por Mons. João
1.  Organizador de Reflexões e 

exemplos de Santos, oportunos 
para nossos dias (1984).

2.  Fr. Santiago Ramírez, OP. A 
Champion of the Angelic Doctor 
Advances His Work (1984).

3.  Fr. Cabreros de Anta, CMF. A 
Firm Pillar of Canon Law in 
Our Century (1986).

4.  Cardinal Stickler. Salesian, Eru-
dite and Librarian of the Holy 
Catholic Church (1987).

5.  Antonio Royo Marín, OP. A 
Master on the Spiritual Life, a 
Brilliant Preacher and a Famous 
Writer (1987).

6.  Organizador de Como ruiu a 
Cristandade medieval? Huma-

nismo, Renascença e protestan-
tismo (1992).

  7.  Mãe do Bom Conselho 
(1992-2016).

  8.  Organizador de Despreocupa-
dos… rumo à guilhotina. A au-
todemolição do Ancien Régime 
(1993).

  9.  Victorino Rodríguez y Rodrí-
guez, OP. A Star of Thomism 
Shines on Catholic Culture 
Amid the Store of the Contem-
porary Crisis (1995).

10.  Dona Lucilia (1995-2013).
11.  Pequeno Ofício da 

Imaculada Conceição co-
mentado (1997‑2010), en dos 
volúmenes.



Dotado de un admirable don de oratoria, demostró siempre gran celo en la 
propagación de las verdades de la fe, infundiendo valentía en la práctica de 
la virtud y certeza en la victoria de la Santa Iglesia Católica. Por ello, en una 
proficua actividad intelectual y pastoral, que ejerció desde los comienzos de 
su vocación hasta sus últimos días, destacó su faceta de escritor, siendo autor 
de casi treinta obras publicadas, algunas de ellas con una tirada superior a los 
dos millones de ejemplares y muchas traducidas a otros idiomas.

Fue condecorado en varios países por su actividad evangelizadora, cul-
tural, científica e incluso militar. En el ámbito de las armas, recibió la Me-
dalla Mariscal Hermes, entregada por el 2.º Batallón de Policía del Ejército 
Brasileño, y el Diploma Amigo del Regimiento Raposo Tavares, entregado 
por el 4.º Batallón de Infantería Ligera – Cuartel Quitaúna, ambos de parte 
del Ministerio de Defensa. Instituciones civiles también lo galardonaron con 
la Placa de Reconocimiento y el Collar de Honor al Mérito, otorgados por 
la Asamblea Legislativa del estado de São Paulo, con la Medalla Anchieta, 
la mayor honra de la Cámara Municipal de São Paulo, y con la Medalla Ti-
radentes, la mención más alta de la Asamblea Legislativa del estado de Río 
de Janeiro. Entre las distinciones académicas se encuentran la elevación a 
miembro de la Sociedad Internacional Tomás de Aquino, de España, y de la 
Academia Mexicana de Ciencias, así como el Premio PROIN y el título de 
doctor honoris causa, otorgado por el Centro Universitario Ítalo Brasileño.

En el terreno eclesiástico, fue elegido miembro efectivo de la Pontificia 
Academia de la Inmaculada, de la Ciudad Eterna, y de la Academia Marial 
de Aparecida, de Brasil. Benedicto XVI lo nombró canónigo honorario de la 
basílica papal de Santa María la Mayor, de Roma, y protonotario apostólico, 
además de conferirle la medalla Pro Ecclesia et Pontifice, en reconocimien-
to a su labor en pro de la Santa Iglesia Católica.

Obras publicadas por Mons. João
12.  Fátima, aurora do terceiro 

milênio (1998-2007).
13.  Rosário, escudo e força dos 

católicos (1999).
14.  Jacinta e Francisco, prediletos 

de Maria (2000).
15.  Orações do dia a dia (2001).
16.  Sagrado Coração de Jesus, te-

souro de bondade e amor (2002). 
17.  Via-Sacra (2002).
18.  Os mistérios luminosos do 

Rosário (2003).
19.  A medalha milagrosa. História 

e celestiais promessas (2003).
20.  Rosário, oração de paz (2003).
21.  ¿Una hora no pudiste velar 

conmigo? Reflexiones para el 
tiempo cuaresmal (2010).

22.  O inédito sobre os Evangelhos. 
Comentários aos Evangelhos 
dominicais (2012-2014), colec-
ción en siete volúmenes.

23.  O dom de sabedoria na mente, 
vida e obra de Plinio Corrêa de 
Oliveira (2016), colección en 
cinco volúmenes.

24.  Por fim, o meu Imaculado 
Coração triunfará (2017).

25.  Plinio Corrêa de Oliveira. Um 
profeta para os nossos dias (2017).

26.  São José: quem o conhece? 
(2017).

27.  Maria Santíssima! O Paraíso 
de Deus revelado aos homens 
(2019-2020), colección en tres 
volúmenes.



D
av

id
 A

yu
ss

o

ue Dios asumiera nuestra naturaleza pa-
ra que a través de un corazón humano 
derramara sobre nosotros su amor divino 

es para conmover hasta las piedras. ¡Cómo desea, 
desde toda la eternidad, entrar en contacto con 
nosotros! Es un corazón que nos ama sin límites y 
que infunde en nosotros la bondad, los dones, las 
virtudes.

Tengo una vaga idea de la intensidad de ese 
amor considerando lo mucho que amo a cada 
uno de ustedes, como no se imaginan. Si tuviera 
la posibilidad, les infundiría en el alma gracias 
de santidad como nunca hubo en la historia. Pues 
el amor que desciende de un superior a un infe-
rior ansía con hacer el bien, con llevar al que está 
abajo al auge de la perfección y a la máxima di-
vinización.

En esta fiesta del amor, cómo me gustaría abra-
zar a cada uno y manifestarle toda la bienque-
rencia que les tengo. Ésa es una de las razones por 
las que deberíamos ansiar muchísimo la eterni-
dad, donde no existen problemas de tiempo ni de 
espacio. Entonces comprenderemos lo mucho que 
nos queremos mutuamente.

Palabras de Mons. João a sus hijos 
espirituales con ocasión de la solemnidad del 

Sagrado Corazón de Jesús, el 19/6/2009.

Amor que traspone 
el umbral de la 

eternidad

Q



Año XXII, 1 de noviembre de 2024

SumariO
Revista Heraldos del Evangelio

Director Responsable:
Mario Luiz Valerio Kühl

Consejo de Redacción: 
Severiano Antonio de Oliveira;  

Silvia Gabriela Panez;  
Marcos Aurelio Chacaliaza C.

Administración:
Calle Balbina Valverde, 23 

28002 Madrid 
R.N.A., N°. 164.671 

Impreso en España

Edita:  
Salvadme Reina de Fátima
Dep. Legal: M-40.836- 1999

Tel. sede operativa 912 770 770

www.salvadmereina.org 
 correo@salvadmereina.org

 

Los artículos de esta revista podrán  
ser reproducidos, indicando su fuente y  

enviando una copia a la redacción.  
El contenido de los artículos es responsabilidad  

de los respectivos autores.

Sobre la piedra edificaré  
mi desafío

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .98

Solemnes exequias  
por el alma de Mons. João

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .94

Misión «post mortem»  
¿Ocaso o aurora?

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .90

Víctima expiatoria   
Con Cristo sufrió, para ser 
glorificado con Él

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .84

Relación con la  
Santísima Virgen   
En los brazos de María

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .78

Devoción al Santísimo 
Sacramento   
Un varón eucarístico

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .72

Vida mística   
Un misterio  
sólo entrevisto…

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .66

Sacerdote de Jesucristo  
Consumido de celo por la 
renovación de la faz de la 
tierra

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .60

Hijo fiel de la Iglesia   
«Con la Iglesia, 
¡venceremos!»

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .54

El formador   
«Sed imitadores míos  
como yo lo soy de  
Cristo»

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .48

Caballero de la Iglesia  
«¡Eres de la estirpe de los 
héroes y de los santos!»

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .42

La paternidad de 
Mons. João   
«¡Es un padre y una 
madre!»

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .36

El fundador   
Recorriendo el camino 
de los embajadores de Dios

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .30

Mons. João y Dña. Lucilia  
Un tesoro escondido entre las 
ruinas de la cristiandad

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .24

Discípulo perfecto de 
Plinio Corrêa de Oliveira  
Un solo corazón,  
una sola alma

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .18

Infancia y juventud   
La aurora de  
una grandiosa vocación

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .12

Breves trazos biográficos  
Misión iniciada en el tiempo  
y perpetuada en la  
eternidad

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .6

Editorial  
Heraldo del Reino del 
Espíritu Santo

. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . .4



N

Editorial

el Espíritu del Señor? ¿Qué consejero lo 
ha instruido?» (40, 13). Invirtiendo los 
términos de la estupefacción del profeta, 
nosotros, que conocimos a Mons. João y 
disfrutamos de su convivencia, ejemplo 
y enseñanzas, bien podríamos afirmar: 
«¿Quién puede describir adecuadamen-
te todo lo que el Espíritu Santo depositó 
e hizo florecer en el alma de este hombre 
providencial?».

En efecto, a pesar de tal embarazo, de 
algo estamos completamente seguros: 
en la riqueza de matices de su alma y 
en la multiplicidad de sus realizaciones, 
nuestro fundador fue un varón guiado 
por el Paráclito.

Efectivamente, en las obras del Con-
solador hay una profusión de aspectos y 
una siempre actualizada novedad que, 
a menudo, confunden a los observado-
res más naturalistas, que son incapaces 
de concebir la variedad de caminos y 
acciones que la tercera Persona de la 
Santísima Trinidad puede conjugar en 
una sola alma justa. La Revelación des-
cribe así el espíritu que se encuentra en 
la Sabiduría: «Inteligente, santo, único, 
múltiple, sutil, ágil, penetrante, inma-
culado, diáfano, invulnerable, amante 
del bien, agudo, incoercible, benéfico, 
amigo de los hombres, firme, seguro, 
sin inquietudes, que todo lo puede, todo 
lo observa, y penetra todos los espíri-
tus» (Sab 7, 22-23).

Esta plétora de atributos hace aún 
más complejo elegir uno que sintetice 
la esencia de Mons. João, como hemos 
aventurado en el versículo que abre esta 
edición. Es cierto que no se puede decir 
todo en las pocas palabras de un título, 
pero la imagen escogida nos parece so-

unca ha sido tan grato y, al mis-
mo tiempo, tan arduo escribir un 
editorial para la revista Heraldos 

del Evangelio… Y tanto la satisfacción 
como la dificultad de la tarea se deben al 
mismo motivo: en este número especial, 
nos cabe rendirle un digno homenaje a 
nuestro fundador, Mons. João Scognami-
glio Clá Dias, que partió para la eternidad.

Nos explicamos. Seguramente el lec-
tor posee alguna relación con nuestra 
institución que le ha llevado a tener en 
sus manos las presentes páginas y, por 
lo tanto, alguna vez habrá oído hablar o 
leído acerca de nuestro padre espiritual. 
Es muy probable que incluso albergue 
cierta admiración por su persona y su 
obra, propensión de la que nos congratu-
lamos. Pero el anhelo que late en el cora-
zón de sus hijos, en estos momentos que 
siguen a su partida de esta vida, supera 
con creces tales disposiciones.

Nuestro empeño es que el lector ad-
quiera, respecto de Mons. João, una no-
ción lo suficientemente profunda como 
para, de alguna manera, experimentar 
los mismos sentimientos que nos invaden 
desde el día que tuvimos la dicha de co-
nocerlo en persona, de oír sus sermones, 
de recibir un consejo de sus labios o, al 
menos, de ser observados por su mirada 
y admirar, finalmente, algunas de las nu-
merosas realizaciones que llevó a cabo 
para la exaltación de la Santa Iglesia.

Sin embargo, como decíamos, tal in-
tento resulta extremadamente difícil, ya 
que «las cosas de Dios nadie las conoce, 
sino el Espíritu de Dios» (1 Cor 2, 11). 
Isaías, horrorizado ante la infinita gran-
deza del Creador y la magnificencia de 
sus obras, exclamó: «¿Quién ha medido 

Heraldo del Reino del 
Espíritu Santo

Monseñor João 
Scognamiglio 
Clá Dias, EP,  
el 22/10/2014

Foto: Teresita Morazzani

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      5

bremanera elocuente: «Una columna en 
el templo de mi Dios» (Ap 3, 12).

De hecho, en medio de la debacle de 
la sociedad hodierna y de una infidelidad 
casi endémica en el seno de la Santa Igle-
sia, este varón, como una columna entre 
ruinas, mantuvo una adhesión inquebran-
table a la verdadera doctrina católica y a 
su indeleble moral, encarnando el ideal 
mismo del sacerdote probo; como la co-
lumna de nubes y de fuego que guiaba a 
los hebreos en el desierto (cf. Éx 13, 21), 
condujo por esos mismos caminos a una 
multitud de hijos espirituales; y como la 
columna impertérrita de un ejército, es-
coltado por tropas débiles pero fieles, 
combatió con denuedo y perseverancia 
el noble combate que tal fidelidad llevaba 
consigo, acabó la carrera que la Providen-
cia le había trazado y conservó su fe hasta 
el final (cf. 2 Tim 4, 7).

En este sentido Mons. João personifi-
có, con admirable precisión, las intuicio-
nes proféticas de San Luis María Grig-
nion de Montfort al delinear el perfil 
moral de los santos que Dios suscitaría 
en un futuro no muy lejano a su época, 
para constituir la era histórica en la que 
la Santísima Virgen reinaría en todos los 
corazones: «Hombres llenos del Espíritu 
Santo y del espíritu de María, por quie-
nes esta divina Soberana hará grandes 
maravillas en la tierra, para destruir el 
pecado y establecer el Reino de Jesucris-
to, su Hijo, sobre el del mundo corrompi-
do» (Le secret de Marie, n.º 59).

Y por su unión con Nuestra Señora, a 
él también se le pueden aplicar estas pala-
bras del santo francés sobre las almas más 
particularmente unidas a Ella: «Cuando el 
Espíritu Santo, su Esposo, la encuentra en 
un alma, allí vuela, entra en ella en pleni-
tud, y se comunica a esta alma abundante-
mente, tanto como sitio le deje esta alma a 
su Esposa» (Traité de la vraie dévotion à 
la Sainte Vierge, n.º 36).

Así pues, al considerar los diversos 
aspectos de la figura de nuestro padre 
espiritual que serán presentados en las 
próximas páginas, invitamos al lector a 
tomar como telón de fondo el hecho de 

que Mons. João fue un instrumento par-
ticularmente bendito y dócil a la acción 
del Paráclito para atraer a la tierra el Rei-
no de María, profetizado por la propia 
Virgen en Fátima, cuando dijo: «Por fin, 
mi Inmaculado Corazón triunfará».

En los escritos de San Luis Grignion, 
ese Reino se identifica con aquel que el 
Espíritu Santo edificará mediante una 
acción profunda en las almas —en Ma-
ría, por María y con María—, de tal ma-
nera que haga brillar como nunca antes 
en la historia los esplendores de la gracia 
divina ocultos durante siglos en el Cora-
zón de la Virgen Purísima.

Desde este punto de vista, podemos 
afirmar que el fundador de los Heraldos 
del Evangelio ha sido un verdadero pre-
cursor de ese Reino, anticipando en sí 
mismo aquello que, de las formas más di-
versas, se realizará en todos los que, per-
maneciendo fieles en medio de tinieblas 
cada vez más densas que cubren el mun-
do, lleguen a contemplar la aurora radian-
te de ese día divino y marial que pronto 
amanecerá sobre la humanidad.

Si las siguientes páginas contribuyen 
de algún modo a despertar en sus lectores 
el deseo y la esperanza de formar parte de 
esta bendita falange, nuestro esfuerzo se 
tendrá por muy exitoso. ²

Le
an

dr
o 

S
ou

za

Al considerar 
los diversos 
aspectos de la 
figura de nuestro 
padre espiritual 
presentados en las 
próximas páginas, 
invitamos  
al lector a tener 
como telón de 
fondo el hecho 
de que él fue un 
instrumento 
dócil a la acción 
del Paráclito 
para atraer a la 
tierra el Reino 
de María

Monseñor João en abril de 2017

Sumario  Sumario



Monseñor João en agosto de 2013Monseñor João en agosto de 2013

Th
ia

go
 T

am
ur

a

Sumario  Sumario



õ Humberto Luis Goedert

Edición especial · Heraldos del Evangelio      7

El choque 
entre el bien y 
el mal reinante 
en la sociedad 
se acentuaba 
cada día más 
en el alma del 
joven João, 
despertando 
en él el deseo 
de amparar 
a las almas 
en el camino 
de la virtud

Breves trazos biográficos

Misión iniciada en el tiempo  Misión iniciada en el tiempo  
y perpetuada en la eternidady perpetuada en la eternidad

«Si el grano de trigo no cae en tierra y muere, queda 
infecundo; pero si muere, da mucho fruto».

uando pretendemos conocer una 
obra arquitectónica notable, una 
laudable entidad de apostolado 
o incluso un personaje ilustre es 
necesario que de antemano pre-

paremos una síntesis de los acontecimientos 
cumbres relacionados con ellos, que los haga 
más accesibles a nuestro entendimiento. En 
efecto, todo lo que trasciende los límites de 
lo común, o es visto con ojos bien enfilados, 

en adecuada conjunción de hechos y principios, o 
acabará siendo comprendido de un modo unilate-
ral o insuficiente.

Por lo tanto, las presentes líneas, que abren 
una secuencia de artículos sobre distintas face-
tas de la personalidad, vida y obra de Mons. João 
Scognamiglio Clá Dias, servirán para situar al 
lector en los aspectos generales de una materia 
tan amplia, los cuales, en las páginas siguientes, 
serán tratados en profundidad.

Primeros pasos
Hijo de Antonio Clá Díaz, español, y de An-

nitta Scognamiglio, italiana, el pequeño João 
recibió el Bautismo el 15 de junio de 1940, diez 
meses exactos después de su nacimiento, ocurri-
do en la solemnidad de la Asunción de la Virgen 
del año anterior.

De índole analítica y reservada, le gustaba 
más observar a los circunstantes que conver-
sar y exteriorizar sus pensamientos, signo del 
singular sentido contemplativo que siempre 

lo caracterizaría. Acometido por frecuentes 
insomnios desde tierna edad, su pasatiempo 
preferido consistía en admirar el cielo y las es-
trellas durante la noche a través de la ventana 
de su dormitorio.

Un hecho destacable de su vida sucedió cuan-
do tenía 5 años, al entrar en una capilla y encon-
trarse por primera vez con el Santísimo Sacra-
mento expuesto, en el preciso instante de la ben-
dición. Aun siendo desconocedor de aquella rea-
lidad trascendente, su fe le inspiró que se trataba 
de un misterio central de la religión, sintiéndose 
inmediatamente cautivado por lo imponderable 
del entorno, asaz recogido y sacral, que de la hos-
tia se desprendía y penetraba en lo más hondo del 
alma de los fieles.

Embargado y atraído por la Eucaristía, su de-
voción a Jesús Sacramentado constituiría el fun-
damento sobre el cual edificaría, en un futuro, el 
sólido baluarte de su piedad.

Luego, en su etapa estudiantil, se distinguió 
por ser el primero de la clase, especialmente en 
Arte y Matemáticas. A pesar de ello, las narracio-
nes de la historia sagrada y las clases de catecis-
mo eran lo que le encantaba.

El 26 de enero de 1948 recibió el sacramento 
de la Confirmación, seguido meses más tarde por 
la Primera Comunión. Impregnado de una vida 
sobrenatural más intensa, empezó a discernir 
cómo la conducta de no pocas personas con las 
que convivía —compañeros y familiares— des-
entonaba con la verdadera moralidad.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eshumbertoluisgoedert/


8      Heraldos del Evangelio · Edición especial

En su trato 
diario con el 
Dr. Plinio, 
de quien se 
convertiría en 
indiscutible 
discípulo fiel, 
João también 
se empapó 
del don de 
sabiduría tan 
característico 
de la 
espiritualidad 
de su maestro

El choque entre el bien y el mal se acentua-
ba cada día más en su alma, despertando en él 
el deseo de revertir de alguna manera, pese a los 
insuficientes medios de los que disponía, aquella 
angustiante situación y de amparar a sus coetá-
neos para que siguieran el camino de la virtud.

Como resultado de su preocupación por difun-
dir el bien, nació en él el gusto por la psicología 
y la medicina, a las que empezó a dedicarse con 
ahínco, al constatar el número de personas que se 
dejaban esclavizar por el egoísmo, actuando úni-
camente por sus propios intereses.

Así, una certeza inquebrantable, nacida de la 
fe, se solidificó en su interior: «En el mundo tiene 
que haber un hombre enteramente bueno y desin-
teresado. Y un día conoceré a ese hombre».

Encuentro providencial
La esperanza, nos enseña San Pablo, nunca 

defrauda (cf. Rom 5, 5). Los años fueron pasan-
do y, mientras participaba en la novena a Nuestra 
Señora del Carmen, el 7 de julio de 1956 ocurrió 
el tan anhelado encuentro que marcaría los sub-
siguientes pasos de su trayectoria. Al divisar al 
final del cortejo de terciarios carmelitas que abría 
la ceremonia a un hombre corpulento, seguro y 
decidido, discernió en él, en una mirada confir-
mada por una certeza interior, al varón providen-
cial que cambiaría el rumbo de los acontecimien-
tos: Plinio Corrêa de Oliveira.

Desde ese momento en adelante, el Dr. Plinio 
pasó a ser el formador de la mentalidad del jo-
ven João, animándolo en la práctica de la virtud, 
motivándolo en el servicio de la religión y seña-
lándole la dirección a seguir. Entre ambos hubo 
la más sincera permuta de ideales y entrega de 
voluntades en pro de la Santa Iglesia.

Formación del carácter
Como primicias de su adhesión al movimiento 

católico, en 1957 ingresó en las Congregaciones 
Marianas, fue admitido en la Tercera Orden Car-
melita y se consagró como esclavo de amor a la 
Santísima Virgen, según el método de San Luis 
María Grignion de Montfort.

En 1958 fue llamado a filas para hacer el ser-
vicio militar. Si bien este hecho en un primer mo-
mento le suponía una prueba, ya que necesaria-
mente lo alejaría de los círculos de relaciones del 
Dr. Plinio, del trato con él y de su asidua asisten-
cia a los actos de la Tercera Orden Carmelita, no 
obstante, tendrá una relevante importancia en la 
formación de su carácter. La disciplina, asociada 
a las exigencias de los horarios y de la compostu-
ra, forjó en su alma el gusto por el orden, dándole 
la convicción de que sólo la integridad es capaz 
de arrastrar a los demás tras de sí por una causa 
justa.

Próximo a alcanzar la edad madura, João ya 
había pasado por una serie de situaciones que 
habían ido labrando su carácter, a las cuales se 
sumaría otro elemento de no menor importan-

cia, en virtud del gran fruto que sacaría 
de esto: la música. Consciente de su 

eficacia en la evangelización, per-
feccionó sus conocimientos en 

este arte con el reconocido 
maestro español Miguel Ar-
queróns. A partir de enton-
ces no dejaría escapar la 
oportunidad de formar un 
coro o una orquesta, con 
vistas al apostolado.

En su trato diario con 
el Dr. Plinio —de quien se 

convertiría en indiscutible 
discípulo fiel—, João también 

se empapó del don de sabiduría 
tan característico de la espiritualidad 

de su maestro, haciendo con ello que aflo-
raran sus cualidades naturales y sobrenaturales, 
irradiándolas en beneficio de la causa católica a fi-El Dr. Plinio y Mons. João en 1990

M
ár

io
 S

hi
no

da

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      9

Tras la muerte 
del Dr. Plinio, 
Mons. João 
tenía claro el 
rumbo que 
tomaría para 
perpetuar la 
obra funda-
da por él: la 
afianzará en 
la roca inque-
brantable 
de Pedro

nales de la década de 1960, al iniciar la experiencia 
de vida comunitaria bajo un régimen reglado.

Generosa entrega y fructífero apostolado
Como consecuencia de su generosa entrega, a 

partir de 1975 se convertiría en mentor de cientos 
de jóvenes pertenecientes a la Sociedad Brasileña 
de Defensa de la Tradición, Familia y Propiedad 
—la TFP—, con la tarea de fortalecer en la fe a 
numerosas personas; a muchas, liberarlas de las 
malas influencias del mundo; a otras, además, in-
culcarles ánimo para la práctica de la virtud en la 
vida comunitaria.

La excelente y proficua acción que Mons. João 
desarrolló con distintos grupos del movimiento 
fundado por el Dr. Plinio confiere pleno sentido 
a los elogios que éste le dedicó, considerándolo, 
ante todo, un «archihijo».

Sin embargo, con la muerte del Dr. Plinio, el 
3 de octubre de 1995, su vida daría un bandazo 
inesperado: primero, porque casi la totalidad de 
la obra cayó en sus manos, dado que la parte más 
sana de sus miembros sólo encontraba en él al lí-
der capaz de regir una familia de almas presente 
en cinco continentes; en segundo lugar, porque 
todos sabían que era depositario de los más ínti-
mos anhelos de su padre, maestro y guía.

Investido por la Providencia con la tarea de 
conducir un movimiento de envergadura mun-
dial, Mons. João tenía claro el rumbo que tomaría 
para que aquel legado nunca se viera perjudicado 
o extinguido: lo afianzará en la roca inquebranta-

ble de Pedro y sobre el baluarte de Cristo sacra-
mentado.

En 1999 decidió fundar la Asociación Inter-
nacional Privada de Fieles Heraldos del Evange-
lio, que recibió la aprobación pontificia del papa 
San Juan Pablo II el 22 de febrero de 2001. Según 
lo había intuido, bajo las bendiciones de la cáte-
dra de Pedro es donde la familia de almas empe-
zada a duras penas por el Dr. Plinio se robusteció 
y recobró el aliento necesario para perseverar en 
las vías de la santidad.

En poco tiempo, la asociación ya desplegaba 
sus actividades por setenta y ocho países y co-
menzaba a realizar numerosas labores en las pa-
rroquias, a través de la animación litúrgica, del 
Apostolado del Oratorio María, Reina de los Co-
razones, de las misiones marianas y de las visitas 
a prisiones y hospitales, además de contar con los 
servicios de correspondencia directa y con la pu-
blicación de esta revista.

Una década después del fallecimiento del 
Dr. Plinio, la obra estaba integrada por innumera-
bles jóvenes, de ambos sexos, reunidos en comuni-
dades separadas. Se nutrían de una intensa espiri-
tualidad, fundamentada en la Eucaristía diaria, la 
adoración al Santísimo Sacramento y el rezo del 
rosario, y seguían de libre decisión los consejos 
evangélicos de pobreza, castidad y obediencia.

Vocación sacerdotal
Tal coyuntura de hechos llevó a Mons. João 

a pensar en la conveniencia de fundar una rama 

De izquierda a derecha: el papa Juan Pablo II recibe a los Heraldos del Evangelio con motivo de la aprobación pontificia  
de la institución, en febrero de 2001; miembros de la asociación en la plaza de San Pedro y Mons. João rigiendo el coro durante  

una misa en la basílica vaticana, en la misma ocasión

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Fo
to

s:
 A

rc
hi

vo
 R

ev
is

ta

Sumario  Sumario



10      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Tras haber 
sido ordenado 
sacerdote, 
Mons. João 
empezó a ver 
hecho realidad, 
por los 
méritos de la 
renovación del 
santo sacrificio 
del Calvario, 
el sueño de 
transformar la 
faz de la tierra

sacerdotal, capaz de proveer las necesidades es-
pirituales de los miembros de los Heraldos del 
Evangelio, así como prestar asistencia a quienes 
compartieran este carisma. En efecto, su crecien-
te amor por la Eucaristía y al servicio del altar le 
inspiraban, desde hacía mucho, un entrañable de-
seo: seguir el camino sacerdotal.

El 15 de junio de 2005, junto con otros cator-
ce miembros de los Heraldos del Evangelio, el 
diácono João era ordenado sacerdote en aquella 
misma basílica de Nuestra Señora del Carmen, 
de São Paulo, donde había conocido al Dr. Plinio. 
A partir de la renovación del santo sacrificio del 
Calvario, empezó a ver hecho realidad el sueño de 
transformar la faz de la tierra, conforme se lo había 
prometido su padre espiritual, en su interior, cuan-
do se cruzaron por primera vez décadas antes.

Era indispensable, no obstante, solidificar la re-
cién nacida rama sacerdotal mediante la aprobación 
de la Santa Sede, la cual tuvo lugar el 21 de abril de 
2009, por autoridad de su santidad Benedicto XVI: 
se erigía bajo los auspicios de Pedro la Sociedad 
Clerical de Vida Apostólica Virgo Flos Carmeli, 
que hoy cuenta con más de doscientos clérigos.

Como parte de este incremento institucional, 
pari passu a la erección de la sociedad clerical, el 
P. João impulsó la fundación de la Sociedad Fe-
menina de Vida Apostólica Regina Virginum, en 
la que entraron candidatas que, desde hacía mu-
cho tiempo, deseaban compartir el carisma de los 
Heraldos del Evangelio de manera integral. Lo-

graron ellas la aprobación de la Santa Sede el 26 
de abril de 2009.

Expansión de la obra
Una vez ampliados los frentes de apostolado en 

la Iglesia, con el sacerdocio y la institucionaliza-
ción de la rama femenina, otro blanco se presen-
taba en la mira del fundador: había que plasmar 
esa realidad espiritual en obras arquitectónicas, a 
través de iglesias, monasterios y otros edificios.

Actualmente, más de quince años después de 
iniciar la construcción de su primer templo, la So-
ciedad Clerical Virgo Flos Carmeli cuida de varias 
iglesias y oratorios repartidos por el mundo —en-
tre ellas, dos basílicas—, desde las que puede ofre-
cer la curación de las almas y el ministerio sacra-
mental, por medio de los sacerdotes que la sirven.

A ojos de Benedicto XVI, la obra del P. João 
empezó a ejercer de tal modo una notable in-
fluencia en la Iglesia que, en 2008, lo nombró 
canónigo honorario de la basílica papal de Santa 
María la Mayor, de Roma, y protonotario apos-
tólico supernumerario. En 2009, el mismo Papa 
le confirió, de manos del cardenal Franc Rodé, la 
insigne medalla Pro Ecclesia et Pontifice.

La actuación de Mons. João y su obra, supe-
rando los límites de lo habitual, llegó también a 
los restringidos y exigentes campos de la inte-
lectualidad, mediante diversas publicaciones y 
la erección de institutos académicos, los cuales 
imparten cursos de formación filosófica y teoló-

Mons. João durante la celebración de la santa misa en la basílica de Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      11

La batalla 
más dura de 
Mons. João 
tuvo lugar en 
lo más íntimo 
de su corazón, 
donde recogió 
los frutos de 
décadas de 
dedicación, 
se silenció y, 
privado de sus 
movimientos, 
lo ofreció todo 
en holocausto 
a Dios

gica a los candidatos al sacerdocio de la sociedad 
clerical y a los miembros de la sociedad femeni-
na, además de editar la revista académica Lumen 
Veritatis, que goza de renombre internacional.

Varón que debe ser visto con ojos  
sobrenaturales

Hechas estas consideraciones, poco entende-
ríamos de la persona de Mons. João si la contem-
pláramos más con ojos humanos que sobrena-
turales, pues cuando Dios dota a alguien de un 
llamamiento tan providencial, nunca lo hace sólo 
para su propio provecho, sino, al contrario, para el 
bien de la Iglesia y de los que vengan a compartir 
esa misión, cercana o remotamente.

De suerte que la mayor dádiva otorgada por 
el Cielo a Mons. João no se cifra en todo lo que 
aquí hemos expuesto, es decir, en 
conquistas materiales e incluso es-
pirituales. El don supremo que se le 
ha concedido fue el de ser un hom-
bre amado con predilección por el 
Espíritu Santo y por la Santísima 
Virgen, que en todo lo quisieron 
configurar con Nuestro Señor Je-
sucristo.

Por lo tanto, la lucha más penosa 
de Mons. João no consistió en abrir 
casas de vida comunitaria, fundar 
una asociación de fieles, erigir so-
ciedades de vida apostólica o regir 
coros y orquestas; ni en establecer 
los sólidos fundamentos de una 
obra que, como él siempre soñó, de-
bía estar cimentada en la preciosísi-
ma sangre de Cristo, siendo una con 
la Iglesia. La batalla más ardua y 
gloriosa tuvo lugar en lo más íntimo 
de su corazón, donde él —a solas 
con Dios— necesitó recoger todos 
los frutos de largas décadas de de-
dicación integral y entregárselos al 
Creador, silenciarse, verse privado 
de sus movimientos y ofrecerlo todo 
en holocausto a Dios, como conse-
cuencia de un accidente cerebrovas-
cular que lo acometió en 2010.

«Ciudades restauradas 
y habitadas»

Además de las labores apostó-
licas llevadas a término con éxito 

durante más de ocho décadas y de las enferme-
dades sufridas con heroica firmeza, llegó la hora 
de la victoria final, que le costaría el admirable 
precio que sólo podía ser pagado con la entrega 
de su propia vida, pues «si el grano de trigo no 
cae en tierra y muere, queda infecundo; pero si 
muere, da mucho fruto» (Jn 12, 24).

Habiendo Mons. João cruzado el umbral de la 
eternidad y sido acogido en el regazo materno de la 
Santísima Virgen, todo lo que plantó, regó y cose-
chó es hoy una mies que tiende a extenderse, cons-
tituyéndose cada vez más en el inmenso e íntegro 
campo en el que la Iglesia producirá renovados fru-
tos. Entonces se podrá decir: «Esta tierra que estaba 
desolada se ha convertido en un jardín de Edén, y 
las ciudades arrasadas, desiertas y destruidas, son 
plazas fuertes habitadas» (Ez 36, 35). 

S
er

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Monseñor João durante la celebración de  
la Pasión del Señor, en 2010

Sumario  Sumario



R
ep

ro
du

cc
ió

n

João en el parque del Museo del Ipiranga, João en el parque del Museo del Ipiranga, 
con 3 años aproximadamentecon 3 años aproximadamente

Sumario  Sumario



õ Hna. Patricia Victoria Jorge Villegas, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      13

Para conocer 
bien a 
Mons. João 
necesitaremos 
levantar la 
punta del 
velo que cubre 
los misterios 
de la gracia 
en la etapa 
primaveral 
de su vida

Infancia y juventud

La aurora de  
una grandiosa vocación

Los primeros años de la vida de Mons. João dan testimonio de 
cómo el amanecer de la existencia vivida a la luz de la inocencia 
puede determinar el rumbo de una vocación impar.

h Dios, tú eres mi Dios, por ti ma-
drugo» (Sal 62, 2). Con unción y 
poesía, el salmista revela en este 
versículo el camino de los inocen-
tes, que buscan al Altísimo desde la 

alborada de sus vidas.
En efecto, así como el amanecer contie-

ne los esplendores que el sol manifestará a 
lo largo del día, así también la aurora de la 
vida de la gracia en un alma encierra todas 

las luminosidades que brillarán en el futuro. En el 
origen de una vocación, en los primeros actos de 
fidelidad a la inocencia, en los movimientos ini-
ciales del espíritu a la búsqueda de Dios es donde, 
a menudo, se define el porvenir de una persona.

Por lo tanto, para conocer a Mons. João nece-
sitaremos levantar la punta del velo que cubre los 
misterios de la gracia en la etapa primaveral de 
su vida, la cual, marcada ya por una predilección 
de la Providencia, expresa en germen una dádiva 
que lo distinguirá hasta el final de sus días: el de 
ser un enfant gâté de la Santísima Virgen.

Un niño connatural a las realidades espirituales
Cuando la luz de la razón empieza a despuntar 

en el niño, comienzan las primeras percepciones 
del mundo exterior e inmediatamente nace una 
inclinación: la búsqueda de su origen, es decir, de 
sus padres. Los progenitores se convierten en el 
eje de todos sus análisis y en el término de com-
paración entre el bien y el mal: todo lo que viene 
de ellos es bueno y lo que se les opone es malo.

Ahora bien, la vida sobrenatural recibida en 
el Bautismo sigue, de un modo aún más sublime, 
el mismo proceso. El alma fiel a la gracia busca 
constantemente a Dios, el divino Absoluto que la 
creó y en el que encuentra su paraíso. Todo co-
mienza entonces a definirse en función de Él y 
por eso el inocente es inerrante al discernir el bien 
y el mal, pues tiene al Altísimo como arquetipo.

Cabe señalar, no obstante, que este proceso no 
se muestra únicamente por un movimiento del 
intelecto. La razón comprende el bien, pero es la 
voluntad la que se inclina hacia él, lo desea y lo 
ama.1 Así, en la búsqueda del Absoluto, la caridad 
se constituye en motor del alma, estableciendo 
entre Dios y la criatura una amistad divina,2 en la 
cual el Espíritu Santo es el maestro interior.

En la infancia de Mons. João, esta relación ín-
tima con Dios se produjo de una forma tan dis-
creta como profunda. Las mociones de la gracia 
estaban revestidas de una sencillez pueril, de ma-
nera que, desde muy temprana edad, las realida-
des espirituales le eran connaturales.

Silenciosa contemplación
Al ser hijo único, sus primeros años transcu-

rrieron en el aislamiento, lo que hizo que en su 
alma naciera una gran propensión a la contem-
plación. Le atraía especialmente la armonía del 
firmamento estrellado, que observaba durante 
la noche sentado en el alféizar de la ventana de 
su habitación, como él mismo narra, en tercera 
persona, en una de sus obras: «Todo hablaba de 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espatriciavictoriajorgevillegas/


14      Heraldos del Evangelio · Edición especial

João 
comprendió 
que debía 
renunciar 
enérgicamente 
a todo lo que 
se opusiera 
al Bien 
Supremo, que 
vislumbraba al 
contemplar el 
cielo estrellado

misterio…  Más aún para un niño. La silenciosa 
contemplación se extendía durante una, dos, tres 
horas… Y con el tiempo, las constelaciones cam-
biaban de posición, alterando la configuración de 
la bóveda celeste. Como todavía desconocía el 
movimiento de rotación de la Tierra, imaginaba 
que las estrellas habían “caminado” […]. Des-
pués se preguntaba impresionado: “¿Cómo fun-
ciona todo esto? ¿Cómo se ordena? ¡Qué poder 
habrá detrás de ese ‘caminar’ de las estrellas!”».3

Era la semilla de la fe la que se manifestaba 
en su inocente corazón, ayudándolo a escudri-
ñar el misterio del orden del universo, 
pues, por esa virtud, «sabemos que 
el universo fue configurado por 
la palabra de Dios, de manera 
que lo visible procede de lo 
invisible» (Heb 11, 3). La 
gracia abría de esa manera 
los horizontes de su alma, 
acostumbrándolo a des-
cubrir al divino Artífice 
en su obra: «Aprendí a 
vivir relacionándome 
con lo que Dios creó, sin 
conversar por medio de 
palabras, sino de alma, 
con todas las bellezas pues-
tas por Él en el mundo».4

Estas largas horas de sole-
dad constituyeron una circuns-
tancia providencial, que le sirvió 
de preparación para el desempe-
ño de la misión a la que Dios lo 
llamaba, según se lo afirmó el Dr. Plinio: «Todo 
hombre, para realizar grandes obras, necesita pa-
sar por un período en el que permanece totalmen-
te aislado, se recoge y, a solas, puede reflexionar 
sobre el problema de la vida. Tuviste una ventaja 
enorme: estuviste muy aislado en tu infancia. Si 
no hubieras pasado por ese aislamiento, no serías 
hoy quien eres».5

Hubo otro factor que contribuyó profunda-
mente en su formación. Con tan sólo 4 o 5 años, 
mientras jugaba en la sala de visitas de su casa 
veía, a menudo, cómo dos almas en forma de 
nube se le aparecían, en la puerta que daba al pa-
sillo, por donde entraban.

La fuerza del mundo espiritual es tan superior 
que el pequeño João se sentía atraído y obligado 
a caminar hacia ellas. Cuando llegaba al final del 
pasillo las almas se marchaban por la ventana y 
el niño, recuperando el dominio de sí mismo, ex-
perimentaba miedo y salía corriendo de allí. Este 
peculiar hecho se repitió dos o tres años, siempre 
durante la noche, afianzando desde temprana edad 
en su alma la convicción de la existencia de las rea-
lidades invisibles que la fe nos enseña.

Enérgica oposición al mal: una añadidura 
al temperamento contemplativo

A medida que su contacto con el 
mundo sobrenatural iba crecien-

do, florecía en el alma de João 
la necesidad de identificarse 
con Dios, a la vez que una 
aguda perspicacia, naci-
da de los dones del Es-
píritu Santo, lo llevaba 
a discernir el mal que 
existía en el mundo. La 
Revolución comenzaba a 
amenazar el paraíso que 
la inocencia primaveral 

había edificado en él y se 
hacía necesario oponer-

le resistencia radicalmente 
para optar por el camino del 

bien. Fue entonces cuando ocu-
rrió uno de los episodios más 
impactantes de su infancia.

Cuando tenía alrededor de 6 
años, se encontraba jugando tranquila e inocente-
mente debajo de una mesa, durante una reunión 
familiar en su casa. Estaban allí dos tíos, hermanos 
menores de su padre, que representaban bien el es-
tado de espíritu agitado que comenzaba a caracte-
rizar a la humanidad desde principios del siglo xx. 
Ambos se acercaron al niño y, quitándole el sosiego 
brutalmente, empezaron una serie de juegos vio-
lentos, dándole golpecitos en la oreja y diciéndole 
todo tipo de groserías.

Indignado al percibir que el bien siempre era 
considerado débil y que el mal siempre ganaba, 
decidió invertir esa situación y le dijo con firme-
za a uno de sus tíos: «Mira, ¡o paras o le daré una 

João con 9 años

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      15

Al toparse con 
la fuerza de 
penetración 
del mal y con 
la crisis moral 
del mundo, 
concibió el 
ideal de luchar 
por una 
sociedad en 
donde vigorara 
la virtud y la 
armonía en la 
convivencia

patada a la vitrina!». De hecho, en la sala había un 
mueble antiguo con algunos objetos valiosos de 
la familia. Como su tío no detenía sus agresiones, 
el pequeño no dudó en cumplir su amenaza y los 
cristales se esparcieron con estrépito por el suelo.

Al ver lo sucedido, los familiares se volvieron 
contra el tío, quien a partir de ese episodio nunca 
más se atrevió a provocar al niño. Sin embargo, 
éste entendió que si conservaba una manera de 
ser tranquila y pacífica de cara al mal el mundo 
entero se precipitaría sobre él. Entonces, tomó la 
decisión de asumir un carácter más activo.

En realidad, no hubo propiamente un cambio 
en su temperamento contemplativo y sereno, 
sino una añadidura. En el alma en estado de gra-
cia, Dios es «la regla primera, que debe regular 
la razón humana»6 y, por tanto, el pequeño João 
comprendió que debía renunciar enérgicamente a 
todo lo que se opusiera a ese Bien Supremo. Y 
tal era su integridad de espíritu que esta decisión 
marcó un camino recto para toda su vida, del que 
nunca se desviaría.

La búsqueda del Absoluto se 
transforma en un ideal

El Padre celestial quiere para cada alma un 
constante crecimiento en las virtudes, pues, 
como enseña un eminente teólogo del siglo xx, 
«la vida de la gracia nunca puede agotarse; no es 
posible que la vida que ha echado 
sus raíces en el seno de Dios se 
marchite por falta de alimento, sino 
que va creciendo constantemente, 
como reflejo de la naturaleza di-
vina, hasta el momento de salir de 
la sucesión del tiempo y entrar en 
el descanso de la eternidad».7 Para 
ello, permite que el justo encuentre 
obstáculos y sufrimientos, que no 
harán más que aumentar sus méri-
tos y fortalecer su voluntad hacia la 
perfección.

En la caminata de Mons. João 
no faltaron pruebas mediante las 
cuales la Providencia quiso robuste-
cerle sus virtudes y, para tal, su ino-
cencia tuvo que ser puesta en estado 
de pugnacidad. Una de esas pruebas 

marcó de modo especial el inicio de su juventud, 
cuando tenía aproximadamente 14 años.

Un día andaba por las calles del barrio Ipiran-
ga, de São Paulo, cuando se cruzó con un conoci-
do suyo, de tan sólo 7 años, que estaba fumando. 
La escena hirió su sentido moral y no dudó en in-
terpelar al culpable, manifestándole su asombro. 
El niño se limitó a hacer un gesto desafiante con 
el humo que salía del cigarrillo. Entonces el joven 
João le dijo: «¡Se lo voy a contar a tu padre!», a lo 
que el muchacho respondió intentando meterle la 
punta encendida del cigarrillo en el ojo. A pesar 
de haber desviado rápidamente la cara, no pudo 
evitar que la brasa le quemara el párpado infe-
rior izquierdo. Este hecho le hizo comprender el 
poder penetrante del mal y confirmó aún más su 
disposición de ser un gran luchador por el bien.

En ese mismo período, «constató de cerca la 
crisis moral que ya afectaba por entonces a la ju-
ventud y al mundo. En conversaciones con sus 
primos, le chocó profundamente la afirmación 
que hicieron ellos de que la gente sólo se movía 
por su propio interés»,8 lo que le daba la imagen 
de una sociedad decadente y corrompida, en con-
traposición a una sociedad ideal y virtuosa que 
aún no conocía.

Nació entonces en su alma un ideal: «Desde 
joven deseó ardientemente proyectar, de algún 
modo, aquella encantadora armonía sideral [que 

João en el liceo Centro Independencia, en 1953; en su párpado 
inferior izquierdo se ve la marca de la quemadura recibida

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



1616      Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio  ··  Edición esEdición especialpecial

En su alma 
soplaba la 
certeza interior 
de que existía 
en algún lugar 
del mundo 
un hombre 
desinteresado 
y virtuoso a 
quien deseaba 
ardientemente 
encontrar

había contemplado en su infancia] hacia la vida 
social de sus compañeros […]. Años más tarde an-
helaba fundar una asociación de jóvenes para rela-
cionarlos con Dios. Era el soplo del Espíritu Santo 
animándolo a servir a los demás».9 De hecho, el 
celo por la salvación del prójimo es una caracte-
rística de quienes aman verdaderamente al Señor.10

Maternal preparación
Sin darse cuenta, el joven João estaba siendo 

preparado por María Santísima para que algún 
día se entregara a Ella totalmente como hijo y 
esclavo. Con mucha suavidad, Nuestra Señora 

lo envolvía con su manto virginal, preservaba 
su pureza, aumentaba su fe, fortalecía su amor y 
establecía un vínculo indisoluble con él, sublime 
y misterioso, que en un futuro florecería en una 
ardiente devoción.

La Virgen Poderosa era, sin duda, la que so-
plaba en el fondo de su alma la certeza interior 
de que en algún lugar existía «un hombre ente-
ramente virtuoso, desinteresado, movido por 
puro amor a Dios, y que en su camino estaba el 
encontrarlo».11

Cuando se retiraba por la noche, absorto en 
estos pensamientos, se arrodillaba a los pies de la 
cama y, entre lágrimas, rezaba insistentemente a 
Nuestra Señora: «Madre mía, quiero conocerlo, 
quiero conocerlo. Ayúdame a encontrarlo».12 Y 
ofrecía en esa intención hasta cuarenta avemarías. 
Pedía con tanto ardor que «llegó a vislumbrar en 
varias ocasiones la silueta de una persona corpu-
lenta, fuerte y majestuosa, revestida de un hábito 
y con una capa beige. Aunque no distinguiera sus 
rasgos fisonómicos, comprendía que se trataba del 
varón esperado por él, que reformaría el mundo».13

Así pasaron dos años…
A medida que preveía místicamente a ese 

hombre, comenzaba a amarlo y la gracia lo mo-
vía a buscar su presencia.14 Todos los anhelos que 
habían quedado atrapados en su alma desde su 
infancia se realizaban en él.

La vocación despunta en el horizonte
En 1956, cuando tenía 16 años, uno de sus pro-

fesores del Colegio Estatal Presidente Roosevelt 
sorprendió a los alumnos con una pregunta insó-
lita: «¿Quién de los presentes no cree en el infier-

﻿1 Cf. SANTO TOMÁS DE 
AQUINO. Suma Teológi-
ca. I-II, q. 10, a. 1.

﻿2 Cf. Idem, II-II, q. 23, a. 1.
﻿3 CLÁ DIAS, EP, João 

Scognamiglio. ¡Ma-
ría Santísima! El Paraí-
so de Dios revelado a los 
hombres. Lima: Heral-
dos del Evangelio, 2021, 
t. I, p. 35.

﻿4 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Charla. 
Caieiras, 17/2/2005.

﻿5 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Reunión. 
São Paulo, 4/9/1990.

﻿6 SANTO TOMÁS DE 
AQUINO, op. cit., II-II, 
q. 23, a. 6.

﻿7 SCHEEBEN, Matthias 
Joseph. As maravilhas da 
graça divina. Petrópolis: 
Vozes, 1952, p. 318.

﻿8 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. A gênese 
e o desenvolvimento do 
movimento dos Arautos 
do Evangelho e seu re-
conhecimento canônico. 
Tesis doctoral en Dere-

cho Canónico. Universi-
dad Pontificia Santo To-
más de Aquino. Roma, 
2010, p. 171.

﻿9 Idem, p. 169.
﻿10 «Si amas a tu prójimo en 

Dios y te preocupas de su 
felicidad, tu primer pen-
samiento se encaminará 
a hacerle disfrutar de la 
dicha en que tú abundas 

El joven João en diciembre de 1955

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Edición esEdición especial · pecial · Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio      1717

Rezaba con 
tanto ardor 
para conocerlo 
que llegó a 
ver la silueta 
de un varón 
fuerte y 
majestuoso, 
aunque no 
distinguiera 
sus rasgos 
fisonómicos

no?». Algunos asintieron. Entonces les pidió que 
lo buscaran al finalizar la clase. El joven João no 
dudaba de la existencia de ese lugar de tormento, 
pero quería saber cómo demostrarlo, pues entre 
sus familiares con frecuencia surgían discusiones 
al respecto. Así que decidió escuchar la explica-
ción.

El docente presentó la prueba clásica de que la 
pena debe ser proporcionada no sólo a la ofensa, 
sino también a la dignidad del ofendido. Ahora 
bien, cuando se trata de una afrenta hecha a Dios, 
ser infinito, como lo es el pecado, se hace inevita-
ble que el castigo sea eterno.

Impresionado con tan claro y sutil argumen-
to, João aprovechó la oportunidad para exponerle 
al profesor su aspiración de fundar una sociedad 
juvenil. Éste lo invitó a su casa a fin de discutir 
el proyecto. El día fijado, sin embargo, la conver-
sación versó acerca del protestantismo, los des-
enfrenos de Lutero y, especialmente, en la inma-
culada santidad de la Iglesia fundada por Nuestro 
Señor Jesucristo… Mientras el profesor estaba 
hablando, una gracia incidió en su alma como un 
flash, llevándole a concluir: «La Iglesia Católica 
es la única religión verdadera. Seré enteramente 
de la Iglesia».15

Y esa gracia, al haber caído en la buena tierra 
de un alma generosa, enseguida empezó a fructi-
ficar. Todo en su vida tuvo sentido, todo cobró luz, 
la inocencia había encontrado en la Santa Iglesia la 
morada de su alma. Únicamente le restaba conocer 
a ese varón bueno, a quien debía seguir…

A la mañana siguiente se levantó temprano y se 
dirigió a la iglesia de San Juan Clímaco, cercana a 
su residencia, donde hizo una confesión general, 

El Dr. Plinio en 1957

R
ep

ro
du

cc
ió

n

por la gracia» (SCHEE-
BEN, op. cit., p. 298).

﻿11 CLÁ DIAS, ¡María San-
tísima! El Paraíso de 
Dios revelado a los hom-
bres, op. cit., p. 55.

﻿12 Idem, pp. 55-56.
﻿13 Idem, p. 56.
﻿14 Conforme afirma el 

Doctor Angélico, la 

unión es efecto del amor 
(cf. SANTO TOMÁS DE 
AQUINO, op. cit., I-II, 
q. 28, a. 1).

﻿15 CLÁ DIAS, ¡María San-
tísima! El Paraíso de 
Dios revelado a los hom-
bres, op. cit., p. 58.

asistió a misa y recitó el rosario completo. Desde 
aquella ocasión nunca dejó de comulgar ni de rezar 
la corona de la Santísima Virgen diariamente.

Transcurridos dos meses frecuentando la casa 
de aquel profesor suyo, éste lo invitó a que cono-
ciera a su mentor, el fundador del grupo católico 
al que pertenecía. El encuentro fue fijado para el 
7 de julio de 1956, en la basílica de Nuestra Seño-
ra del Carmen. ²

Sumario  Sumario



El Dr. Plinio en diciembre de 1990El Dr. Plinio en diciembre de 1990

M
ar

io
 S

hi
no

da

Sumario  Sumario



Un solo corazón, una sola alma

õ P. Louis Marie Joseph Anicet Goyard, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      19

Al ver por 
primera vez 
a su padre 
y fundador, 
Mons. João se 
llenó de alegría 
y exclamó 
interiormente: 
«¡He 
encontrado 
la luz de mi 
vida!»

Discípulo perfecto de Plinio Corrêa de Oliveira

Hijo espiritual dedicadísimo, Mons. João hizo de su vida un acto perpetuo 
de admiración y restitución a su padre. La profunda unión que  
Dios estableció entre ambos los fusionó en una única historia  
de fidelidad en el firmamento de la Iglesia.

a basílica, profusamente ilumina-
da, está llena de gente y de expec-
tación. En el coro alto, la orquesta 
afina sus instrumentos, entre tanto, 
nubes de incienso empiezan a ele-

varse entre las columnas de la nave principal.
Entonces se hace el silencio. Sentado junto 

al pasillo central, el joven João se halla envuel-
to en una atmósfera toda sobrenatural. Más allá 
de las impresiones religiosas provocadas por el 

ambiente, está siendo preparado por la gracia para el 
acontecimiento que cambiará su vida para siempre.

Comienza la ceremonia. Mientras el numeroso 
coro de frailes holandeses, acompañado por el ór-
gano y diversos instrumentos de cuerda, henchía 
el templo de espléndidos acordes del himno Flos 
Carmeli, un cortejo de miembros de la Tercera Or-
den del Carmen avanza en dos filas por el pasillo. 
Revestidos con sus hábitos oscuros y cubiertos has-
ta los pies con capas blancas, se parecían —a los 
ojos de João— más a ángeles que a hombres.

Su emoción, sin embargo, alcanza el auge cuan-
do avista, cerrando ese cortejo por el centro de la 
basílica, a un varón fuerte y serio, de paso seguro 
y decidido, cuya grandeza de alma se intuye por 
su corpulencia. Interiormente, João exclama de in-
mediato: «¡Éste es el hombre! A él es a quien yo 
quería conocer, a él estoy llamado a seguir. Éste es 
el varón que reformará la faz de la tierra».1

De hecho, el primer encuentro de Mons. João 
con el Prof. Plinio Corrêa de Oliveira —que tuvo 
lugar el 7 de julio de 1956, en la basílica de Nues-
tra Señora del Carmen, de São Paulo— fue fruto 
de una larga y fiel espera. Por eso, cuando aquel 

joven vio al Dr. Plinio, era como si ya lo cono-
ciera y en él identificó al hombre prometido por 
la gracia, a quien debía entregarse por completo 
para cumplir sus anhelos de conquistar almas 
para Dios. Sus ardorosas aspiraciones juveniles 
y sus fervorosas oraciones, prolongadas durante 
dos años, finalmente eran atendidas, llevándolo 
a exclamar interiormente, como comentaría más 
tarde: «Soy feliz, feliz, porque he encontrado la 
luz de mi vida, el sueño de mis sueños, la fuerza 
de mi existencia, el camino recto hacia el Cielo».2

Los primeros años de convivencia
Al salir de la basílica, después de la ceremonia, 

el Dr. Plinio se cruzó con el joven João y tomó la 
iniciativa de saludarlo e intercambiar algunas pa-
labras con él, mostrando mucha amabilidad y pro-
funda complacencia. Se iniciaba así una relación 
que se intensificaría durante cuatro décadas.3

Monseñor João comenzó a frecuentar una de 
las casas que el «Grupo de Plinio»4 tenía en la ca-
lle Martim Francisco, de São Paulo. Allí ejerció 
el encargo de auxiliar administrativo, prestando 
posteriormente otros servicios como ser secreta-
rio de la Comisión de Exteriores, que se ocupa-
ba de los nacientes núcleos de contactos en otros 
países; formar parte de la Comisión de Lectores, 
que traducía, catalogaba y preparaba fichas para 
las reuniones; y asumir los llamados «eventua-
les», pequeñas disposiciones prácticas que eran 
resueltas por algunos de los más jóvenes.

El desempeño de esas tareas le daba la oportu-
nidad de seguir de cerca distintos momentos de la 
rutina del Dr. Plinio, al hacerle consultas o trans-

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/eslouisgoyard/


20      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Leyendo el 
«Tratado de 
la verdadera 
devoción», 
Mons. João 
comprendió 
que la mejor 
manera de 
consagrarse 
a María 
Santísima era 
hacerlo por 
las manos del 
Dr. Plinio

mitirle algún recado, y la ocasión de pasar tiempo 
con él. Nada escapaba a su diligente y admirativa 
observación. Más adelante, las breves conferen-
cias impartidas por el Dr. Plinio a los miembros 
más jóvenes del movimiento, llamadas Santo del 
Día, servirían a Mons. João para profundizar en 
la comprensión de diversos aspectos de la perso-
na y la vocación del fundador.

Así pues, fue constatando diariamente cuánta 
sabiduría, inocencia y fuerza le había concedido 
Dios al Dr. Plinio para ser maestro, profeta y lu-
chador de la causa católica, pero también padre 
tierno y rebosante de afecto, realizando en su alma 
una rara armonía entre grandeza y amabilidad.

Cierta vez, a partir de unas lecturas, Mons. João 
descubrió la enseñanza de la teología acerca de la 
bendición, cuyo amplio uso se extiende a todos 
los bautizados y no sólo a los sacerdotes. Ense-
guida surgió en su espíritu la idea de pedirle al 
Dr. Plinio, como fundador, que diera la bendición 
a sus discípulos. Junto a otro joven fue a su en-
cuentro para preguntarle al respecto. No opuso 
ninguna dificultad y los bendijo por mediación de 
María Santísima y del profeta Elías. En adelante, 
Mons. João multiplicaría las manifestaciones de 
arrobo para con la persona de su padre espiritual, 
al ver en él —gracias a un presentimiento sobre-
natural— a un varón suscitado por la Virgen para 
una altísima misión histórica.

Sagrada esclavitud, la gracia inmensa
Según San Luis María Grignion de Montfort, 

la expresión esclavitud de amor es la que mejor 
define la absorta entrega de quien desea llevar al 
extremo su amor a Nuestra Señora.

Leyendo el Tratado de la verdadera devo-
ción escrito por ese santo, Mons. João se 
maravilló con las características de esa 
esclavitud. Le llamó especialmente la 
atención el hecho de que quien así 
se consagra a la Sabiduría eterna y 
encarnada, por manos de María, 
participa de sus dones, virtudes y 
gracias, como si la Virgen misma 
viviera en él. Por otro lado, entendió 
que la búsqueda de la perfección se 
hallaba facilitada por tener, en Nuestra 
Señora, un modelo más cercano.

Sumándose a otras ideas, esa doctrina 
penetró en el espíritu de Mons. João car-
gada de un nuevo significado: ¿por qué no 
asumir, con relación al Dr. Plinio, un vín-

culo de dependencia análogo al recomendado por 
San Luis respecto de María Santísima? Siendo él 
una representación viva de la Madre de Dios, en-
tregarse en sus manos haría más concreta, sensi-
ble y eficaz la esclavitud a Nuestra Señora y más 
seguro el camino para la práctica de la virtud.

Lleno de alegría espiritual, Mons. João le es-
cribió una carta al Dr. Plinio exponiéndole los 
motivos que lo llevaban a pedir consagrarse a la 
Santísima Virgen en sus manos, algo que ya pre-
figuraba una entrega religiosa.

Por su agudo discernimiento de los espíritus, 
el Dr. Plinio enseguida se dio cuenta de que se 
trataba de un impulso suscitado por la gracia divi-
na, juicio confirmado por otros discípulos suyos, 
quienes, sin conocer la petición de Mons. João, le 
comunicaron un deseo similar. Tras investigar, 
con exquisita prudencia, la ortodoxia de tal suge-
rencia, el Dr. Plinio empezó a reunirse con estos 
pocos hijos espirituales en el despacho de su piso 
para manifestarles aspectos inéditos de su alma, 
narrando episodios de su vida en los que traslu-
cían los dones que la Providencia le había con-
cedido con vistas al cumplimiento de su misión. 
Nuevos panoramas sobrenaturales se descubrían 
ante los ojos de Mons. João, que multiplicó las 
preguntas al Dr. Plinio, sin darse cuenta de que 
procediendo así le ayudaba a explicitar su propia 
vocación, como confesaría más tarde.

Al cabo de dos años de entrañable convivencia, 
el Dr. Plinio, finalmente, atendió las insistentes pe-
ticiones de esos hijos. La primera ceremonia de la 
sagrada esclavitud, como fue denominada, tuvo 

El Dr. Plinio y Mons. João en 1965

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      21

Ante la 
infidelidad 
de muchos de 
sus hijos y del 
consecuente 
retraimiento 
de gracias en 
su obra, el 
Dr. Plinio 
se ofreció 
como víctima 
expiatoria 
para salvarla

lugar el 18 de mayo de 
1967. Fueron tales las 
gracias derramadas en 
aquella ocasión y la ele-
vación que embargó a 
todos, que el Dr. Plinio 
afirmó al concluir el acto: 
«Con esta ceremonia que-
da fundada la institución 
de los apóstoles de los úl-
timos tiempos».5

«Un anónimo entre  
los suyos»

En los años siguientes, 
aunque la obra del Dr. Pli-
nio había logrado numero-
sos éxitos externos, inter-
namente se constataba un 
paulatino declive del entu-
siasmo y el fervor. Las gracias iniciales de funda-
ción habían abierto un camino de entrega y revela-
do el panorama de la vocación en todo su esplendor, 
culminando en la sagrada esclavitud. Sin embargo, 
la infidelidad de muchos ocasionó el retraimiento 
de esas gracias y la consecuente ceguera espiritual, 
incluso con relación al fundador, porque cuando el 
corazón se abre al mundo, se cierra a Dios.

Optando por una vida mediocre —y, lamenta-
blemente, no pocas veces desarreglada—, varios 
de los que deberían ser fieles discípulos empeza-
ron a ver en el Dr. Plinio únicamente a un hom-
bre culto e insigne pensador, y ya no al profeta de 
María Santísima que la gracia les había mostrado 
antes, hasta el punto de convertirse en «un anóni-
mo entre los suyos».6 La nota religiosa desapare-
cía de la obra, dando paso a un ambiente de club, 
constituido por diversiones y superficialidades.

Esa actitud naturalista y mundana nunca ma-
culó la visión de Mons. João respecto del Dr. Pli-
nio, pues experimentaba continuamente en su 
fundador la presencia de la Santísima Virgen. No 
obstante, su amor vigilante le inspiró el temor de 
dejarse influenciar y llegar a ser, en un futuro, in-
fiel a la causa católica si se mantenía en el trato 
con sus condiscípulos decadentes. Por eso, el 12 
de octubre de 1974, le pidió al Dr. Plinio retirar-
se a una vida de contemplación. Éste —no sólo 
como padre, sino también como amigo— com-
partió con él sus preocupaciones y le insistió que 
no se alejara de las actividades del movimiento, 
con la esperanza de que un cambio en el panora-

ma interno diera nuevos 
frutos de apostolado.

Admirador de una 
grandeza crucificada

En una conversación 
con algunos más cercanos 
la noche del 1 de febrero 
de 1975, el Dr. Plinio ex-
puso las aprehensiones 
que albergaba en relación 
con su obra y concluyó 
que únicamente era posi-
ble salvarla a través de un 
ofrecimiento como vícti-
ma expiatoria, impetrando 
así a la Santísima Virgen 
la intervención de gracias 
especiales. Es lo que hizo, 
declarando allí mismo que 

Nuestra Señora podía disponer de él como quisiera.
Tan sólo treinta y seis horas después, su ofre-

cimiento fue acogido por la Providencia mediante 
un terrible accidente automovilístico. Entre los pa-
sajeros de los cinco vehículos involucrados, sola-
mente el Dr. Plinio sufrió heridas graves: la pelvis 
quedó hundida y rota por el fémur izquierdo, que 
también resultó lesionado, dos costillas fractura-
das, los huesos de la mano izquierda destrozados 
y el húmero derecho partido; además, su cabeza 
chocó contra el parabrisas, provocándole la pér-
dida de dos dientes, una incisión de arriba abajo 
en el labio superior, el corte casi total del párpado 
y la ceja izquierdos, y una abundante pérdida de 
sangre. Se había convertido, como afirmaría más 
tarde Mons. João, en «mártir de su propia obra»,7 
soportando las secuelas para el resto de su vida.

A esto le siguió una larga y dolorosa recupera-
ción, durante la cual Mons. João no abandonó ni 
un instante al Dr. Plinio, pues ver a su padre des-
figurado e inmerso en tanto dolor no le escandali-
zó. Por el contrario, a la veneración que siempre le 
había tributado se unió un profundo sentimiento de 
ternura, y su admiración creció al constatar que al 
dar consejos espirituales o directrices para su obra 
aun estando muchas veces en un estado de semiin-
consciencia demostraba una sabiduría inusual y un 
discernimiento impecable. Anotándolo todo en una 
libreta, día y noche, el hijo fiel no dejó que se perdie-
ra ninguna de sus palabras, convirtiéndose en el pri-
mer beneficiario del generoso sacrificio del Dr. Pli-
nio, a quien la Virgen no tardaría en recompensar.

El Dr. Plinio en 1973

A
nt

on
io

 C
ar

lo
s 

C
ar

re
ro

Sumario  Sumario



22      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Así como 
otrora Moisés 
sostuvo la 
lucha de Josué, 
el Dr. Plinio 
compró, con su 
ofrecimiento, el 
resurgir de las 
instituciones 
de su obra bajo 
el incansable 
impulso de 
Mons. João

En efecto, así como otrora Moisés sostuvo 
desde lo alto de la montaña la lucha de Josué 
(cf. Éx 17, 11), así, en los años posteriores a su ac-
cidente, el Dr. Plinio pudo observar, como fruto 
de su ofrecimiento, que varias instituciones in-
ternas resurgían con un fervor redoblado bajo el 
incansable impulso de Mons. João. De este modo, 
su obra salía del letargo en el que yacía.

«Cor unum et anima una»
A partir de 1975, el Dr. Plinio y Mons. João 

lucharían codo a codo, atravesando juntos las tri-
bulaciones y victorias de la obra.

El Dr. Plinio encomendó a su fiel discípulo los 
problemas más arduos y las empresas más audaces: 
combatir los ataques mediáticos, dirigir campañas 
a pie de calle, solucionar dificultades internas, im-
pulsar el apostolado en varios países, captar medios 
económicos para el sustento del movimiento… 
Ante todo, le confió la formación doctrinaria y espi-
ritual de las nuevas vocaciones que iban surgiendo.

En el desempeño de estos encargos, Mons. João 
se unía de una manera cada vez más entrañable a su 
padre y fundador, pensando, queriendo y actuando 
como él mismo, y convirtiéndose —como diría el 
Dr. Plinio— en su alter ego, su mano derecha, su 
bastón de la vejez. La Providencia, finalmente, le 
había concedido al Dr. Plinio el consuelo de ver 
en él al discípulo perfecto que, participando de su 
visión profética, luchaba por la causa de la Santa 
Iglesia Católica y daba continuidad a su obra.

En septiembre de 1995, el descubrimiento de 
un avanzado cáncer en el Dr. Plinio anunciaba la 
evidente proximidad de su partida. Ingresado en el 
Hospital Alemán Oswaldo Cruz, de São Paulo, se 
abatió sobre él —entre otros sufrimientos espiritua-
les— la terrible prueba de dejar esta vida sin haber 
visto instaurado el Reino de María, prometido por la 
Santísima Virgen en Fátima y tan esperado por él.8

Profundo conocedor del alma de su fundador, 
Mons. João supo discernir el tormento que atrave-
saba y sostenerlo minuto a minuto, coronando con 
un gesto de devoción filial la historia de una larga 
fidelidad. No había olvidado nada de las enseñanzas 
del Dr. Plinio sobre el papel del sufrimiento en la 
vida de un católico y, recordándole que este último 
calvario era, no un fracaso, sino el propio cumpli-
miento glorioso de su vocación, lo consoló y recon-
fortó en la fe hasta sus postreros momentos.

En aquel lecho de muerte, Mons. João veía a un 
padre victorioso, a un profeta con una misión de-
masiadamente grande como para ser cumplida sólo 

en esta tierra, y que partía hacia el Cielo arrebatado 
como Elías, a fin de concluir en la eternidad lo que 
aquí había empezado. Esa certeza de la victoria, na-
cida de la contemplación de las virtudes del Dr. Pli-
nio, fue el puntal con el que Mons. João sostuvo la 
obra en el doloroso momento en que faltó la pre-
sencia física del fundador.

Único deseo: perpetuar una misión
Tras la marcha hacia la eternidad del Dr. Plinio 

el 3 de octubre, Mons. João cumplió con tanto éxito 
esa misión, traduciendo en instituciones el espíritu 
de su padre y señor, que participó, él mismo, de la 
gracia fundacional, como se evidenciará en los artí-
culos siguientes. Por lo tanto, al analizar las distin-
tas realizaciones llevadas a cabo por él, es necesario 
tener como fondo de cuadro que, para Mons. João, 
tales logros no significaban más que el homenaje 
de restitución a quien consideraba la causa de todos 
sus éxitos y, sobre todo, la materialización de un 
deseo irrefrenable de glorificar al varón de quien lo 
había recibido todo.

Hoy se puede afirmar que el mayor legado deja-
do por el Dr. Plinio a la historia no fue ninguna de 
sus campañas informativas, actuaciones públicas o 
libros escritos, sino un discípulo formado a imagen 
y semejanza de su propia santidad. Éste, asimilan-
do su mentalidad, su amor a la Santa Iglesia y su 
profetismo, engendró hijos destinados a perpetuar 
en el tiempo la presencia de su fundador.

De esta manera, la unión que había marcado 
cuatro décadas de sagrada convivencia tomaría una 
nueva configuración a partir de 1995: Mons. João 
sería el Dr. Plinio en la tierra, dando continuidad a 
los anhelos que éste había albergado en vida en lo 
más íntimo de su corazón; el Dr. Plinio sería el em-
bajador de Mons. João ante el Inmaculado Corazón 
de María, para hacer posible la realización de los 
ardientes deseos de su discípulo perfecto.

Una semilla de profetismo 
germinando por siglos

Desvelado a nuestros ojos algo del grandio-
so panorama de la unión entre el Dr. Plinio y 
Mons. João, nos es permitido imaginar cómo ha-
brá sido, después de casi treinta años de separación 
física, el reencuentro en la eternidad de maestro y 
discípulo, padre e hijo, señor y esclavo.

El meticuloso cuidado con el que, durante su 
ausencia, Mons. João trató de restituirle al Dr. Pli-
nio el fruto de sus esfuerzos por la gloria de la San-
ta Iglesia y por la instauración del Reino de María, 

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      23

Tal y como 
siguió vivo 
para sus hijos 
—y también 
para sus 
enemigos— en 
la persona de 
Mons. João 
hace ya casi 
tres décadas, 
el Dr. Plinio 
continuará 
vivo en la 
obra que dejó 
en la tierra

sin reservarse nada para sí, probablemente floreció 
en la entrega amorosa, ya sin las brumas del es-
tado de prueba y como adornada con los laureles 
del triunfo, de la obra que había inmortalizado su 
actuación en la tierra, personalizada, no obstante, 
en el hijo dilecto que era todo para todos al hacer 
realidad los deseos de su padre.

Para el Dr. Plinio, sin duda, «recuperar» a 
quien tanto había amado en vida y tanto esfuer-
zo había empeñado por santificarlo plenamente, 
conduciéndolo al perfecto cumplimiento de su 
alta misión, supuso un significativo aumento de 
la gloria accidental que, si se nos permite traducir 

1 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. ¡María 
Santísima! El Paraíso 
de Dios revelado a los 
hombres. Lima: Heral-
dos del Evangelio, 2021, 
t. I, p. 66.

2 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Charla. 
Caieiras, 24/4/2005.

3 El lector puede cono-
cer los detalles de la his-
toria del Dr. Plinio y de 
su profundo vínculo con 
Mons. João en la colec-
ción de cinco volúme-
nes: CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. El don 
de sabiduría en la men-
te, vida y obra de Plinio 
Corrêa de Oliveira. Ciu-

dad del Vaticano-Lima: 
LEV; Heraldos del Evan-
gelio, 2016.

4 Modo como era conocido 
el conjunto de los prime-
ros discípulos del Dr. Pli-
nio. Con el paso de los 
años, el término Grupo 
comenzó a utilizarse in-
ternamente para referirse 
a su obra.

5 En alusión a la expresión 
usada por San Luis Ma-
ría Grignion de Montfort 
en su Tratado, para de-
signar a los futuros escla-
vos de amor de la Santísi-
ma Virgen que, como an-
torchas vivas, ilumina-

rían las almas con el es-
píritu de María, prepa-
rando en ellas su reinado.

6 CLÁ DIAS, El don de 
sabiduría en la mente, 
vida y obra de Plinio Co-
rrêa de Oliveira., op. cit., 
t. IV, p. 443.

7 Idem, p. 486.
8 Por un especial favor ce-

lestial, el Dr. Plinio —en-
tonces adolescente y mu-
chos años antes de cono-
cer las revelaciones de la 
Santísima Virgen en Cova 
da Iria— tuvo una ins-
piración mística sobre el 
futuro triunfo de Nues-

tra Señora en la tierra, al 
que debería dedicar toda 
su vida. Décadas más tar-
de, mientras convalecía 
de una grave crisis de dia-
betes que lo acometió en 
1967, recibió una ineludi-
ble confirmación sobre-
natural, a través de una 
estampa de la Madre del 
Buen Consejo de Gena-
zzano, de que no moriría 
sin cumplir esa misión (cf. 
CLÁ DIAS, El don de sa-
biduría en la mente, vida 
y obra de Plinio Corrêa 
de Oliveira, t. I, pp. 348-
351; t. IV, pp. 285-292).

9 Idem, t. V, pp. 484-485.

en términos terrenales, hizo crecer su alegría en 
el Cielo hasta límites que quizá sólo en la visión 
beatífica podremos comprender.

Entonces, fundidos en un abrazo eterno, cier-
tamente ambos vieron uno en la mirada del otro 
el porvenir de la obra que permanece en este valle 
de lágrimas privada de su presencia física, pero 
cuán protegida, como esperamos, por su segura 
intercesión.

Tal y como siguió vivo para sus hijos —y 
también para sus enemigos— en la persona de 
Mons. João durante casi tres décadas, el Dr. Plinio 
continuará vivo en la obra que dejó en la tierra y 
en la influencia que ésta aún ejercerá en la Santa 
Iglesia y en el mundo. «Está vivo en sus escritos, 
vivo en el precioso legado de sus explicitaciones, 
vivo en las direcciones indicadas, vivo en las cos-
tumbres que instituyó; más aún, vivo en el tipo hu-
mano que inspiró, es decir, en aquellos en cuyas 
almas fue colocada una semilla de profetismo par-
ticipativa de su propio carisma».9 ²

En el destacado, el Dr. Plinio en la década de 1990;  
de fondo, misa celebrada por Mons. João en la basílica 

de Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

Th
ia

go
 T

am
ur

a

Fe
rn

án
 L

ec
ar

os

Sumario  Sumario



Doña Lucilia en marzo de 1968Doña Lucilia en marzo de 1968

Jo
ão

 C
lá

 D
ia

s

Sumario  Sumario



õ Hna. Michelle Viccola, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      25

De un modo 
inusitado, el 
joven João 
encontró, en 
un edificio de 
la calle Vieira 
de Carvalho, el 
mayor tesoro 
de su vida

Un tesoro escondido  
entre las ruinas de la cristiandad

Discípulo del Dr. Plinio, Mons. João conoció también muy de 
cerca a su virtuosa madre, Dña. Lucilia, con quien tuvo una breve 
pero sublime relación, que lo marcó indeleblemente.

a  fueran sus palabras pronunciadas 
al calor de una radiante mañana en 
Betania o mientras el ocaso teñía 
de tonalidades doradas las agrada-
bles aguas del mar de Tiberíades, 

por dondequiera que el suavísimo timbre de 
la voz del divino Redentor se escuchara, pe-
netraba de un modo misterioso en las almas 
y revelaba algo de los secretos de la Sabidu-
ría increada. Como cuando Jesús les dijo a 

sus discípulos: «El Reino de los Cielos se parece 
a un tesoro escondido en el campo» (Mt 13, 44).

Un tesoro escondido… Bella y poética imagen 
para tiempos pasados, pero lamentablemente un 
poco lejana para los conturbados días presentes. 
¿Dónde y cómo encontrar un tesoro en «campos» 
sembrados de rascacielos, decorados con asfalto 
y alquitrán, ennegrecidos con tanta contamina-
ción y pecado?

El primer encuentro
En 1956, Mons. João —por entonces un jo-

ven de 17 años— estaba lejos de imaginar que 
en el vestíbulo de un edificio de la calle Vieira 
de Carvalho, de São Paulo, encontraría de un 
modo inusitado el mayor tesoro de su vida. Tras 
una mañana de estudios, se dirigía a la sede del 
grupo Catolicismo —núcleo que más tarde daría 
origen a la TFP— situada en aquel inmueble, de-

jando atrás, al entrar en el recinto, un mundo feo 
y revolucionario. Se sentía ya feliz en un ambien-
te que consideraba sagrado; mientras esperaba a 
que llegara el ascensor, aparecieron en la entrada 
el Dr. Plinio y su madre, Dña. Lucilia.1

Su primera reacción fue la de analizarlos, 
viendo cómo los reflejos de uno repercutían en el 
otro. Contempló en un instante la enorme seme-
janza de alma que existía entre ambos y se quedó 
encantado con la venerable figura de Dña. Luci-
lia, entendiendo que se trataba de una mujer com-
pletamente fuera de lo común.

No era sólo la distinción de quien pertenecía a 
una de las familias más tradicionales de São Pau-
lo, ni siquiera la delicadeza con que aceptó su 
ayuda para subir las escaleras del vestíbulo lo que 
lo impresionaron. Aún necesitaría décadas para 
decantar el significado y la trascendencia de ese 
primer encuentro que, a pesar de ser sublime, fue 
natural y simple, como lo sería siempre su rela-
ción con aquella señora «hecha de porcelana».

Reflejo del Sagrado Corazón de Jesús
Transcurridos once años después de aque-

lla primera mirada —a lo largo de los cuales se 
siguieron otros encuentros, tan fugaces como 
marcantes—, el Dr. Plinio fue acometido de una 
fuerte crisis de diabetes. Durante el período en 
que estuvo convaleciente en su residencia, João 

Monseñor João y Dña. Lucilia

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmichelleviccola/


26      Heraldos del Evangelio · Edición especial

En la 
convivencia 
con 
Dña. Lucilia, 
Mons. João 
contempló las 
grandezas 
de un Dios 
hecho perdón y 
sintió el calor 
del Corazón 
«materno» 
de Jesús

tuvo la oportunidad de servirlo más de cerca y, en 
consecuencia, de pasar tiempo con Dña. Lucilia.

Poco a poco empezó a notar la terrible soledad 
en la que vivía aquella noble señora, despreciada 
por sus más allegados, a excepción de su hijo. Su 
bondad era totalmente incomprendida, aun cuan-
do el rebosante afecto de su corazón fuera, en cier-
to modo, capaz de abarcar a la humanidad entera.

Descubriendo los encantos de su alma en los 
momentos en que podía observarla, se dejaba 
empapar de esa dulzura cautivadora. En su inte-
rior se formaba la imagen de una virtud singular, 
forjada por el dolor en el apagamiento y en la so-
ledad de la vida de un ama de casa.

Paulatinamente, Mons. João fue percibiendo 
que Dña. Lucilia había obtenido del Se-
ñor un amor profundo y una bondad 
sin reservas para con los hom-
bres. Veía cómo dedicaba lar-
gas horas de contemplación 
ante la imagen del Sagrado 
Corazón de Jesús y com-
probó, así, esta afirma-
ción del Dr. Plinio: «De 
algún modo, Él vive en 
ella».2 Su persona irra-
diaba la sacralidad del 
Redentor en todos los 
ambientes en los que se 
encontrara, tiñéndolos de 
lo sobrenatural y haciendo 
que las maravillas que habi-
taban su interior se reflejaran 
hasta en sus mínimos gestos. 
El clima creado a su alrede-
dor era tan deslumbrate y tan 
invitador a practicar el bien, 
que las personas se sentían en la presencia de Dios 
mismo, el cual habitaba su virginal alma de bau-
tizada.

Doña Lucilia impresionaba tanto a Mons. João 
que, en varias ocasiones, contaba él, había sen-
tido inclinación a arrodillarse ante ella para ve-
nerarla, asombrado con la inocencia de su alma, 
la serenidad de su carácter, la tranquilidad de su 
porte, la pureza de intención de sus obras, la bien-
querencia de su trato…, en definitiva, la como 
que «angelicalidad» de sus virtudes.

Una relación celestial
La convivencia —que más tarde Mons. João 

la denominaría «luciliana»— se componía de 

variados encuentros a lo largo del día. Esperaba, 
ansioso, el momento de poder estar con Dña. Lu-
cilia, aprovechando cualquier oportunidad para 
analizarla y guardando en su corazón todos los 
pormenores.

Bastaba acercarse a ella y saludarla, besándole 
respetuosamente la mano, para sentirse envuelto 
por su serenidad. La mirada aterciopelada y pe-
netrante de esta dama era para él un reflejo de 
la pureza de Dios. Décadas después de su falle-
cimiento, Mons. João recordaba con añoranza el 
bienestar y la alegría que experimentaba en esa 
mirada, pues era bondadosa, llena de misericor-
dia y dispuesta a perdonarlo todo.

Sin embargo, al constatar que muchas per-
sonas preferían quedarse fuera de su 

influencia, rechazando así la bien-
querencia que rebosaba de su 

corazón, su mirada se veía en-
vuelta en una hermosa y no-
ble bruma de melancolía: el 
desencanto por un afecto 
no correspondido. Este 
sufrimiento había acriso-
lado su alma, engrande-
ciéndola y configurán-
dola plenamente con la 
Bondad crucificada.

Los recuerdos de esta 
convivencia celestial no 

se componen de grandes 
hazañas ni de lances heroi-

cos. Por el contrario, en las 
afables relaciones familiares, 
tomando el té en compañía 
de Dña. Lucilia, conversando 
sobre episodios de la infan-

cia del Dr. Plinio, al regalarle una simple rosa u 
observándola discretamente mientras rezaba el 
rosario, Mons. João contempló, como en un es-
pejo, las grandezas de un Dios hecho perdón y 
sintió el calor del Corazón «materno» de Jesús. 
Una bondad seria, respetuosa, afectuosa, humil-
de y suave era la clave con la que se relacionaba 
con los demás.

Sin saber cómo ni cuándo, Mons. João per-
cibió que entre ambos se dio un fenómeno su-
premamente místico, mediante el cual parte del 
modo de ser de Dña. Lucilia, de su espíritu, de 
su mentalidad y de su bienquerencia pasaban a 
él, con miras, quizá, a extender esas relaciones a 
otras almas.

Monseñor João en la década de 1960

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      27

Era un alma 
encargada de 
realizar de un 
modo preciso, 
particular y 
minúsculo el 
bien que la 
Santísima 
Virgen obra 
universal-
mente a favor 
de las almas

Una madre para los siglos futuros
Así pues, no tardó en discernir con tino proféti-

co la misión de esa singular madre en el porvenir. 
Intuyó que tenía un papel providencial, a la mane-
ra de una «innovación» propiciada por Dios para 
atender las apetencias y necesidades de hombres 
cada vez más huérfanos de bondad. Un tesoro di-
vino, mezcla de novedad y tradición, de un alma 
encargada de realizar de un modo particular, pre-
ciso y minúsculo el bien que la Santísima Virgen 
obra universalmente a favor de las almas.

En este sentido, Dña. Lucilia era como la úl-
tima semilla de la Edad Media que, al caer en la 
tierra, hizo que naciera algo nuevo para la cris-
tiandad, abriendo, como intercesora, las puertas 
de una dadivosidad inaudita, capaz de 
«arruinar» los depósitos de la gra-
cia divina, si éstos no fueran in-
finitos. Iluminó con los rayos 
de esa misma civilización 
cristiana, de la que era he-
redera, un mundo deca-
dente, donde la bienque-
rencia había sido susti-
tuida por la vulgaridad, 
el afecto por el interés, 
la caridad por un filan-
tropismo ateo.

Meditando sobre las 
razones de esa manera de 
actuar de la Providencia, a 
Mons. João le pareció que, 
debido a la corrupción y los 
desvaríos de la sociedad revo-
lucionaria, era necesario que 
Dios se mostrara más próxi-
mo a un mundo que había 
destruido la imagen de Jesús y de su Madre San-
tísima, dándole, en Dña. Lucilia, la oportunidad 
de recordar sus verdaderas fisonomías.

De tal madre, tal hijo
De hecho, era un espejo de ciertas perfecciones 

divinas, cuyo primer beneficiario había sido su 
propio hijo, el Dr. Plinio. Admirando de cerca las 
sólidas virtudes de este varón, Mons. João com-
probó cómo era sustentado en la virtud por la pre-
sencia de su madre. Doña Lucilia fue el parámetro, 
la senda, la «tabla de la ley» que lo amparó en su 
vida espiritual y, siendo llamada por la Providen-
cia a defenderlo, era normal que en la base de la 
fidelidad del Dr. Plinio estuvieran sus oraciones.

En varias ocasiones, el Dr. Plinio reveló al res-
pecto que había entendido la santidad al contem-
plar a su madre. Impresionante comentario prove-
niente de alguien que poseía un profundo discerni-
miento de los espíritus y que, por tanto, mirando a 
Dña. Lucilia contemplaba, por un don místico, su 
alma. La juzgaba entonces tan elevada que le ser-
vía de patrón para su propia santificación.

En suma, en la raíz de su perseverancia e, indirec-
tamente, de toda la obra que realizaría por la Iglesia, 
estaban el ejemplo y el sacrificio de esta dama.

Y Mons. João sentía que también era su ma-
dre. Se convirtió en el mayor tesoro de su vida 
que jamás habría soñado.

El tesoro… en la eternidad
Ahora bien, el fallecimiento de 
Dña. Lucilia lo cogió totalmen-

te por sorpresa. Ella era de tal 
forma «su tesoro» que, pen-
saba, nunca se separarían… 
El bienestar que la rodea-
ba, incluso en los mo-
mentos de mayor aflic-
ción o enfermedad, hacía 
que pareciera inmune 
al sufrimiento y daba la 
impresión de que viviría 
eternamente… Por eso, 

mientras velaba su cuer-
po, se preguntaba perplejo: 

«¿Acaso esta luz nos va a 
abandonar?».

Desde la perspectiva de los 
años, comprobamos que tantos 
recuerdos, tantas sonrisas y 
tantos estímulos les fueron da-

dos a Mons. João para que, guardados en su cora-
zón, nos iluminaran en el futuro. Para él, Dña. Lu-
cilia no se había marchado, mas estaría siempre a 
su lado, pues la unión de almas entre ellos era pro-
funda. De alguna manera se había hecho «eterna», 
ya que, desde aquel 21 de abril de 1968, se había 
convertido en como que su «ángel de la guarda».

A partir de entonces, su presencia —no ya fí-
sica— se manifestaba por un diálogo constante, 
marcado por imponderables y por un contacto 
enteramente místico, cuya iniciativa partía del 
Cielo. Doña Lucilia se hacía sentir de un modo 
aún más intenso que si estuviera viva, acompa-
ñándolo en cada paso, retirándole los obstáculos 
de su camino, arreglando situaciones y amparan-

Doña Lucilia en torno al año 1960

R
ep

ro
du

cc
ió

n

Sumario  Sumario



28      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Tras la 
muerte de 
Dña. Lucilia, 
Mons. João 
se convirtió 
en apóstol de 
sus virtudes, 
permitiéndole 
a ella abrazar 
a una 
multitud 
de hijos que 
recurren a su 
intercesión

do constantemente a la gran familia espiritual 
que él difundía por el mundo.

Madre de una multitud de hijos
Y aquí la epopeya de Mons. João adquiere un 

colorido inesperado. Podía considerarse el afor-
tunado hombre de la parábola, porque había en-
contrado un tesoro escondido a los ojos del mun-
do…, pero sentía vivamente que no debía ser el 
único en disfrutar de esta preciosidad.

Así pues, tras la muerte de Dña. Lucilia, se 
convirtió en un verdadero apóstol de sus virtudes, 
difundiendo la devoción a ella entre los jóvenes 
miembros de la TFP y sus familias, animándolos 
en las vías de la santidad mediante su ejemplo y 
obteniendo, por su intercesión, numerosos benefi-
cios. Le revelaba a todos este sublime tesoro, per-
mitiéndole a Dña. Lucilia —que en vida no había 
podido acoger a tantos hijos bajo su chal mater-
no— abrazar a miles y miles de ellos, presentándo-
los en sus brazos a la Divina Misericordia.

Ante la tumba de Dña. Lucilia crecía el nú-
mero de personas que invocaban su intercesión, 
una señal de haber recibido favores o de esperar 
alcanzarlos. Y al igual que en la vida, siempre se 
manifestó solícita en atender a cualquiera que le 
pidiera su auxilio, casi ansiosa por ayudar al ne-
cesitado incluso antes de que éste completara la 
formulación de su petición.

Monseñor João observó en estas intervencio-
nes que una de las gracias más características de 
la suave y discreta acción de Dña. Lucilia sobre 

las almas era un efecto pacificador sobre el tem-
peramento, una serenidad que equilibraba e in-
fundía la certeza de encontrar en ella un amparo 
seguro, en medio de las incertidumbres y tempes-
tades del mar embravecido del mundo moderno.

Y enseguida también comprobaría que sería 
sustento y refugio en los días tormentosos que se 
avecinaban.

Fiel sustentáculo, ardoroso hijo
Con el fallecimiento del Dr. Plinio en 1995, 

Mons. João veía el comienzo de un nuevo capítulo 
en su vida, en el que necesitaría el amparo más cer-
cano e intenso de Dña. Lucilia. Durante cuarenta 
años había colaborado con su hijo y en muchas si-
tuaciones su auxilio se había hecho notar; estaba 
seguro de que tal solicitud no faltaría. ¡Y así fue, 
pues se multiplicó! Hubo rupturas, dramas e incer-
tidumbres, decisiones drásticas que tomar, pasos 
audaces que dar, en fin, mil dificultades que, sin la 
asistencia sobrenatural de su protectora, no habría 
superado.

En numerosas ocasiones, Mons. João declaró 
que no tenía dudas del papel asumido por Dña. Lu-
cilia en la inesperada recuperación de varias enfer-
medades que padeció, en las inexplicables solucio-
nes a casos complicadísimos y en la perseverancia 
de los cuantiosos jóvenes, consagrados e incluso 
sacerdotes que él, con sus oraciones, reunía bajo el 
chal lila de esa maternal señora. Estas intervencio-
nes se revelaban discretas, suaves y eficaces, como 
lo habían sido sus acciones en la tierra.

Visita de Mons. João y algunos heraldos a la tumba de Dña. Lucilia en el cementerio de la Consolación, en 2008

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición esEdición especial · pecial · Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio      2929

La acción de 
Dña. Lucilia 
se perpetuó en 
el ministerio de 
Mons. João, 
contribuyendo 
a vivificar el 
corazón de la 
Santa Iglesia

Sin embargo, como en los comienzos de la 
cristiandad, tampoco faltaron los Herodes, Judas 
y Nerón, que intentaron a toda costa hacer desa-
parecer esta luz. Afrontando dolorosas oposicio-
nes internas, equívocos, falsas acusaciones y un 
sinfín de persecuciones, Mons. João fue el fiel 
abanderado de la legítima devoción a Dña. Luci-
lia —anclada en las más firmes y ortodoxas tra-
diciones de la Iglesia—, no sólo con su ejemplo, 
sino sobre todo con sus obras.

Ya en vida del Dr. Plinio, el amor filial le ha-
bía llevado a recopilar los hechos de la vida de 
Dña. Lucilia y a escribir una biografía ilustrada,3 
a propagar su espiritualidad por los cuatro rinco-
nes de la tierra, a divulgar los milagros obtenidos 
por su intercesión y a ofrecerle nuevos hijos es-
pirituales, eslabonando una auténtica cadena de 
devotos: almas que, unidas a ella, están más cerca 
del Sagrado Corazón de Jesús.

Una luz para el porvenir
Sólo muchos años después Mons. João com-

prendió que hasta su relación con la Santa Iglesia 
estaba, de un modo absolutamente sobrenatural, 
inserta en esta cadena de amor «luciliano», que 
penetraba en sus actos y le hacía distribuir con 
largueza dádivas espirituales a la multitud de hi-
jos que Dios le había concedido. Con la unción 
sacerdotal, esas dádivas adquirieron nueva fuer-
za y un matiz de bondad difícil de concebir otro 
igual, preludio, quizá, de un régimen de gracias 

﻿1 Lucilia Corrêa de Oliveira nació el 22 de abril de 1876 en 
la ciudad de Pirassununga, Brasil. Tuvo un papel muy im-
portante en la formación del Dr. Plinio, por lo que es con-
siderada por sus discípulos como una madre espiritual.

﻿2 CORRÊA DE OLIVEIRA, Plinio. Notas autobiográfi-
cas. São Paulo: Retornarei, 2008, t. I, p. 527.

﻿3 Cf. CLÁ DIAS, EP, João Scognamiglio. Doña Lucilia. 
Città del Vaticano-Lima: LEV; Heraldos del Evange-
lio, 2013.

sin precedentes para la humanidad. La acción de 
Dña. Lucilia se perpetuaba así, contribuyendo de 
manera muy especial a vivificar el corazón del 
Cuerpo Místico de Cristo.

En este sentido, y a la luz de las promesas de 
Fátima, podemos develar un poco más los mis-
terios que cubren la singular relación entre ellos, 
pues para Mons. João la acción de Dña. Lucilia 
se intensificará especialmente en la hora de los 
grandes castigos anunciados en Cova da Iria: se 
hará sentir místicamente, obteniendo del Sagra-
do Corazón de Jesús la curación, el perdón y la 
restauración para las almas que se abran a su in-
fluencia.

Monseñor João fue el hijo fiel que, infatigable-
mente, preparó los cimientos para que la promesa 
de triunfo del Inmaculado Corazón de María se 
realice cuanto antes, haciendo que ese reino naz-
ca, en primer lugar, en los corazones de los devo-
tos de Dña. Lucilia. 

Chal usado por Dña. Lucilia durante los últimos años 
de su vida, y conservado por Mons. João

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Sumario  Sumario



Monseñor João en la plaza de San Pedro (Vaticano), Monseñor João en la plaza de San Pedro (Vaticano), 
con motivo de la aprobación pontificia de los con motivo de la aprobación pontificia de los 
Heraldos del Evangelio en 2001Heraldos del Evangelio en 2001

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



õ P. Antonio Guerra de Oliveira Júnior, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      31

Los 
fundadores 
son envidados 
por Dios para 
ser no sólo 
iniciadores 
de una obra, 
sino también 
embajadores 
«a medida» 
para cada 
etapa histórica

El fundador

Recorriendo el camino 
de los embajadores de Dios

Además de iniciador de una institución, el fundador es un indiscutible 
modelo de conducta, un atento maestro y una «piedra de escándalo», 
dispuesta a contrariar los desvíos y errores de su época. ¿De qué 
manera se aplican estos gloriosos epítetos a Mons. João?

n el prólogo de su evangelio, el 
Apóstol virgen se refiere por pri-
mera vez al mayor de los varones 
nacidos de mujer en estos térmi-
nos: «Surgió un hombre enviado 

por Dios, que se llamaba Juan» (1, 6).
El evangelista utiliza el verbo enviar, cuyo 

significado original en griego posee un ma-
tiz importante: compartiendo la raíz con el 
sustantivo apóstol, el término designa a un 

embajador, un enviado con representación oficial.1 
Por lo tanto, desde ese prisma, Juan el Bautista 
también es apóstol.2

Entonces cabe una pregunta: ¿no será que en 
cada época histórica la Divina Providencia envía, 
por su parte, otros tantos «apóstoles» con potes-
tad para enseñar, guiar y, sobre todo, servir de 
ejemplo a la sociedad?

La respuesta es, sin duda alguna, afirmativa. 
Dios siempre ha suscitado en la Iglesia represen-
tantes suyos, para el cumplimiento de altísimos 
designios. Aun con una vocación distinta a la de 
los Apóstoles de los primeros tiempos, son real-
mente embajadores divinos, cuales nuevos precur-
sores que van delante del Señor para prepararle un 
pueblo bien dispuesto (cf. Lc 1, 17). Por lo tanto, 
cuando entramos en contacto con la historia de los 
santos fundadores de órdenes e institutos religio-
sos, somos llevados a divisar en esos hombres y 
mujeres providenciales una misión de tal porte.

Bajo la medida de la contrariedad
Además de iniciador de una institución, el fun-

dador es un indiscutible modelo de conducta, un 
atento maestro y un guía inerrante en lo que atañe a 
su misión propia, llamado a transmitir la respuesta 
adecuada a los desafíos y urgencias de los tiempos 
y de las circunstancias históricas siempre diversas.3

Por otra parte, suele aparecer como «piedra de 
escándalo», dispuesto a contrariar las desviacio-
nes y los errores de su época. «Por eso —afirma 
Chesterton—, la paradoja de la historia es que 
cada generación sea convertida por el santo que 
más la contradice».4

En efecto, a los fundadores se les da a conocer 
algo de los misteriosos designios de aquel cuyas 
decisiones son insondables, e irrastreables sus ca-
minos (cf. Rom 11 ,33). A sus seguidores le corres-
ponde el papel de la fidelidad, incluso en medio de 
incomprensiones y ante actitudes inusitadas.

En el Israel de los tiempos de Cristo, ¿qué habría 
más contrario a la regla general de comportamien-
to que la aparición de un enigmático asceta vestido 
con piel de camello, alimentándose de saltamontes 
y miel silvestre, y predicando: «Convertíos, porque 
está cerca el Reino de los Cielos» (Mt 3, 2)? O en 
la Asís de una Edad Media que desgraciadamente 
empezaba a tomar el camino del mundanismo y 
del disfrute de la vida, ¿qué podría ser más insólito 
que la figura de un fraile de porte angelical ves-
tido con pobres andrajos, predicando la pobreza 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esantonioguerradeoliveirajunior/


32      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Considerar a 
Mons. João 
como fundador 
sólo por haber 
sido mentor y 
organizador 
de asociaciones 
y sociedades 
pontificias 
sería 
simplificar 
enormemente 
el alcance de 
su actuación

y la humildad más extremas? Los 
ejemplos se multiplican.

Pues bien, se diría que Dios 
se complace en forjar emba-
jadores «a medida» para 
cada etapa histórica… y su 
«medida» es la contrarie-
dad.

A muchos títulos, 
fundador

Siguiendo la regla 
enunciada antes, no pode-
mos considerar a Mons. João 
Scognamiglio Clá Dias en 
cuanto fundador tan sólo por 
el hecho de haber sido mentor 
y organizador de asociaciones 
y sociedades pontificias. Esto 
sería simplificar enormemen-
te el alcance de su actuación.

Si los fundadores ostentan, con mucha razón, 
el título de embajadores de Dios, ¿cómo se ajusta 
este glorioso epíteto a la insigne figura que aho-
ra, filialmente, recordamos?

Quienes conocieron a Mons. João de cerca 
son testigos de su carácter, fuertemente opuesto 
al espíritu neopagano del mundo moderno y a 
sus máximas, sobre todo al creciente relativis-
mo que pregona un modus vivendi entre el bien 
y el mal.

Términos como intransigencia, radicalidad, 
integridad —bien entendidos— formaban parte 
de su vocabulario corriente y le resultaban ex-
tremadamente familiares, para alegría de los que 
lo seguían y disgusto de sus adversarios que, a 
pesar de innumerables tentativas, nunca logra-
ron encontrar ninguna falta de verdad en sus 
palabras o actitudes. En efecto, «hombre sincero 
camina seguro, hombre retorcido queda al des-
cubierto» (Prov 10, 9). Así, nuestro fundador se 
asemejaba a Nuestro Señor Jesucristo también 
en ese aspecto: amando a los pecadores y de-
seando su conversión, no dejó nunca de odiar y 
rechazar el mal.

En hostilidad con el mundo, 
el joven João se define

Esa incompatibilidad de Mons. João con el es-
píritu del mundo tuvo su origen, como vimos en 
un artículo anterior, en los remotos tiempos de su 
infancia.

Quizá con vistas a la realización 
de su altísima vocación es por 

lo que la Divina Providencia 
quiso presentarle ya en tier-

na edad la dimensión de la 
maldad y del orgullo hu-
manos, como él mismo 
comentó en varias ocasio-
nes. Había dos caminos 
ante aquel muchacho: re-
signarse o inconformarse.

La hostilidad del am-
biente que lo rodeaba, cada 

vez más opuesto a las ense-
ñanzas católicas, el desprecio 
por la virtud angélica de la 
pureza, las variadas formas 
de egoísmo y crueldad de sus 
coetáneos más cercanos, todo 
esto ayudó a que una resolu-
ción se forjara en su alma: 

«¡Ante el mal, no me rendiré!». El resultado es que 
del niño surgió un león.

Tímido de pequeño, João se convirtió en un jo-
ven valiente y de fuerte temperamento. «¡Cuando 
se despierta por la mañana, no sabemos si va a 
desayunar o a empezar una revolución!», decla-
raría su madre en cierta ocasión.

Si todavía no existía una institución que con-
gregara almas generosas y desinteresadas, ¡había 
que fundarla! Y, de hecho, el joven João habría lle-
vado a cabo este emprendimiento si no se hubiera 
encontrado con otro embajador de Dios que, hacía 
décadas, compartía sus santas inconformidades, 
pese a que no se conocían.

Dos fundadores, un solo carisma
En la historia de las instituciones religiosas es 

común encontrar, junto al fundador, la figura de 
uno o varios discípulos fieles. A veces, hay un alma 
incumbida de adaptar el espíritu de la fundación a 
una rama femenina, o viceversa, como ocurre con 
San Francisco y Santa Clara de Asís. Sin embar-
go, en el caso de lo que podría llamarse, en sentido 
lato, la familia de almas de los heraldos, los hechos 
se produjeron de una manera muy peculiar.

Hoy, veintinueve años después de la partida 
hacia la eternidad de Plinio Corrêa de Oliveira, 
podemos afirmar sin titubeo que Mons. João ha 
sido otro fundador, en la integridad del término, 
junto a quien consideraba «como verdadero padre 
y fundador».5 La Santísima Virgen conocía muy 

Monseñor João durante una homilía en la 
basílica de Nuestra Señora del Rosario, 

Caieiras (Brasil)

Arc
hiv

o R
ev

ist
a

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      33

Siempre 
en estricta 
consonancia 
con su padre 
espiritual, 
Mons. João 
se revelaría 
un auténtico 
fundador 
de pequeñas 
instituciones 
y de las más 
variadas 
costumbres

bien las dificultades que atravesaba el Dr. Plinio 
y consintió en obsequiarlo con un discípulo fide-
lísimo, cual nuevo Josué junto a Moisés, o nuevo 
Eliseo junto a Elías.

De hecho, las incomprensiones se multiplica-
ban en torno a la figura del Dr. Plinio. Muchos de 
sus discípulos más antiguos, desprovistos de cual-
quier consonancia con él, tenían los ojos puestos 
en su propio egoísmo y se dejaban atrapar por las 
más diversas formas de mundanismo, a veces re-
clamando vacuas posiciones de relieve dentro del 
pequeño grupo que se iba formando.

El Dr. Plinio se hallaba en una situación bas-
tante delicada. Trataba por todos los medios de 
mantener en el camino del bien incluso a los dis-
cípulos más «complicados»; sin embargo, percibía 
que avanzar en dirección de las grandes metas 
que tenía en mente significaría granjearse la anti-
patía de varios de ellos… Por otro lado, sabía que 
Mons. João, al andar por las sendas de la fidelidad 
a su maestro, tomaba el rumbo hacia la misma in-
comprensión, pero también consideraba todo lo 
que su discípulo podría hacer por el movimiento, 
al actuar en ámbitos en los que él mismo, por la 
fuerza de las circunstancias, no tendría la oportu-
nidad de realizarlo.

En las décadas posteriores al encuentro con el 
Dr. Plinio, Mons. João se revelaría como un au-
téntico fundador de pequeñas instituciones y de 
las más variadas costumbres, siempre en la más 
estricta y, por así decirlo, escrupulosa consonancia 
con su padre espiritual, que aprobaba de todo cora-
zón sus osadas y, a menudo, brillantes iniciativas.

«¡João de las buenas sorpresas!», he aquí el 
epíteto con el que el Dr. Plinio premiaría en mu-
chas circunstancias a su valiente «Eliseo».

Desfiles militares… ¿para religiosos?
Como veremos detalladamente en uno de 

los próximos artículos, tanto el Dr. Plinio como 
Mons. João eran entusiastas de la marcialidad y 
buscaban imprimir notas de orden y disciplina en 
una juventud tan carente de estos atributos, cada vez 
más ausentes en la sociedad. Al Dr. Plinio le com-
petía estimular en sus hijos espirituales, a través de 
reuniones, charlas y su propia presencia, el deseo 
de ser valientes soldados de María. Al fiel discípulo 
le correspondía el papel de plasmar, con movimien-
tos acompasados y otras costumbres marciales, el 
entusiasmo de su padre por la vida militar.

Así, en 1973 surgía, bajo la égida de Mons. João, 
un estilo de marcha propio, «caracterizado por su 

ritmo tranquilo y pausado, pero cuya ejecución 
exigía una extraordinaria disciplina».6 Años más 
tarde, al presenciar una ceremonia en la que sus 
discípulos marchaban según la nueva escuela 
«joánica», el Dr. Plinio comentó: «Si tuviera que 
trasladar mi espíritu y mi mentalidad a un paso de 
marcha, el resultado sería exactamente este».7

Se había fundado con extraordinario éxito un 
estilo de marcha que, a lo largo de décadas, im-
presionaría y entusiasmaría a muchas generacio-
nes hasta nuestros días.

De arriba abajo: cortejo en una ceremonia del 
primer sábado en la basílica de Nuestra Señora del 
Rosario, Caieiras (Brasil); desfile en la casa Monte 
Carmelo, Caieiras (Brasil); Mons. João rigiendo 
el coro internacional en 2010, en la basílica de 
Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

S
er

gi
o 

M
iy

az
ak

i
Le

an
dr

o 
S

ou
za

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



34      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Dotado de 
dones artísticos 
y musicales, 
Mons. João 
dominaba 
sobre todo 
el arte de 
las artes: la 
dirección de las 
almas, ejercida 
como padre 
espiritual, 
amigo y 
confesor

Artista formado en la escuela del amor divino
El mismo ímpetu condujo a Mons. João a for-

mar un coro polifónico y una orquesta, que reali-
zarían giras por América y Europa durante años. 
En una de estas ocasiones fue cuando recibió un 
elogio singular: un gran maestro de la ciudad de 
Palestrina (Italia) afirmó que jamás había escu-
chado en su vida un Sicut cervus, obra inmortal 
de su ilustre conciudadano, tan bien ejecutado.

A partir de este núcleo inicial se organizarían de-
cenas de coros y bandas de música bajo una misma 
escuela de disciplina e interpretación, alcanzando 
una amplitud pastoral impresionante. En los lugares 
más humildes o en medio de los esplendores de ca-
tedrales, basílicas y palacios de gobierno, los coros 
de Mons. João beneficiaron a miles de personas de 
los más diversos sectores sociales. Esta escena se 
volvía corriente: fieles con lágrimas en los ojos, 
expresaban efusivamente su gratitud 
por la oportunidad de escuchar tan 
sublimes melodías. A través de 
estas iniciativas apostólicas, 
la Providencia divina nunca 
perdió la oportunidad de 
actuar en las almas, ele-
vándolas al Cielo.

Cabe mencionar tam-
bién otro don artístico de 
nuestro fundador, que 
le permitió impulsar y 
orientar la construcción 
y decoración de varias ba-
sílicas e iglesias en todo el 
mundo, en un estilo tradicio-
nal pero innovador, recogido 
pero deslumbrante, utilizado por 

el Padre celestial para distribuir innumerables gra-
cias y obrar conversiones. «Quiero que la gente que 
entre aquí recupere el estado de gracia», dijo Mons. 
João durante la construcción de la basílica de Nues-
tra Señora del Rosario, de Caieiras (Brasil).

Finalmente, recordemos su suprema maestría 
sirviéndose del «arte de las artes»: la dirección de 
las almas, oficio que, como padre espiritual, amigo 
y confesor, desempeñó de una manera insuperable.

Una vez, orientando a uno de sus hijos espiri-
tuales sobre cómo realizar el apostolado con las 
nuevas generaciones, Mons. João observó cómo 
éstas se sentían atraídas por la bondad, por encima 
de cualquier otro factor. Afectados por problemas 
familiares cada día más frecuentes y profundos, los 
jóvenes manifestaban mayor carencia de afecto. 
Por lo tanto, era necesario que los formadores se 

ganaran su confianza mediante un verdadero 
«apostolado de la bondad», del que 

nuestro fundador dio un luminoso 
ejemplo a lo largo de su vida.

La alegría juvenil de 
Mons. João se manifestaba 
de un modo muy especial 
cuando, desde la venta-
na de su residencia, les 
arrojaba chocolatinas y 
caramelos varios a sus 
hijos que aguardaban el 
paternal «bombardeo». 
Muchos de los que por 

aquella época eran ado-
lescentes conservan hasta 

hoy inocentes recuerdos de 
esos episodios, recordándo-

los con gratitud.

De izquierda a derecha: Mons. João con miembros de la rama masculina de los Heraldos del Evangelio en el Museo 
del Ipiranga, en 2001; con miembros de la rama femenina en la casa Lumen Cœli, Mairiporã (Brasil); y en una ceremonia 

de admisión de nuevos cooperadores en 2005. Arriba, durante una actuación del coro internacional en 2010

Serg
io M

iya
za

ki

Fo
to

s:
 A

rc
hi

vo
 R

ev
is

ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      35

La obra 
fundada por 
Mons. João 
es como un 
árbol fecundo 
y frondoso que 
fue plantado 
junto a las 
aguas de la 
Santa Iglesia; 
sus frutos son 
mero anuncio 
de maravillas 
aún mayores 
que vendrán 
en el futuro

1 Cf. FERNÁNDEZ, Au-
relio. Teología Dogmá-
tica. Curso fundamen-
tal de la fe católica. Ma-
drid: BAC, 2009, pp. 211; 
621-622.

2 Cf. SAN JERÓNIMO. 
«Homilía sobre el evan-
gelista Juan (1,1-14)». In: 
Obras completas. 2.ª ed. 

Madrid: BAC, 2012, t. I, 
p. 949.

3 Cf. SAN JUAN PABLO II. 
Mensaje a los participan-
tes en el Congreso Mun-
dial de los Movimientos 
Eclesiásticos, n.º 4.

4 CHESTERTON, Gilbert 
Keith. São Tomás de 
Aquino. Porto: Civiliza-
ção, 2009, p. 16.

5 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. A gênese 
e o desenvolvimento do 
movimento dos Arautos 
do Evangelho e seu re-
conhecimento canônico. 
Tese doctoral en Derecho 
Canónico. Pontificia Uni-
versidad Santo Tomás 
de Aquino. Roma, 2010, 
pp. 23-24.

6 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. El don 
de sabiduría en la men-
te, vida y obra de Plinio 
Corrêa de Oliveira. Città 
del Vaticano-Lima: LEV; 
Heraldos del Evangelio, 
2016, t. IV, p. 416.

7 Idem, ibidem.

En otras ocasiones, servía de su propia merien-
da a los pequeños, que se apiñaban alrededor de su 
mesa para escucharlo y estar cerca de él. Entonces, 
se podía contemplar en aquel varón grandioso las 
atenciones de un padre, el cariño de una madre y el 
afecto de un amigo. Y eso por no mencionar las ho-
ras dedicadas a consejos privados, conversaciones 
espirituales, confesiones…

Es por ello por lo que Mons. João logró ganarse 
la confianza y el afecto de todos, desde los más jó-
venes hasta los mayores. Demostró que la seriedad 
y la práctica de la virtud están en perfecta armonía 
con la alegría y la bondad, y que la verdadera auto-
ridad es merecedora de la estima más sincera.

Un futuro glorioso se vislumbra en el horizonte
Al concluir estas líneas, el lector seguramente 

concordará con la afirmación hecha al principio 
del artículo de que la erección de institutos y aso-
ciaciones es únicamente un aspecto de la gracia 
fundacional manifestada en Mons. João. En rea-
lidad, constituyen tan sólo un desdoblamiento de 
las maravillas contenidas en su alma.

Así pues, la Asociación de Fieles Heraldos del 
Evangelio, la Sociedad Clerical Virgo Flos Car-
meli, la Sociedad Femenina Regina Virginum, 
el Instituto Filosófico Aristotélico-Tomista, el 
Instituto Teológico Santo Tomás de Aquino, el 
Instituto Filosófico-Teológico Santa Escolástica 
y otras muchas realidades jurídicas en los más 
diversos ámbitos son algunas de las flores de 
una obra que, cual árbol frondoso, está plantada 
junto a las aguas de la Santa Iglesia, a su servi-
cio (cf. Sal 1, 3).

Pero este árbol, creemos y constatamos, es fe-
cundísimo. Sus flores, a pesar de hermosas y per-
fumadas, son un mero anuncio de los incontables 
frutos que vendrán, al precio de la fidelidad del 
fundador de los heraldos, en un futuro glorioso 
que no se cansará de contemplar, agradecido, el 
tesoro que brotó de un corazón apasionado por 
Jesús y María, que no quiso otra cosa a lo largo 
de su vida que la realización de la súplica repe-
tida hace dos mil años por la Iglesia: «Venga a 
nosotros tu Reino; hágase tu voluntad en la tierra 
como en el Cielo». ²

Santa misa celebrada por Mons. João en la casa Lumen Prophetæ, Franco da Rocha (Brasil)

Le
an

dr
o 

S
ou

za
Ti

m
ot

hy
 R

in
g

Sumario  Sumario



Monseñor João en julio de 2016Monseñor João en julio de 2016

S
te

ph
en

 N
am

i

Sumario  Sumario



«¡Es un padre y una madre!»

õ Hna. Mariana Morazzani Arráiz, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      37

El verdadero 
amor paterno 
y materno 
supera 
cualquier 
obstáculo, 
practica 
cualquier 
heroísmo, 
consigue hasta 
lo imposible 
para sus hijos, 
con una total 
abnegación

La paternidad de Mons. João en relación con sus discípulos

Quien sólo conoció a Mons. João en su faceta pública, tal vez no 
tenga idea de la riqueza de su personalidad, que se desdoblaba en 
atenciones y afecto para con sus hijos espirituales.

ra sábado por la mañana. Nada 
más bajar a desayunar y encon-
trarse con uno de los veteranos de 
la obra del Dr. Plinio en España, 
Mons. João le preguntó:

—¿Don Fulano de Tal ha llegado de viaje?
—No. Anoche fuimos a recogerlo al ae-

ropuerto, pero no venía en el vuelo previsto. 
Ha tenido que haber algún problema en el 
embarque.

—¡Nada de eso! ¡Ha sido secuestrado!
Esta afirmación, seguida de una fuerte apren-

sión, parecía exagerada a primera vista y, sobre 
todo, sin justificación racional. Se hicieron muchas 
conjeturas acerca del paradero de aquel joven, que 
no había regresado de un viaje común y corriente. 
Monseñor João, que lo conocía muy bien, pues lo 
tenía bajo su autoridad y formación hacía casi una 
década, se mantenía en su súbita corazonada y pen-
saba cómo rescatarlo de esa comprometida situa-
ción en la que sentía que se hallaba. Asumido por la 
preocupación, llegaba a «verlo» vestido de blanco 
en una construcción de piedra —con claustro y un 
muro alto, de difícil acceso—, pero contento por la 
asistencia y la protección de la Santísima Virgen.

En poco tiempo se confirmó esa increíble 
hipótesis. Monseñor João hizo todo lo posible 
para, conforme a la ley, liberarlo de tal aprieto 
y, después de veintiún días, lo recibió de vuelta 
con una gran fiesta en una de las casas del Gru-
po. Rebosante de gratitud, el joven le contó al 
Dr. Plinio por teléfono el apoyo inestimable y el 
celo paternal del que había sido objeto por parte 
de Mons. João en aquellas dramáticas circuns-

tancias. «Sabes que soy muy observador, y veo 
en la vida de todos los días que su actitud con vo-
sotros es precisamente esto: él es un padre y una 
madre», concluyó el Dr. Plinio.

Había sido definida la actuación de Mons. João 
junto a los suyos.

La perfecta paternidad
¿Cómo definir paternidad? En el orden na-

tural, los padres son aquellos que transmiten la 
vida según su naturaleza específica y como ellos 
mismos la poseen, con sus capacidades, defectos 
y temperamento. Incluso después del nacimien-
to existe una continuidad en esa transmisión, 
manifestada en el celo de los progenitores por la 
educación de la prole. El verdadero amor paterno 
y materno supera cualquier obstáculo, practica 
cualquier heroísmo, consigue hasta lo imposible 
para sus hijos, con una total abnegación.

El amor materno, en particular, se caracteriza 
por «su desinterés completo, su entera gratuidad, 
su ilimitada capacidad para perdonar. La madre 
ama a su hijo cuando es bueno. Sin embargo, no lo 
ama sólo por ser bueno. También lo ama cuando es 
malo. Lo ama simplemente porque es su hijo, carne 
de su carne y sangre de su sangre. Lo ama genero-
samente, e incluso sin retribución alguna. Lo ama 
en la cuna, cuando no tiene la capacidad de merecer 
el amor que se le da. Lo ama a lo largo de su exis-
tencia, aunque se eleve al fastigio de la felicidad o 
de la gloria, o ruede por los abismos del infortunio 
e incluso del crimen. Es su hijo y está todo dicho».1

El Altísimo puso ese instinto natural en su 
obra y se complace en contemplarlo como un re-

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmarianamorazzaniarraiz/


Transmitir 
la vida 
sobrenatural 
confiere una 
paternidad 
mucho más 
profunda y 
entrañable que 
la paternidad 
humana

R
ep

ro
du

cc
ió

n 
/ L

ea
nd

ro
 S

ou
za

flejo de sí mismo. De hecho, la perfección de la 
paternidad se encuentra primero en Dios y luego 
se comunica por participación a los demás seres: 
«La paternidad de las criaturas es como un nom-
bre o timbre de voz; pero la paternidad divina, por 
la que el Padre da su naturaleza al Hijo, sin rastro 
de impureza, ¡ésa es verdadera paternidad!».2 Por 
eso exclama el Apóstol: «Doblo las rodillas ante 
el Padre, de quien toma nombre toda paternidad 
en el Cielo y en la tierra» (Ef 3, 14-15).

La paternidad divina es tan intensa y perfecta 
que reúne en sí tanto el aspecto paterno como el 
materno, cuya complementariedad forma la ple-
nitud del amor. Las Escrituras a veces se refieren 
al Padre con expresiones que, entre las criaturas, 
corresponderían más a las madres, como cuando 
se afirma que el Verbo permanece en el seno del 
Padre o que Dios dio a luz a las criaturas y cuida 
de ellas mediante su providencia.3

Ahora bien, si para con la creación en general 
el Señor conserva ese vínculo de amor por haberla 
sacado de la nada, comunicándole algo de lo que es 
suyo, ¡cuánto mayor no será el vínculo que lo une 
a los seres racionales, a quienes les concede el don 
de gracia, una participación en su vida íntima!

Y aquí entramos en un punto importante de 
nuestras consideraciones.

Paternidad espiritual
Si transmitir la naturaleza humana es algo ex-

traordinario, muy superior es transmitir la vida di-
vina, cuya participación vale más que el resto del 
universo creado. En efecto, Dios quiso imprimir 
un reflejo de su suprema paternidad no sólo en la 
generación natural, sino también en la espiritual.

Transmitir vida sobrenatural confiere una pa-
ternidad mucho más profunda y entrañable que la 
paternidad humana. Por eso San Pablo en sus car-
tas a los miembros de las Iglesias locales los trata 
«como a hijos» (1 Cor 4, 14; 2 Cor 6, 13) o de «hi-
jos míos» (Gál 4, 19), pues por el Evangelio los 
había engendrado para Cristo (cf. 1 Cor 4, 15).

A lo largo de la historia de la Iglesia esa pater-
nidad sobrenatural se manifestó muy claramente 
en la relación entre los fundadores de institutos 
religiosos y sus discípulos. Al preguntarse por la 
naturaleza de tal vínculo —que cuando es inten-
so vuelve a los hijos espirituales semejantes a su 
padre incluso en los más mínimos aspectos—, el 
P. Juberías, eminente teólogo de la vida consagra-
da, lo expresa de esta manera:

«¿No se podría pensar en un influjo de carác-
ter íntimo, directo, constante [de parte del fun-
dador], que fuera como el desdoblamiento o pro-
longación de su propia vida sobrenatural, de los 
dones de gracia con que Dios le enriqueció a él 
mismo? Es lo que en términos de escuela podría 
llamarse una causalidad de tipo formal, aunque 
subordinada, claro está, a la causalidad divina y 
a la de Cristo, nuestro Señor, como cabeza de la 
Iglesia. […] A ellos [los fundadores] les comunica 
Cristo una relativa plenitud de gracia y de caris-
mas, en orden a enriquecer a sus hijos a lo largo 
de los siglos. Ejercen este influjo ya mientras vi-
ven en la tierra y lo continúan, sobre todo, una 
vez que reinan junto a Cristo en la gloria».4

Llegados a este punto de nuestro artículo, cabe 
preguntarse cómo sucedió esto a lo largo de la 
vida de Mons. João.

Ser hijo de Mons. João
La gran capacidad de atraer y liderar que 

Mons. João poseía se había manifestado desde su 
infancia. No obstante, sus actividades apostólicas 
se desarrollaron con mayor intensidad a partir de 
1975, como hemos visto en un artículo anterior, y 
paulatinamente se convirtió en un segundo padre 
para los jóvenes que se acercaban a la obra del 
Dr. Plinio, padre de los que vendrían en el futuro 
y, quizá, padre de una era histórica.

Por su influencia, esa generación y las que se 
sucedieron —debilitadas de mente y de nervios 
como consecuencia de la profunda desintegra-
ción de la sociedad verificada en nuestros días— 

Sumario  Sumario



No hay ni 
un solo hijo de 
Mons. João 
que no pueda 
dar testimonio 
de su real 
paternidad 
al engendrar, 
confirmar y 
formar a cada 
uno para su 
vocación

llegaron a amar los altos ideales señalados por el 
Dr. Plinio, a seguirlo con fervor y a organizarse 
en casas de vida comunitaria enteramente volca-
das en la búsqueda de la santidad.

Desde entonces no ha habido ni un solo hijo 
de Mons. João que no pudiera dar testimonio de 
su paternidad continua y santificadora, pero tam-
bién de su real paternidad al engendrar, confir-
mar y formar a cada uno para su vocación.

Muchos recibieron el llamamiento directa-
mente de sus labios, llegando él mismo a hablar 
con la familia, eliminar todo obstáculo, reme-
diar cualquier dificultad. Una mirada cargada de 
afecto, seguida a veces de una afirmación llena 
de unción, como: «¡La Virgen te ha dado una gran 
vocación!», era suficiente para que las personas 
de las más diversas razas, orígenes y edades lo 
dejaran todo y se entregaran a él como hijos.

Una joven chilena al final de su carrera univer-
sitaria asistió a una conferencia de Mons. João en 
1998 en la capital de su país; había ido un poco a re-
gañadientes y más en consideración a su hermano, 
que la había invitado. Al terminar la charla, le bas-

tó con saludarlo para que el rumbo de su vida 
cambiara y se consagrara para siempre en la 

familia de almas de los heraldos.
De visita a Canadá, en 2003, se 

encontró con un joven vietnamita. 
Conociendo el sentido de ceremo-
nia y del honor de los orientales, 
le dijo que tenía una gran voca-
ción y que necesitaba formarse 
para luego conquistar Oriente. Es-

peró unos días para recibir su res-
puesta, y después la de sus padres, 

aceptando la invitación.
Excepcionalmente, a varias vocacio-

nes las recibió en corta edad, dada la clareza 
del llamamiento, proveyéndolas de todos los 
detalles de su educación y rebajándose lite-
ralmente para darles de comer (cf. Os 11, 4), 
según la expresión del Señor por los labios 

del profeta.
Los hechos a narrar serían innumerables, pues 

todo heraldo del Evangelio de cierta edad tiene un 
testimonio inequívoco que transmitir al respecto.

Celo paternal
Su celo paternal no se limitaba a la aurora de la 

vocación de sus hijos, sino que se extendía a cada 
instante hasta la hora de la muerte y se prolonga-
ba más allá de ésta.

Una vez, visitando una casa dedicada al aposto-
lado con los más jóvenes, preguntó: «¿Dónde está 
Fulano?». Le respondieron que, lamentablemente, 
no había perseverado en la vocación y había toma-
do otro rumbo. «No sé cómo ustedes lo resisten… 
Para mí, cada uno que se marcha es un trauma», 
contestó afligido por la incertidumbre del destino 
de esa alma en un mundo inundado de pecado.

En este sentido, antes de verse afectado por la 
enfermedad que limitaría su comunicación, cui-
daba personalmente de la vida espiritual de mu-
chos, y aún después, a pesar de las dificultades 
inherentes a su estado, nunca dejaba de preocu-

Monseñor João imponiendo el hábito a un heraldo  
en julio de 2006. Abajo, escenas de convivencia con 

sus hijos espirituales en diferentes años

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s 

/ 

Archivo Revista

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Si Mons. João 
tenía 
verdaderos 
arrobos de 
satisfacción al 
demostrar su 
afecto paternal 
por sus hijos, 
mayor gozo 
llenaba su 
corazón 
al poder 
derramar 
sobre ellos 
su perdón

los días?». Nadie lo entendió, excepto cuando más 
tarde le refirieron el hecho a la interesada, quien 
quedó muy sorprendida porque no le había conta-
do a nadie que había adoptado esa costumbre.

Dar con generosidad
Es propio de un padre darse y mostrar su ca-

riño, incluso en lo material. Estando a la mesa, 
la primera preocupación de Mons. João era la de 
ver a los demás bien servidos y pasarles siempre 
lo mejor. En un cumpleaños, cuando intentaron 
convencerlo de que no se tomara la molestia de 
servir él mismo la tarta a los presentes, respon-
dió: «¡Soy padre! ¡Soy padre!».

Una gran diversión para él y para sus hijos, como 
ya vimos, era el lanzamiento de chocolates y otras 
golosinas por la ventana de su despacho, costumbre 
que perduró incluso después de sufrir el ictus, como 
medio de brindarles a todos una alegre convivencia, 
aunque esto le exigiera permanecer de pie mucho 
tiempo. Disfrutando al ver felices a sus hijos, excla-
mó un día al cerrar la ventana después de una ani-
mada sesión: «¡Cómo los aprecio a todos!».

Su generosidad lo impulsaba no sólo a querer 
dar, sino a darse. Una noche de 1979, pasó por la 
sacristía del Éremo de São Bento5 y vio que dos 
estadounidenses recién llegados dormían direc-
tamente en el suelo de ese lugar, pues no había 
camas libres en la hospedería. Apenado por la 
situación, enseguida les cedió su celda a ambos, 
quedándose él mismo sin cama.

Aun encontrándose enfermo, su desvelo se 
manifestaba de manera heroica. En una ocasión 
que estuvo hospitalizado en una semi-UCI, su-
friendo bastante, al percatarse de que en el lado 
de fuera estaban algunos de sus hijos por si hu-
biera alguna eventualidad, los llamó en mitad de 
la noche, preocupado de que pudieran necesitar 
algo, y les ofreció los alimentos que había en la 
habitación.

En el cumpleaños de una de sus hijas espiri-
tuales que había perdido a su progenitor brutal-
mente asesinado, Mons. João se llenó de compa-
sión y se propuso prepararle un hermoso agasajo. 
Con todo cariño, la llamó y le entregó el regalo 
diciéndole: «¡Obsequio de padre!».

El perdón paterno
Ahora bien, si le agradaba dar, mucho más le 

gustaba perdonar. De hecho, en ciertos casos el 
prefijo per indica el grado más alto de algo, por 
eso perdonar significa un «súper dar».

parse y hacer todo lo que estaba a su alcance por 
cada alma confiada a él, respondiendo siempre a 
cualquier petición de consejo. Por eso, al comen-
tarle lo rebosantemente afectuoso que era con los 
suyos, decía: «¡Me gusta ser padre!».

Con verdadero instinto paternal, percibía de 
entre una multitud la ausencia de tal o cual hijo, o 
bien notaba que otro estaba presente, pero huía de 
su mirada porque no estaba bien espiritualmente.

Superando cualquier realidad natural, 
Mons. João llegó a escuchar, numerosas veces, a 
sus hijos a distancia. Como cuando una hermana 
que estaba en misión en un país lejano trataba de 
mantener la cercanía con él «conversando» diaria-
mente con una fotografía suya. En determinada 
ocasión, él les preguntó a quienes lo acompaña-
ban: «¿Cómo está la que conversa conmigo todos 

Fo
to

s:
 J

oã
o 

P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Monseñor João lanzando chocolates desde la 
ventana de su despacho, en mayo de 2015

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      41

Él nos 
engendró en  
la fe y dio  
su sangre por 
nosotros;  
por eso, nunca 
dejaremos 
de reconocer 
que todo nos 
viene de él y de 
proclamar en 
todo el mundo 
la grandeza 
del padre que 
la Providencia 
nos concedió

Es difícil describir el gozo que Mons. João sen-
tía al ejercer esa prerrogativa paterna, que llegaba 
hasta la esencia de su alma y de su misión con una 
profundidad propiamente mística. Numerosas ve-
ces declaró que la posibilidad de perdonar en el sa-
cramento de la Penitencia era lo que, en particular, 
lo había movido al sacerdocio.

Ya antes de ser ordenado, buscaba sin escati-
mar esfuerzos a las ovejas que se descarriaban, 
viajando si necesario fuera a otro país para en-
contrarse con ellas. Cuando las traía de vuelta, no 
dudaba en demostrar públicamente su satisfac-
ción. Debido a esa sensibilidad, siempre afirmó 
que la parábola del hijo pródigo era la que más le 
conmovía de los evangelios, llegando a emocio-
narse al comentarla.

Una vez, analizando la actitud de una hija suya 
que había aceptado bien una corrección, recono-
cido su falta y pedido perdón, le dijo: «¡Me derri-
to cuando alguien pide perdón!».

Con sus hijos más débiles, su actitud era con-
tinuamente la que describe el Dr. Plinio en una 
reunión, con respecto a él mismo:

«En relación con cada miembro del Grupo debo 
ser padre, pero especialmente debo serlo en rela-
ción con aquellos que lo dejaron todo para seguir el 
llamamiento de Nuestra Señora. Para éstos debo ser 
padre y madre, y más que eso si lo hubiera. En las 
limitaciones de mis medios, debo personificar toda 
la ternura, toda la bondad, todo el cariño, toda la 
misericordia de Nuestra Señora, una misericordia 
infatigable, que perdona siempre, que no se cansa 
con nada, que quiere siempre, que ama siempre. 
Esto es lo que deseo hacer con cada uno de ustedes.

»Cuando piensen en mí, piensen que estoy 
como un padre al lado de cada uno, tratando de 
animar, tratando de reconfortar, aunque no estén 
andando bien. Porque reconfortar a alguien cuando 
anda bien no significa mucho. Lo bueno es cuando 
no anda bien y uno trata de estimularlo, apoyarlo, 
ampararlo. En esto consiste mi papel. Si ustedes 
lo han dado todo para seguir a Nuestra Señora, yo 

1 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. «Tradição, 
família, propriedade». 
In: Folha de São Paulo. 
Año XLVIII. N.º 14.430 
(18 dic, 1968); p. 4.

2 SANTO TOMÁS DE 
AQUINO. Super Episto-
lam ad Ephesios lectura, 
c. III, lect. 4.

3 Cf. EMERY, Gilles. La 
teología trinitaria de 
Santo Tomás de Aqui-
no. Salamanca: Secreta-
riado Trinitario, 2008, 
pp. 225-226. 

4 JUBERÍAS, CMF, Fran-
cisco. «La paternidad 
de los fundadores». In: 

Vida Religiosa. Madrid. 
Vol. XXXII (ene-dic, 
1972); pp. 322; 325.

5 El término éremo desig-
naba internamente algu-
nas casas en la obra del 
Dr. Plinio donde se lleva-
ba vida comunitaria de-
dicada a la oración, al ce-

remonial, al estudio y a la 
contemplación. A los que 
residían allí se les llama-
ba eremitas.

6 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Reunión. 
São Paulo, 4/1/1972.

debo darlo todo para seguirles a ustedes e ir tras los 
pasos de cada uno. Así debo ser y así deseo serlo».6

A los hijos les compete restituir
El amor de Mons. João por sus hijos se inten-

sificó a lo largo del durísimo vía crucis que reco-
rrió en los últimos años de su vida y, sin duda, se 
sublimó cuando atravesó el umbral de la eterni-
dad. ¡Cuántas veces afirmó que quería a cada uno 
como si fuera hijo único!

Ahora bien, si es propio de un padre dar, les com-
pete a los hijos restituir y confiar en ese amor que 
desciende abundantísimo y entero sobre cada uno.

Él nos engendró en la fe, nos formó, nos co-
municó su vida sobrenatural y dio su sangre por 
nosotros. Por deber de gratitud, nunca dejaremos 
de reconocer que todo nos viene de él y de procla-
mar en todo el mundo la grandeza del padre súper 
excelente que la Providencia nos concedió. ²

D
an

ie
l L

et
el

ie
r

Monseñor João en junio de 2018

Sumario  Sumario



Monseñor João en el 2004Monseñor João en el 2004

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



õ P. Luiz Francisco Beccari, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      43

La unión 
entre lo 
religioso y 
lo militar 
ideada por 
Mons. João 
encanta y 
deslumbra, 
arrastrando 
a las almas 
hacia la 
santidad

Caballero de la Santa Iglesia

«¡Eres de la estirpe de los 
héroes y de los santos!»

«Caballeros que aquí me oís, escuchad los gemidos de Sion». La expresión es 
sobremanera esclarecedora: en cada período histórico, Sion —es decir,  
la Santa Iglesia— gime a la espera de héroes que la defiendan.  
Y la vida de Mons. João consistió en responder a tal súplica.

reguntas… La vida está llena de 
ellas. En el caso de los heraldos, 
por ejemplo, algunas se repiten 
con tal asiduidad que el indagado 
es capaz de adivinarlas en labios 

de su interlocutor antes incluso de que hayan 
sido formuladas. Sin duda, casi todos los 
miembros de esa institución se habrán topa-
do muchas veces con la siguiente interroga-
ción: «¿Por qué usáis esa ropa?».

Más que comprensible. Al fin y al cabo, en 
pleno siglo xxi, encontrar a hombres y mujeres, la 
mayoría jóvenes, hablándose entre sí con un len-
guaje distinguido, involucrado por un timbre de 
voz sin trabas, y caminando con la cabeza ergui-
da y con paso decidido en cualquier lugar, incluso 
en el presbiterio, puede suscitar cierta estupefac-
ción. Y en gran parte de los casos, tales actitudes 
generan un juicio muy rápido y definido, ya sea 
de admiración o de rechazo.

Se diría que la suma de todas esas impresiones se 
condensa en el hábito que visten, una prenda en la 
que conviven dos realidades tan discrepantes —en 
apariencia— que cuando se juntan parece que fric-
cionan hasta soltar chispas: el escapulario con una 
gran cruz, la cadena de esclavitud a la Virgen, un 
hermoso rosario y… ¡¿botas?! Se trata de una unión 
entre lo religioso y lo militar, ideada por Mons. João, 
que lejos de producir un retraimiento de la opinión 
pública respecto de la Iglesia en cuanto supuesta-

mente «intolerante», «rígida» o «sectaria» —como 
refunfuñan sin clemencia los fundamentalistas del 
diálogo y de la «misericordia» —, en la mayoría de 
las ocasiones encanta, deslumbra, conmueve e in-
cluso llega a arrastrar hacia la santidad.

Todo esto, nuevamente, plantea preguntas que 
merecen respuestas. Preguntas, preguntas…

Marcialidad y fe: ¿una paradoja?
En realidad, la explicación del fenómeno re-

sulta muy sencilla, por mucho que pueda cho-
carles a ciertas mentalidades: detrás de ese estilo 
de vida reluce uno de los aspectos más bellos del 
espíritu de Nuestro Señor Jesucristo.

De hecho, ¿no lo afirma el Salvador en los evan-
gelios: «No he venido a sembrar paz, sino espada» 
(Mt 10, 34)? Y, como canta la sagrada liturgia, ¿no 
libró Él un duelo admirable con la muerte, que se 
perpetúa en la historia y culminará en su triunfo 
definitivo al final de los tiempos (cf. Ap 17, 14)?

El espíritu guerrero no se opone en modo al-
guno a la religión. Por la fe, declara la Carta a 
los hebreos, hubo hombres que «fueron valientes 
en la guerra, y rechazaron ejércitos extranjeros» 
(11, 33-34). En efecto, la fe implica un combate 
que todo católico debe afrontar para conquistar la 
vida eterna (cf. 1 Tim 6, 12). «¿No es acaso mili-
cia la vida del hombre sobre la tierra?» (Job 7, 1).

No obstante, ¿cómo se desarrolla esa lucha en 
nuestros días?

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espeluizfranciscobeccari/


44      Heraldos del Evangelio · Edición especial

En la raíz de 
los Heraldos 
del Evangelio 
se hallaba la 
fidelidad de 
un varón, que 
supo decir sí 
al soplo del 
Espíritu y se 
hizo guerrero 
por amor al 
Reino de 
los Cielos

El combate de la fe hoy
«Caballeros que aquí me oís, escuchad úni-

camente los gemidos de Sion», gritaba el Beato 
Papa Urbano II hace mil años, cuando Jerusalén 
se hallaba bajo el dominio de personas mortal-
mente hostiles al cristianismo y necesitaba ayu-
da. La expresión parece sobremanera esclarece-
dora: en cada período histórico, Sion —es decir, 
la Santa Iglesia Católica— gime a la espera de 
héroes que la defiendan. La lucha del cristiano se 
cifra en responder a dicha solicitud.

Hoy, quizá más que nunca, los estertores de la 
Esposa Mística de Cristo se prolongan con angustia 
lacerante. ¡Pobre amenaza representan las hordas 
de bárbaros, comparadas con las interminables fa-
langes de enemigos externos y traidores internos!

Contra el triunfo de las tinieblas no hay otro an-
tídoto sino hombres que se revelan «luz del mun-
do». Ahora bien, toda luminosidad digna de ese 
nombre resulta de una única combustión: abrasar-
se por la causa de la religión.

Elogio de un príncipe de la Iglesia
Se tiene la impresión de que el cardenal Franc 

Rodé, CM, nutría pensamientos de ese tipo cuan-
do, en 2009, fue a Brasil para conferirle al fun-
dador de los heraldos la medalla Pro Ecclesia 
et Pontifice. Ya conocía de cerca a la institución 
desde hacía dos años y, en el momento de entre-
gar la condecoración, el entonces prefecto de la 
Congregación para los Institutos de Vida Consa-
grada y las Sociedades de Vida Apostólica pro-
nunció unas palabras, empezando por recordar 
una frase de San Bernardo de Claraval: «Corrió 
por todo el mundo la noticia de que no ha mucho 
nació uno nuevo género de milicia».1

El purpurado continuó su alocución mencio-
nando una «nueva caballería», nacida del «noble 
corazón» de Mons. João y dotada de un «nuevo 
ideal de santidad y heroico compromiso con la 
Iglesia», en el que no podía dejar de ver un acto de 
la Divina Providencia en vista de las necesidades 
del mundo actual.

Estaba todo dicho: en la raíz de aquel movi-
miento se hallaba la fidelidad de un varón que supo 
decir sí al soplo del Espíritu y se hizo guerrero por 
amor al Reino de los Cielos, a pesar de todos los 
sufrimientos inherentes a tal condición.

Un año de tormentos
En los albores de 1958 comenzaba el servicio 

de la recién creada 7.ª Compañía de Guardias, en 

el cuartel Parque Dom Pedro, de São Paulo. El re-
loj marcaba las siete de la mañana.

Mientras los oficiales analizaban las filas de 
jóvenes fornidos, vestidos con el clásico unifor-
me de faena —camisa y pantalón de brin, gorra 
de visera, botas de combate—, es muy posible 
que la atención de alguno de ellos, dotado de ma-
yor acuidad psicológica, se sintiera atraída por un 
joven de mediana estatura, delgado, físicamente 
corriente, pero cuya mirada y actitud revelaban 
la lucidez de espíritu y la firmeza de carácter pro-
pias de los idealistas.

Pese a la gran promesa que esto significaba en 
una carrera militar, lo cierto es que el soldado 113 
no deseaba estar allí. Junto a esos atributos —o más 
bien, flotando por encima de ellos en una zona in-
accesible al horizonte de aquellos oficiales— exis-
tían otros. João Scognamiglio Clá Dias —ése era su 
nombre de civil— pertenecía a la naciente obra del 
Prof. Plinio Corrêa de Oliveira y, cultivando una in-
tensa vida de piedad, ya meditaba con frecuencia, 
rezaba el rosario y comulgaba todos los días. Desde 
que se encontró con su maestro espiritual por pri-
mera vez, se había entregado para siempre a una 
vocación de carácter nítidamente religioso.

Además, el ambiente del cuartel era propenso a 
causar no pocos inconvenientes. Condiciones pro-
miscuas, sumadas a las conversaciones groseras 
de muchos reclutas y otras ocasiones de tentación, 
lo obligaban a sacrificios y peripecias para conser-
varse intacto en la fe y en la práctica de la castidad.

Como resultado, sus compañeros lo perse-
guían, a tal punto que pasaba noches enteras en 
vela, preocupado por lo que pudiera pasar. Llegó 
incluso a pedir entre lágrimas que la Santísima 
Virgen se llevara su alma, pues le parecía no tener 
fuerzas para aguantar esa situación, que él mismo 
calificó como «un año de tormentos».

Detrás de la prueba, un designio
Sabemos, no obstante, que todo sufrimiento 

aceptado con generosidad acaba convirtiéndose 
en una oportunidad de progreso. Si «Dios escribe 
recto en renglones torcidos», el soldado Clá Dias 
supo transformar esas líneas torcidas en una am-
plia avenida hacia la santidad…, ¡hacia una forma 
inédita de santidad!

Al darse cuenta de que estaba destinado a que-
darse allí durante un año entero, tomó la delibe-
ración de esforzarse por aprender lo mejor posible 
las atribuciones de un militar, porque se serviría 
de ellas para el apostolado. Poco a poco, las nue-

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      45

«Dios 
escribe recto 
en renglones 
torcidos»: 
durante 
el servicio 
militar, el 
soldado Clá 
Dias supo 
transformar 
esas líneas 
torcidas en 
una amplia 
avenida hacia 
una forma 
inédita de 
santidad

vas impresiones le revelaron a aquella joven alma 
una filosofía de vida.

En primer lugar, refulgió ante sus ojos la disci-
plina. Bastaba que un soldado apareciera con un 
botón de menos en su camisa o fuera visto en la 
calle después de las diez de la noche para que in-
mediatamente lo mandaran al calabozo…

Los reclutas aprendían, igualmente, a afrontar 
todo tipo de situaciones adversas, sometiendo el 
cuerpo a las exigencias del deber. Realizaban ejer-
cicios y trabajos pesados, entre ellos caminatas de 
hasta treinta horas, con mochila, botas de combate 
y fusil. La exención de las actividades por males-
tar físico estaba regulada por el termómetro: si la 
fiebre no pasaba de los 37 °C, el soldado aún debía 
permanecer con el conjunto… y sólo cuando alcan-
zaba los 37,5 grados podía retirarse.

Sin duda, se trataba de un régimen rígido, propio 
a formar hombres fuertes —quizá incluso demasia-
do duros cuando se tiene la vocación de ser padre 
de una familia espiritual. Afortunadamente, en el 
caso de Mons. João esa firmeza reposó sobre la 
dulzura de los amigos de Nuestro Señor Jesucristo.

Católico en cuanto militar, militar  
en cuanto católico

El soldado Clá Dias, no lo olvidemos, era cató-
lico de comunión diaria. Décadas después del ser-

vicio militar, aún recordaría el esfuerzo invertido 
para conseguir la autorización de sus oficiales a fin 
de acercarse a la mesa eucarística en las ocasiones 
en las que le tocaba pernoctar en el cuartel, y la pin-
toresca escena del joven soldado siendo llevado en 
un todoterreno del Ejército hasta la catedral de la Sé 
y entrando allí de uniforme, pistola del 45 y porra, 
para recibir el Santísimo Sacramento. Una vez hizo 
un lance similar a fin de obtener el permiso para 
realizar un retiro espiritual de unos días.

Finalmente, dejando de lado los inconvenien-
tes mencionados más arriba, la vida en el cuar-
tel terminó arrebatándole: le encantaba el fusil 
de bayoneta calada, la marcha, las órdenes de 
mando, la disciplina. Sobre todo, le maravillaba 
constatar cómo los principios derivados de la sa-
biduría marcial podían constituir un instrumento 
de santificación para sí y para los demás.

El día que recibió la dispensa del servicio obli-
gatorio, habiendo sido ya ascendido a cabo y con-
decorado con la medalla Mariscal Hermes, el co-
mandante del cuartel, Iván de Andrade, lo llevó 
aparte para hablar. El exsoldado vestía chaqueta 
y corbata, y portaba el distintivo de congregado 
mariano en la solapa. Mientras andaban, el oficial 
señaló la pequeña insignia y dijo: «¡Ahora entien-
do de dónde viene todo su valor!».

Luego le ofreció el ingreso en la Academia 
Militar de Agulhas Negras, augurándole al joven 
una brillante carrera en las Fuerzas Armadas. 
João se había adaptado tan bien a aquella vida 
que la propuesta le representó una verdadera ten-
tación. Afortunadamente, su veneración por la 
Iglesia y por el Dr. Plinio ya lo habían enrolado en 
otra guerra más elevada…

Lo providencial del servicio militar
El Grupo del Dr. Plinio aún no presentaba el 

aspecto marcial que en breve lo caracterizaría. 
De modo que cuando Mons. João pasaba por de-
lante del cuartel sus ojos lagrimeaban de nostal-
gia por aquella vida de combatividad.

Esta prueba duró aproximadamente cinco años, 
hasta el momento en que entró en contacto con las 
anotaciones de una reunión hecha por el Dr. Plinio, 
en la que discurría acerca de su deseo de constituir 
su obra como una verdadera orden de caballería, 
con las adaptaciones propias a los tiempos. Mucho 
más que una predicción, para el joven caballero 
aquellas palabras eran una promesa.

A partir de entonces comenzó el largo proceso 
que esculpiría la obra según ese molde. Se pro-

Monseñor João durante el servicio militar,  
en 1958

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



46      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Mons. João 
transfirió a 
la obra del 
Dr. Plinio la 
experiencia 
militar 
que había 
adquirido en 
el ejército, a fin 
de constituir 
la orden de 
caballería 
tan soñada 
por su padre 
y fundador

Fo
to

s:
 F

er
ná

n 
Le

ca
ro

s 
e 

Ti
m

ot
hy

 R
in

g

movieron simposios que pasarían a la historia del 
Grupo bajo el nombre de «Itaqueras», en referen-
cia al barrio de São Paulo donde estaba situada 
la casa en la que se realizaban. La disciplina que 
allí regía los horarios y las actividades de los jó-
venes comportaba ya algo de militar, inspirada en 
el ejemplo de los Marines2 y en las experiencias 
adquiridas por Mons. João durante el período de 
servicio en la 7.ª Compañía de Guardias.

«Las “Itaqueras” empezaban con una reunión 
en la que se explicaba la importancia de la dispo-
nibilidad, la prontitud, el desapego de sí mismo 
y del egoísmo, y la necesidad de prepararse para 
los acontecimientos que el futuro traería. Luego, 
además de clases de catecismo, la secuencia del 
programa incluía debates doctrinarios y adies-
tramientos intelectuales o físicos, muchas veces 
en momentos inopinados, en los cuales se insistía 
especialmente en la incondicionalidad. […] Esta 
virtud era presentada como la cumbre del espíri-
tu militar y la característica esencial del perfecto 
esclavo de María, que debería estar dispuesto a 
todo, en cualquier momento, sin imponer condi-
ciones a su dedicación y obediencia».3

Según el Dr. Plinio, las «Itaqueras» constituye-
ron una felicísima prolongación de su sistema coti-
diano de instruir: «Tenía el valor de la seriedad, en 
el reconocimiento de la insuficiencia del hombre 
y, por tanto, de la necesidad de un método. Y esto 
ocurre también en la formación de la voluntad: es 
la resolución de adquirir reflejos, de volverse flexi-
ble, rápido, decidido, de “desembobarse” y de ser 
capaz de sacrificios de toda especie».4

Instituciones con acentuada nota caballeresca
De ahí en adelante aparecería dentro del movi-

miento una serie de símbolos e instituciones con 

acentuada nota caballeresca. Surgiría la capa roja, 
el paso de marcha, con su carácter firme y elegan-
te, el hábito…

En particular, cabe señalar la fundación del Ére-
mo de São Bento, en el que debería florecer un ca-
rácter espiritual, una escuela de pensamiento y una 
mentalidad propias, capaces de formar al esclavo 
de María, guerrero y monje, al apóstol de los últi-
mos tiempos de los que habla San Luis Grignion 
de Montfort. Este pequeño puñado sería la matriz 
de algo que esparciría el buen olor de Nuestro Se-
ñor Jesucristo por toda la faz de la tierra.

Tras el fallecimiento de su maestro y guía, 
Mons. João logró hazañas aún mayores: la creación 
de un ejército de doncellas y un batallón de sacer-
dotes, enriqueciendo la admirable simbiosis entre 
caballería y religión, a través de la cual ambas bri-
llan inseparables, ya sea en el esplendor de las cere-
monias, ya sea en el calor de los púlpitos, o incluso 
en la reservada lealtad de los confesionarios.

En resumen, podemos aplicar a Mons. João al-
gunas palabras del Dr. Plinio sobre su obra, pues 
fue a través de él que ésta se convirtió en «una 
versión en términos contemporáneos del espíritu 
del caballero cristiano de antaño: en el idealismo, 
ardor; en el trato, cortesía; en la acción, dedica-
ción sin límites; en presencia del adversario, cir-
cunspección; en la lucha, altanería y coraje; y, por 
el coraje, ¡victoria!».

La caballería, una maravilla por completar
¿Solamente eso? ¿No hablaba el cardenal Rodé, 

en el discurso mencionado antes, de una caballería 
nueva? ¿Qué hay de verdaderamente inédito en la 
obra de Mons. João para convertirla no en una ree-
dición de instituciones del pasado, sino en algo que 
apunta al futuro?

De izquierda a derecha: ceremonial en el Éremo de São Bento, en la década de 1980;  
el Dr. Plinio asiste a un desfile en 1984; desfile en 1992

S
ér

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      47

En la milicia 
del León de 
Judá, ángeles 
y hombres 
comparten 
idéntico 
escenario de 
batalla y 
cierran filas 
a una misma 
carga, tienen 
en común 
las armas, 
el combate 
y la gloria

«No es bueno que el hombre esté solo» 
(Gén 2, 18). Este versículo del primer libro de la 
Revelación expresa una regla de la «arquitectura» 
divina en el universo: Dios quiso que algunas de 
las realidades más sublimes sólo alcanzaran su 
plenitud unidas a otras.

Así, al analizar la historia de la caballería, se 
tiene la impresión de estar ante una ojiva que aún 
espera recibir su piedra angular. Eminentes epo-
peyas como las de San Luis Rey, Balduino IV de 
Jerusalén o Santa Juana de Arco emergen aquí y 
allá como clarinadas prenunciadoras en una me-
lodía en compás de espera, que se alza en el deseo 
de besar el Cielo.

Por otro lado, los innumerables episodios 
de apariciones angélicas en las guerras, desde 
el misterioso «general del ejército del Señor» 
(Jos 5, 14) visto por Josué en vísperas de la 
invasión de Jericó, o el jinete de blanco blan-
diendo armas de oro colocado al frente de los 
Macabeos (cf. 2 Mac 11, 8), hasta las cargas ce-
lestiales narradas en las crónicas medievales, 
sugieren que hay una reciprocidad, una especie 
de afán de lo alto de unirse a la caballería de los 
hombres.

Uno de los primeros símbolos de la Orden de 
los Templarios —dos caballeros que comparten 
la misma montura— parece ser la expresión he-
ráldica de ese anhelo del universo de una unión 

que sólo se realizará en plenitud al final de los 
tiempos, cuando Jesucristo, Caballero divino de 
espada entre los labios, descienda de los Cielos 
acompañado por aquellos que el Apocalipsis de-
nomina, sin distinción entre ángeles y hombres, 
los «ejércitos celestes» (19, 14).

Sí, en la milicia de los seguidores del León de 
Judá, criaturas angélicas y humanas comparten 
idéntico escenario de batalla, cierran filas a una 
misma carga, en definitiva, tienen en común las 
armas, el combate y la gloria.

Cómo no ver la coincidencia entre esta realidad 
y el deseo de Mons. João por sacralizar en están-
dares militares, hasta el mínimo detalle, el apos-
tolado y la vida de los Heraldos del Evangelio. No 
escondamos la lámpara debajo del celemín: se tra-
ta de una táctica de combate espiritual. Y, gracias 
a ella, se configuraron los inicios de una auténtica 
caballería angelical.

¿Qué más decir? ¿Con qué condecoración de-
bemos galardonar a este caballero que hizo de su 
vida entera una epopeya en pro de la fe? El carde-
nal Franc Rodé, cuyas palabras recordamos una 
vez más, parece haber encontrado una fórmula 
feliz: «Gracias, monseñor, por su noble compro-
miso, gracias por su santa audacia, gracias por su 
amor apasionado por la Iglesia, gracias por el es-
pléndido ejemplo de su vida. ¡Eres de la estirpe de 
los héroes y de los santos!». 

1 SAN BERNARDO DE 
CLARAVAL. «De laude 
novæ militiæ», n.º 1. In: 
Obras completas. 2.ª ed. 
Madrid: BAC, 1993, t. I, 
p. 496.

2 United States Marine 
Corps es una rama de las 

Fuerzas Armadas esta-
dounidenses que actúa 
como estructura anfibia 
en operaciones navales. 
A finales de la década 
de 1960, cayó en las ma-
nos de Mons. João una 
revista que traía un re-

portaje acerca de esa tro-
pa de élite, que le sirvió 
de inspiración para las 
«Itaqueras».

3 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. El don 
de sabiduría en la men-
te, vida y obra de Plinio 

Corrêa de Oliveira. Cità 
del Vaticano-Lima: LEV; 
Heraldos del Evangelio, 
2016, t. IV, p. 364.

4 Idem, p. 365.

Desfile en la casa de formación Thabor,  
Caieiras (Brasil), en agosto de 2014

N
et

hr
av

at
hi

 a
 p

ra
bh

u 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)
R

ep
ro

du
cc

ió
n

Sumario  Sumario



Monseñor João en 2003Monseñor João en 2003

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



õ Hna. Mary Teresa MacIsaac, EP

«Sed imitadores míos  
como yo lo soy de Cristo»

Edición especial · Heraldos del Evangelio      49

Mons. João 
supo convertir 
en hechos 
el ideal 
contemplado 
en el 
Dr. Plinio, 
y plasmar su 
sabiduría en 
personas, en 
estilos de vida, 
en realidades 
tangibles

i pudiéramos entrevistar a los Após-
toles y preguntarles qué les movió a 
dejarlo todo para seguir a Nuestro 
Señor Jesucristo, seguro que las 
respuestas serían muy diversas. 

Para uno habría sido la mirada bondadosa y 
penetrante del Maestro; para otro, el imperio 
que expresaba su voz diciendo simplemente: 
«Sígueme» (Jn 1, 43; Lc 5, 27); para un ter-
cero, como Natanael, su discernimiento mani-

fiestamente divino declarando: «Antes de que Feli-
pe te llamara, cuando estabas debajo de la higuera, 
te vi» (Jn 1, 48); para otro más, una actitud enérgica 
al reprender a los fariseos.

A partir de lo que nos contaran, muy proba-
blemente concluiríamos que el primer y principal 
factor de atracción en Jesús no era su doctrina, 
sino su ejemplo vivo, sus gestos, sus disposicio-
nes, todo lo que constituía su carácter.

En efecto, es una felicidad inmensa encontrar 
un modelo a seguir, una persona por la que dejar-
se guiar, ¡un maestro! Todo hombre está en cons-
tante búsqueda de arquetipos, pues el instinto de 
imitación forma parte de la psicología humana, 
como afirma Mons. Luis Civardi: «El ejemplo 
hace sensible la verdad, la cual, en cierto modo, 
se encarna en la persona y en los hechos».1

Esta felicidad, Mons. João la tuvo cuando co-
noció al Dr. Plinio, como hemos visto en artículos 
precedentes, y de ella hizo partícipes a sus pro-
pios discípulos e hijos espirituales. Por medio de 
estas líneas, deseamos ahora sacar a luz otra face-

ta de quien es la raíz de todo lo que hoy constitu-
ye el carisma, la mentalidad y las costumbres de 
los Heraldos del Evangelio: cómo supo convertir 
en hechos el ideal contemplado en el Dr. Plinio, 
y plasmar su sabiduría en personas, en estilos de 
vida, en realidades tangibles.

Desde joven, insaciable sed de hacer el bien
Al igual que San Juan Bosco, Mons. João se 

sintió llamado desde siempre a guiar a los jóvenes 
por el camino de la virtud y de la moral. Vimos 
cómo ya en su más tierna infancia experimentó 
abundantemente de qué maldades es capaz el ser 
humano, perdiendo así toda ilusión con el mundo, 
y lo mucho que deseaba formar un grupo de mu-
chachos que buscaran revertir la decadencia de 
nuestra sociedad.

Tras su primer encuentro con el Dr. Plinio, se 
lanzó de cuerpo y alma al servicio de la causa ca-
tólica en las filas del movimiento que éste fundó, 
y no mucho después se mudó a una de las casas 
de la entidad, situada en la calle Aureliano Cou-
tihno, de São Paulo. Un miembro del Grupo que 
residió allí en ese período recuerda: «Desde el 
comienzo Mons. João ya poseía la misma bondad 
que constatamos más tarde; quería ayudar a todos, 
deseaba el bien de todos. En aquellos primeros 
tiempos teníamos que preparar el periódico Cato-
licismo para enviarlo por correo a los suscriptores, 
y Mons. João participaba en este trabajo, siempre 
alegre, cantando mientras doblábamos los periódi-
cos. Era el alma de la sede2 de la [calle] Aureliano».

Monseñor João dedicó su vida a formar las piedras vivas con las 
que la Santísima Virgen construirá su Reino. Hacia cualquier 
campo del obrar humano adonde mire un heraldo, encontrará los 
pasos de su fundador, su palabra, su ejemplo, su sangre.

El formador

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmaryteresamacisaac/


50      Heraldos del Evangelio · Edición especial

El verdadero 
maestro es 
aquel que se 
revela como 
ejemplo vivo de 
lo que enseña; 
sabe ser pastor 
y oveja, sin 
exigirles nunca 
a los demás lo 
que antes no 
se ha exigido 
a sí mismo

Su amor por la Iglesia Católica y su piedad eran 
tan vivos que parecían «contagiar» a los demás, 
como declaró otro de sus coetáneos: «Una mañana, 
cuando fui a la catedral de la Sé, de São Paulo, para 
comulgar, al llegar a la puerta de la capilla del Santí-
simo oí que el acólito ya había tocado la campanilla 
y había iniciado el Confiteor. Era éste tan profundo, 
tan contrito, tan claro que me emocioné. Inmedia-
tamente me dirigí a la mesa de la comunión: era el 
Sr. João Clá el que estaba acolitando a D. Silvio de 
Moraes Matos, por entonces párroco de la catedral. 
Estoy tan agradecido por esa experiencia que no he 
dejado de rezar al menos un Confiteor cuando entro 
allí, en recuerdo de aquella ocasión».

Varios otros que lo conocieron en aquella época 
son unánimes al describir la pureza y vivacidad de 
su fisonomía, su decisión e ímpetu en la acción, y 
la concordia y comunicatividad que siempre mos-
traba al interactuar con el Dr. Plinio. Todas estas 
cualidades, manifestadas con tanta sencillez por 
un novato, brillaban como una antorcha, que poco 
a poco incendió los corazones de los demás y cam-
bió la cara del Grupo.

Enseñando con el ejemplo
Así pues, al Dr. Plinio se le abrían las puertas 

para la tan deseada institucionalización de su obra. 
Ardientemente había esperado que sus seguido-
res se entusiasmaran con el carácter militante del 
católico y abrazaran una vida reglada. Poco éxito 
había obtenido antes de la llegada de Mons. João. 
De hecho, sólo a partir de las «Itaqueras» que él 
había organizado es cuando ese anhelo del funda-
dor comenzó a echar raíces, como hemos visto en 
el artículo anterior.

En el año de 1969, el Dr. Plinio le pidió a 
Mons. João que se mudara al Éremo de São Ben-
to, antiguo monasterio benedictino adquirido re-
cientemente por la TFP. Esperaba darle un nuevo 

impulso a esta institución, constituyendo un nú-
cleo que viviera bajo un régimen casi monacal, 
regido por un ordo consuetudinis —orden o regla 
de costumbres—, acrecentado por la disciplina 
de las «Itaqueras».

En los primeros años del éremo hubo grandes 
equívocos por parte de sus miembros en relación 
con el ideal que el Dr. Plinio deseaba realizar allí: 
unos pocos anhelaban únicamente una reedición 
—mal concebida— de la Orden de Cluny; peor 
aún, muchos no querían abandonar su propia ru-
tina y abrazar la que había sido establecida. La 
experiencia no tardó en desvanecerse. Monseñor 
João recordaba muchas ocasiones en las que él, 
solo, cantaba el oficio parvo de Nuestra Señora en 
la capilla y hacía los cortejos del ceremonial de la 
casa, mientras tales actos eran abandonados con 
negligencia por la mayoría de los que deberían 
ser, en todo, sus hermanos.

Finalmente, tras arduos esfuerzos y muchos 
años de lucha, logró formar un grupo de eremi-
tas fervorosos, estableciendo el éremo sobre ba-
ses sólidas tal y como había sido el deseo inicial 
de su padre espiritual. En 1988, encontrándose 
en São Bento, el Dr. Plinio exclamó: «¡Durante 
cuántos años hemos procurado realizar lo que 
aquí está presente! ¡Luchamos en todos los sen-
tidos, sin que fuera posible conseguir lo que veo 
aquí con enorme gusto! Y ustedes saben muy 
bien hasta qué punto João ha sido mi instrumento 
bendito para la realización de todo esto».3

He aquí al verdadero maestro: aquel que se re-
vela como ejemplo vivo de lo que enseña. Sabe 
ser pastor y oveja, maestro y discípulo, dando y 
recibiendo continuamente, porque —nos lo en-
señó Mons. João— para ser un buen formador, 
lo más importante es, primero, formarse, y no 
exigirles nunca a los demás lo que antes no se ha 
exigido a sí mismo.

Monseñor João impartiendo reuniones de formación a diversos grupos a lo largo de los años

Fo
to

s:
 A

rc
hi

vo
 R

ev
is

ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      51

Al ver cómo 
las nuevas 
generaciones 
carecían de 
una educación 
sólida en 
los ámbitos 
cultural, 
moral y 
religioso, 
Mons. João 
desarrolló 
un intenso 
programa de 
formación

Para ello, a lo largo de la década de 1980 y prin-
cipios de los 90, les fue transmitiendo metódica-
mente los más importantes asuntos teológicos, es-
pirituales e históricos, constituyendo de esa forma, 
con robustez, las bases del Curso Santo Tomás de 
Aquino. En este sentido, además del sólido e in-
édito armazón doctrinario recibido de su padre y 
fundador, le fue de enorme auxilio la profundiza-
ción teológica lograda en los frecuentes contactos 
con lumbreras de la escuela tomista del siglo xx, 
como los sacerdotes dominicos Victorino Rodrí-
guez y Rodríguez, Antonio Royo Marín, Fernando 
Castaño, Esteban Gómez, Arturo Alonso Lobo, 
Raimondo Spiazzi y Armando Bandera.

«Estos muchachos son más felices que yo»
Monseñor João era un formador completo, que 

exigía perfección en todos los actos y demandaba 
siempre disciplina, pero sabía compensar la rigi-
dez con elementos de distensión, con un equili-
brio propio a quien sigue al divino Maestro: «La 
atmósfera de la Iglesia Católica está toda hecha 
de la unión de estos dos elementos que a la Revo-
lución le gusta separar: la autoridad que se impo-
ne, guía, corrige y, según el caso, es severa; y, por 
otro parte, la bondad que sabe proteger, perdonar, 
acoger, entender, que anima y acerca a sí».6

Ese don, al alcance de pocos, fue rápida-
mente discernido por el propio Dr. Plinio en su 
discípulo fiel: «Estas cualidades de un general 
son las que he visto en mi João y apreciado so-
bremanera. El Éremo de São Bento y el Éremo 
de Præsto Sum7 son dos sinfonías permanentes 
de almas que él va regulando, va ajustando. A 
veces noto que dio un leve apretón, que alguien 
se sintió molesto con algo; yo finjo que no lo he 
visto, pongo una fisonomía alegre, pero dándo-
me cuenta de que un hijo mío “ha sangrado” un 
poquito; y le doy gracias a la Virgen. Qué bueno 

¿Cómo formar a las nuevas generaciones?
Con el paso de los años, Mons. João compren-

dió que no podía corregir a los jóvenes que ingresa-
ban en la obra del Dr. Plinio con el mismo rigor que 
antiguamente. Los novatos no lo miraban ya como 
un igual, sino que, por la diferencia de edad, expe-
riencia y fidelidad, lo consideraban con el respeto y 
la admiración debidos a un «hermano mayor».

Al ver cómo las nuevas generaciones carecían 
de una educación sólida, incluso en los ámbitos 
cultural, moral y religioso, decidió desarrollar 
un intenso programa de formación. Enseñó a los 
llamados enjolras4 a organizar su propia rutina, 
dando siempre prioridad a lo más importante —la 
vida interior—, y luego a lo más urgente, es decir, 
las obligaciones cotidianas.

El método de formación empleado, extraído de 
su padre y fundador, destacaba por las conversa-
ciones o breves reuniones en las que relataba algún 
episodio que le había sucedido al Dr. Plinio, y del 
que sacaba una lección para la vida de sus oyentes. 
Transmitía los hechos con tanta admiración y entu-
siasmo que un joven eremita afirmó recientemente: 
«Hasta hoy vivo del recuerdo de aquellas reuniones. 
Su amor por el Dr. Plinio era tal que nos arrebataba».

Monseñor João percibió cómo los enjolras 
tenían el alma muy abierta a las gracias que el 
Dr. Plinio denominaba flashes.5 Cual velas de bar-
co al capricho del viento, se dejaban elevar, sin po-
ner obstáculos, por la maravilla que les causaban 
las verdades sobrenaturales presentadas de mane-
ra fulgurante. Sin embargo, advirtió un riesgo en 
esta actitud: la superficialidad. Entonces, a medida 
que los jóvenes ascendían llevados por las «alas» 
de la gracia sensible, trataba de «construir» bajo 
sus pies un «andamio» con los principios de la doc-
trina católica. Así pues, cuando llegara el período 
de aridez y de prueba, no caerían desde la altura a 
la que habían sido alzados.

En las fotos de arriba, exposiciones realizadas desde los años 1980 hasta 2009

Sumario  Sumario



52      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Otro aspecto 
relevante en 
la formación 
impartida por 
Mons. João 
son los estudios 
académicos, 
cuya 
importancia 
como 
instrumento 
de apostolado 
enfatizó 
numerosas 
veces

que haya manos tan buenas y tan peritas para 
hacer “sangrar”».8

El Dr. Plinio, que en su juventud había sufri-
do mucha soledad porque no había nadie que lo 
acompañara, manifestaba su contento con la for-
mación impartida a los enjolras: «A veces pienso: 
“Estos muchachos son más felices que yo; cuando 
dieron sus primeros pasos, tenían un João Clá que 
yo no tuve…».9

Guiando a las almas tras la partida  
del Dr. Plinio

Con la partida del Dr. Plinio hacia la eterni-
dad, la relación de Mons. João con los que has-
ta entonces lo tenían como hermano cambió de 
perspectiva. Si antes se le permitía cierta intran-
sigencia como ejecutor de los designios del fun-
dador y enemigo implacable del mal espíritu, de 
ahí en adelante era necesario mostrar más com-
prensión y bondad hacia todos.

En esta época fue cuando fundó la rama feme-
nina de la obra, en un lance inédito para él, ya que 
siempre había trabajado sólo con varones. A las 
aspirantes las formó en la misma escuela de per-
fección y disciplina establecida para los chicos, 
pero su sentido psicológico y su discernimiento le 
ayudaron a percibir rápidamente las diferencias 
de mentalidad existentes en el hombre y en la mu-
jer, y a adaptarse sabiamente.

Les exigía que fueran fuertes, a pesar de su 
natural fragilidad, y siempre trataba de ayudarlas 
a olvidarse de sí mismas a través de actos de ge-
nerosidad y admiración constantes. Ponía mucho 
empeño en que aprendieran a guiarse por la razón 

y no por meras impresiones. También les explicaba 
que en el hombre destacan la fuerza, la determina-
ción, el empuje, mientras que la mujer representa 
el lado más delicado, más afectivo, más atento y, 
por lo tanto, en ella los símbolos resaltan más. Así, 
después de unos años de dedicada e intensa forma-
ción, concibió un hábito para ellas similar al de sus 
hermanos de ideal, observando que esta prenda 
destacaría más en la mujer que en el hombre.

Posteriormente reveló que, tras el fallecimiento 
del Dr. Plinio, comenzó a tener un discernimiento 
más claro sobre las necesidades de cada uno de sus 
hijos espirituales. E indicó el alcance de este don 
con un ejemplo: «Estoy dando una reunión y, de 
repente, mis ojos se fijan en alguien fortuitamente; 
y veo: “Éste está en crisis”, o bien: “Ése ha recibido 
una gracia y está cambiado”. Percibo que es un avi-
so suyo, del Dr. Plinio: “Ayuda a ése, tira de aquel, 
aprieta este otro”».10

Énfasis en los estudios
Otro aspecto relevante en la formación impar-

tida por Mons. João son los estudios académicos, 
cuya importancia como instrumento de apostolado 
enfatizó numerosas veces, como en esta homilía: 
«Darlo todo significa estudiar, es decir, preparar-
se, aprender, para después ser más útil a la causa, 
ser más útil a la Iglesia. Necesito dedicarme más 
al aprendizaje, entonces debo querer tener una 
verdadera reserva de conocimientos, para predicar 
mejor, para hacer más apostolado, para llevar a un 
mayor número de personas a Dios, nuestro Señor».11

Dando continuidad a la labor emprendida en 
vida del Dr. Plinio, promovió cursos sobre doc-

Escenas de clases y ceremonias de graduación de las tres instituciones de enseñanza superior fundadas 
gracias al incentivo de Mons. João: el Instituto Teológico Santo Tomás de Aquino (ITTA),  

el Instituto Filosófico Aristotélico-Tomista (IFAT) y el Instituto Filosófico-Teológico Santa Escolástica (IFTE)

A
m

is
h 

C
oe

lh
o

A
le

ja
nd

ro
 L

óp
ez

A
m

is
h 

C
oe

lh
o

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      53

Un heraldo 
del Evangelio 
nunca dudará 
de cómo 
proceder en 
determinada 
situación, 
porque en 
cualquier 
dirección 
que mire 
encontrará 
las huellas 
de su padre

﻿1 CIVARDI, Luis. Após-
toles en el propio am-
biente, apud ROYO 
 MARÍN, OP, Antonio. 
Espiritualidad de los se-
glares. Madrid: BAC, 
1967, p. 838.

﻿2 En un sentido más amplio 
del habitual, el término 
sede lo utilizaban los dis-
cípulos del Dr. Plinio para 
referirse a cualquier casa 
del movimiento que éste 
había fundado.

﻿3 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Reunión. 
São Paulo, 25/12/1988.

﻿4 Término usado inter-
namente en la obra del 
Dr. Plinio para denominar 
a los discípulos de las ge-
neraciones más jóvenes.

﻿5 El flash es una gracia ac-
tual que, incidiendo es-
pecialmente sobre el don 
de ciencia, le confiere al 
alma una particular cla-
reza para comprender las 
verdades de la fe —con 
mayor eficacia y profun-
didad que si se realizara 
un prolongado estudio— 
y, alcanzando también la 
voluntad y la sensibilidad, 
la invita a adherir a lo que 
le ha sido mostrado. En 

consecuencia, la perso-
na desea la santidad más 
que si practicara grandes 
esfuerzos ascéticos, y tie-
ne su sensibilidad de for-
ma tan ordenada que casi 
se asemeja al estado de 
Adán en el paraíso; en 
suma, se siente angelica-
lizada, porque Dios entró 
en contacto con ella.

﻿6 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 31/1/1976.

﻿7 Éremo situado en una es-
paciosa finca en el barrio 
de Santana, de São Pau-
lo, constituido con el fin 

de acoger a los discípulos 
más jóvenes del Dr. Pli-
nio que se sentían atraídos 
por las gracias de institu-
cionalización del Éremo 
de São Bento.

﻿8 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Reunión. 
São Paulo, 16/9/1991.

﻿9 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 20/11/1976.

﻿10 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Charla. 
Madrid, 16/1/1996.

﻿11 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Mairiporã, 27/11/2006.

trina católica, con clases de Moral, de Catecismo 
detallado, de Historia General y Eclesiástica, de 
Filosofía y de Latín, además de una serie de re-
uniones dedicadas a comentar los más varia-
dos libros de espiritualidad. Llegó a la par-
ticularidad de proporcionarles, él mismo, 
a todos biblias y catecismos. Transmitía 
siempre las materias con muchos ejemplos, 
nunca desligadas de la vida concreta, cons-
tituyendo así las bases del sólido Plan de For-
mación de los Heraldos del Evangelio.

Gracias al empeño de Mons. João a lo largo de 
tantos años, se multiplicaron entre los heraldos los 
doctores y maestros, graduados en universidades 
pontificias, y fueron fundados el Instituto Filosófi-
co Aristotélico-Tomista, afiliado a la Universidad 
Pontificia Salesiana de Roma, el Instituto Teoló-
gico Santo Tomás de Aquino, afiliado a la Ponti-
ficia Universidad Bolivariana de Medellín, y el 
Instituto Filosófico-Teológico Santa Escolástica, 
de Ciencias Religiosas.

«El pueblo que me he formado contará  
mis alabanzas»

«Os he dado ejemplo para que lo que yo he 
hecho con vosotros, vosotros también lo hagáis» 
(Jn 13, 15), les recomendó el Señor a sus discípu-
los. Desde la eternidad, Mons. João hace hoy ese 
mismo llamamiento a sus hijos espirituales, como 
San Pablo: «Sed imitadores míos como yo lo soy 
de Cristo» (1 Cor 11, 1).

Junto al Sapiencial e Inmaculado Corazón de 
María, se alegra con el más mínimo progreso de 
cada uno, pero espera que todos sus hijos lo den 

todo, así como él se entregó por completo y dedi-
có su vida entera a formar espiritual y moralmen-
te las piedras vivas con que la Santísima Virgen 
construirá su Reino en la tierra.

El ejemplo de nuestro fundador, sus esfuerzos 
por alcanzar la perfección, sus altísimas metas y 
su incansable celo por el progreso individual y co-
lectivo crearon fundamentos sólidos para la obra y 
un legado de arquetipos en todos los campos. Un 
heraldo del Evangelio nunca dudará de qué hacer 
o cómo proceder en determinada situación, por-
que en cualquier dirección que mire encontrará 
las huellas de su padre, su palabra, su resolución, 
su sangre. Y podrá cumplir respecto de él lo que 
el Señor esperaba de la nación elegida: «El pue-
blo que me he formado contará mis alabanzas» 
(Is 43, 21). 

Monseñor João tras recibir el título de doctor  
en Derecho Canónico por la Universidad Pontificia  

de Santo Tomás de Aquino, Roma, en 2009

C
ar

lo
s 

M
oy

a

Sumario  Sumario



Monseñor João en septiembre de 2008Monseñor João en septiembre de 2008

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario  Sumario



õ P. Alex Barbosa de Brito, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      55

El Dr. Plinio 
nutría un 
gran amor a la 
Santa Iglesia 
Católica; el 
epíteto «varón 
todo católico 
y apostólico, 
plenamente 
romano» 
tocaba a fondo 
su alma

uando se homenajea a un padre, 
por muy solemne que sea el acto, 
es natural que haya espacio para 
narrar algunos recuerdos —¡al fin 
y al cabo, estamos en familia! Así 

que le pedimos permiso para reconstruir una 
escena particularmente impactante de nuestra 
juventud. Y decimos «nuestra» no por mera 
fidelidad a las reglas de la escritura, sino por 
el hecho de que este recuerdo nuestro posible-

mente será también suyo, querido lector.
En efecto, entre los años 1960 y 1990, cuántas 

personas, de norte a sur de Brasil, no habrán pre-
senciado el siguiente episodio: en las principales 
calles, avenidas y plazas de las ciudades, de un 
momento a otro, como un espejismo, surgía un 
revuelo de estandartes rubro-áureos, con su desa-
fiante león rampante. Los portaban unos jóvenes 
con capas también rojas que, con fisonomía ama-
ble, postura altanera y voz decidida, proclamaban 
eslóganes en defensa de la Iglesia y de su moral, y 
de sacrificio en pro de la fe.

Era la intrépida TFP, Sociedad Brasileña de 
Defensa de la Tradición, Familia y Propiedad, 
cuyo nombre aún resuena en nuestros oídos con 
nostalgia, en los del público en general, con res-
peto y en los de sus enemigos —porque hasta hoy 
los hay—, con rencor… y a menudo, con miedo.

Hace más de veinte años que la TFP no actúa 
tan visiblemente en Brasil; sin embargo, su me-
moria sigue viva. Se inmortalizó porque los hom-
bres la convirtieron en leyenda, lo que, por cierto, 

suelen hacer con todo lo que no pueden entender. 
Ahora bien, ¿qué tenía de inextricable esta enti-
dad para sus contemporáneos?

Amor desinteresado. Aquellos jóvenes salían a 
las calles y enfrentaban los elementos —físicos o 
morales— simplemente por abnegada dedicación 
a la Santa Iglesia Católica y a todo lo que es con-
forme a ella. Para el mundo ateo de la segunda 
mitad del siglo xx, tal actitud representaba un es-
cándalo, un absurdo o, peor que eso, un milagro. 
¿Quién fue el responsable de semejante epopeya?

El alma detrás del mito
Alma impulsora del pujante movimiento, el 

Prof. Plinio Corrêa de Oliveira nutría un gran 
amor a la Santa Iglesia, hasta el punto de afirmar 
que el epíteto «varón todo católico y apostólico, 
plenamente romano» constituía el único elogio 
que tocaba profundamente las fibras más sensi-
bles de su alma.

De hecho, Mons. João a menudo les recorda-
ba a sus hijos una reunión memorable de 1978, 
realizada con motivo del aniversario de bautismo 
de su padre espiritual, en la que, a pesar de la pla-
cidez que lo caracterizaba, el Dr. Plinio se con-
movió hasta las lágrimas cuando le recordaron el 
don de pertenecer a la Santa Iglesia. Esa vez, tras 
contener su emoción, afirmó:

«Lo que uno ama, lo ama porque lo ha visto, lo 
ama porque lo ha comprendido, lo ama, en defini-
tiva, porque ha adherido a ello con toda su alma. 
Pero de tal manera que la palabra adherir es débil; 

«Estrella que titila constantemente, sin parpadear jamás», «¡la maravilla 
de las maravillas, la seguridad de las seguridades, la realización del  
Reino de Dios!». He aquí cómo Mons. João consideraba el  
Cuerpo Místico de Cristo, del cual fue un miembro fidelísimo.

«Con la Iglesia, ¡venceremos!»

Hijo fiel de la Santa Iglesia

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esalexbarbosabrito/


56      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Mons. João 
embebió a 
pleno pulmón 
ese espíritu 
de amor a la 
Santa Iglesia, 
con «tintes de 
adoración», 
modelando su 
mentalidad 
a imagen 
de su padre 
espiritual

se ha entrañado, ha penetrado, se ha dejado pe-
netrar, ha establecido un connubio de alma, tanto 
como la debilidad humana lo permite, indisoluble 
y completo, para la vida y para la muerte, para el 
tiempo y para la eternidad. Ésta es nuestra perte-
nencia a la Iglesia Católica, y se puede decir, en 
cierto modo, lo que San Pablo dijo de Nuestro Se-
ñor Jesucristo: «Vivo, pero no soy yo el que vive, 
es Cristo quien vive en mí» (Gál 2, 20). Estamos 
llamados a que esto se realice de esta manera: «No 
soy yo el que vive, es la Iglesia Católica Apostólica 
Romana quien vive en mí”».1

Este fragmento, verdaderamente sublime, nos 
permite entrever hasta qué punto el Dr. Plinio se 
sentía uno con la Iglesia. Pero, siendo un simple 
laico, ¿no constituía esto una forma de preten-
sión? Todo lo contrario.

Eco fidelísimo de la Iglesia
Esta entrañable unión en modo alguno turbó 

la profunda sumisión del Dr. Plinio a aquella que 
tanto amaba. Según sus palabras, se consideraba 
mero «eco de la gran campana que es la Iglesia 
Católica Apostólica Romana».2

Mientras muchas verdades eran, lamentable-
mente, silenciadas por quienes debían anunciarlas, 
mientras los «campanarios de la tradición» enmu-

decían, renunciando a su misión, él anhelaba 
tener la fidelidad del eco, que resuena incluso 
cuando las campanas han dejado de tocar. De 
hecho, su conformidad con el pensamiento 
de la Iglesia le valió precisamente el elogio de 
«eco fidelísimo»3 del magisterio eclesiástico, 
hecho por el cardenal Giuseppe Pizzardo, en-
tonces prefecto de la Sagrada Congregación de 
Seminarios y Universidades.

Y ese espíritu de amor a la Santa Iglesia, con 
«tintes de adoración» como diría el Dr. Plinio, 
fue el que Mons. João embebió a pleno pulmón, 
modelando su mentalidad a imagen de la de su 
padre espiritual. Tal actitud explica la armoniosa 
consonancia entre ambos, basada en la entrega 
incondicional a la Esposa Mística de Cristo, así 
como el papel que los dos desempeñaron —uno 
como origen y causa, y el otro como estrecho 
colaborador— en la constitución de un núcleo 
de almas dispuestas a seguir los mismos ideales 
y que en poco tiempo contaba ya con cientos de 
miembros repartidos por todo el mundo.

Se trataba, por tanto, de un movimiento con 
gran fuerza y   mucho potencial, pero que por 
diversas circunstancias no gozaba de reconoci-

miento canónico, quedando limitado a una entidad 
cívica, aunque formada de manera compacta por 
católicos practicantes.

El sueño de un instituto secular
Dicho de otro modo, desde la década de 1930, 

el Dr. Plinio aspiraba a elevar su obra a un insti-
tuto aprobado por la jerarquía eclesiástica, anhelo 
que no hizo más que crecer con el tiempo.

En su libro Revolución y Contra-Revolución, 
escrito en 1959, consideraba la posibilidad de que 
surgiera una institución católica que librara el 
combate contra el mal en nuestro tiempo: «La ac-
ción contrarrevolucionaria la puede llevar a cabo, 
naturalmente, una sola persona, o la conjugación, 
a título privado, de varias. Y, con la debida apro-
bación eclesiástica, podría incluso culminar en la 
formación de una asociación religiosa dedicada es-
pecialmente a la lucha contra la Revolución».4

En estas palabras se vislumbra el mismo deseo 
manifestado en su juventud, que paulatinamente 
fue tomando forma en su alma hasta consolidar-
se, en la década de 1970, en el empeño de fundar 
un instituto secular y convertirse en una priori-
dad al final de sus días.

En un almuerzo a solas con Mons. João en 
1994 —poco antes, pues, de su fallecimiento—, 

El Dr. Plinio en una conferencia en 1970

A
nt

on
io

 C
ar

lo
s 

C
ar

re
ro

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      57

Con la 
aprobación 
pontificia, 
la obra 
iniciada por 
el Dr. Plinio 
comenzó a 
participar más 
intensamente 
de la 
inmortalidad 
y vitalidad 
del Cuerpo 
Místico 
de Cristo

el Dr. Plinio le dijo que era preciso «afrontar las 
cuestiones de derecho canónico y fundar una enti-
dad oficialmente católica», y añadía: «Sería nece-
sario que la fundáramos ya».5

Esta organización canónica, como él mismo 
afirmó, realizaría la esencia de la misión del Gru-
po, llamado a «ejercer dentro de la Iglesia, inter-
namente, un apostolado por el cual desee llegar al 
último término de sí misma».6 Quedaba claro que 
su intención era transformar la TFP en una asocia-
ción privada de fieles, por emplear la figura que, 
según el nuevo Código de Derecho Canónico, me-
jor reflejara su aspiración.

Era una meta verdaderamente osada, cuya eje-
cución requeriría un ánimo tenaz, pero sobre todo 
una fe inquebrantable. Por eso Mons. João fue la 
persona elegida para llevarlo a cabo.

Vinculados a la Iglesia inmortal
Lamentablemente, el Dr. Plinio no vería cum-

plido su deseo en vida, pues tanto él como su fiel 
discípulo se toparían con varios obstáculos, in-
cluso entre quienes debían secundar sus esfuer-
zos. El 3 de octubre de 1995, a la edad de 86 años, 
aquel varón apasionado por la Iglesia entregaba 
su alma a Dios, pero legaba un ideal a sus dis-

cípulos y, sobre todo, al hijo a quien llamaba su 
alter ego. Se trataba, pues, de materializarlo sin 
recelos.

La Providencia no tardaría en enviar media-
dores entre esta familia de almas y la Santa Sede, 
que supieron promover el tan ansiado acerca-
miento, al percibir que semejante deseo no podía 
ser despreciado, pues el dedo de Dios se posaba 
sobre él con suave eficacia.

Desde la eternidad, el fundador pronto vería he-
cha realidad su antigua aspiración. El 22 de febre-
ro de 2001, los Heraldos del Evangelio recibieron 
la aprobación pontificia de manos de su santidad 
Juan Pablo II, la primera otorgada en el tercer mi-
lenio, constituyéndose en asociación internacional 
privada de fieles.

Este acontecimiento alegró sobremanera el co-
razón de Mons. João, pues ese sello conllevaba, 
además de prometedoras repercusiones institucio-
nales, una nueva protección a la obra en el ámbito 
sobrenatural. Era como si los ángeles de San Pedro 
y San Pablo la asumieran por completo, dándole un 
nuevo impulso y una firmísima seguridad. Al ser 
legalmente acogido en el seno del Cuerpo Místico 
de Cristo, el movimiento iniciado por el Dr. Plinio, 
que tantas tormentas había enfrentado a lo largo de 

décadas, comenzaba a participar más intensa-
mente de su inmortalidad y vitalidad.

«Columna en el templo de mi Dios»
Mientras tanto, el Espíritu Santo inspiraba 

a Mons. João nuevas audacias. Un irresistible 
deseo sobrenatural le indicaba la necesidad 
de emprender un camino sublime y arduo: la 
fundación de una rama sacerdotal.

Percibía hasta qué punto un paso así im-
plicaría sacrificios, pero esta perspectiva no 
lo desanimó. Si era la voluntad de Dios y una 
clara inspiración proveniente del Dr. Plinio, 
había que darlo, costara lo que costase.

Emprendió entonces el camino, superando 
con paciencia los obstáculos y allanando las 
sendas de Dios, para propiciar las primeras or-
denaciones. Para narrar los distintos lances que 
tuvieron lugar en aquella ocasión, tal vez haría 
falta escribir un libro entero, tarea fascinante, 
pero imposible por el momento… Sin embargo, 
no nos resistimos a mencionar aquí al menos un 
episodio, que destaca por su simbolismo.

El 15 de marzo de 2005 tuvo lugar un acto 
solemne: antes de recibir el primer grado del 
sacramento del Orden, João Scognamiglio Clá 

Monseñor João venera la imagen de San Pedro en la 
basílica vaticana, en febrero de 2006

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



58      Heraldos del Evangelio · Edición especial

La fe del 
fundador, 
plenamente 
católica, 
apostólica y 
romana, sería 
el sustento 
de sus hijos 
en medio de 
los vientos y 
tempestades 
que se 
abatirían 
contra la 
Iglesia y la 
institución

Dias realizaba su profesión de fe y su juramento de 
fidelidad a la Santa Iglesia Católica Apostólica Ro-
mana. La firma del documento se hizo en el altar 
de la Cátedra de San Pedro, corazón de la basílica 
vaticana. En la tarde de ese mismo día, al contem-
plar desde la eternidad la ordenación diaconal de su 
discípulo perfecto, el Dr. Plinio vio cumplidas en él 
las palabras del Apocalipsis al ángel de Filadelfia: 
«Al vencedor le haré columna en el templo de mi 
Dios y nunca más saldrá fuera» (3, 12).

Habían sido echadas, en el más firme de los 
suelos, las raíces de una obra joven y pujante, que 
se expandiría por el mundo entero, dando abun-
dantes y auténticos frutos de vocaciones sacerdo-
tales para una nova militia Christi. La fe del fun-
dador, plenamente católica, apostólica y romana, 
sería el sustento de sus hijos clérigos en medio de 
los vientos y tempestades que se abatirían contra 
la Iglesia y contra la institución, como veremos en 
el siguiente artículo.

Madre amorosa, inmaculada 
e indefectible

En numerosas ocasiones, 
Mons. João expresó, con pa-

labras y actitudes, cuánto consideraba a la Santa 
Iglesia como el amor de su vida.

Ante todo, la veía como la mejor de las ma-
dres. En una reunión con sus hijos más jóvenes, 
incluso antes de ser ordenado sacerdote, afirma-
ba: «La figura “madre”, en el orden de la natura-
leza, representa a nuestros ojos —que son sen-
sibles y gustan de símbolos, de imágenes—a la 
Iglesia. Porque madre, pero madre de verdad, lo 
es la Santa Iglesia».7

Nuestro fundador consideraba el Cuerpo Mís-
tico de Cristo como la «estrella que titila constan-
temente, sin parpadear jamás»,8 «¡la maravilla de 
las maravillas, la seguridad de las seguridades, la 
realización del Reino de Dios!».9 Su ufanía de ser 
católico fluía en letanías de elogios: «¡Nunca en la 
historia ha existido, existe ni existirá algo como esta 
institución! Una Iglesia invencible, inquebrantable, 
indestructible, una Iglesia infalible, inerrante […]. 

Estemos santamente orgullosos de la Igle-
sia. Entonces sí, vale la pena estar orgu-

lloso: orgullo de la Iglesia».10

Amor que se desdobla 
en holocausto

Ahora bien, como indica 
Santo Tomás de Aquino,11 
es propio del amor condu-
cir a la donación gratuita. 
De ahí el deseo manifesta-
do por Mons. João de cons-
truir templos adornados de 

esplendor, donde reluzca la 
armonía entre lo maravilloso 

y lo sagrado, y que al mismo 
tiempo sean cátedras dignas de la 

más segura enseñanza y santuarios a 
la altura del divino sacrificio.

De ahí, igualmente, su empeño de defender 
a la Esposa del Cordero contra los embates de 
sus adversarios: «Queremos ser escudos de la 
Iglesia, queremos ser columnas de la Iglesia, 
queremos ser hijos de la Iglesia, queremos ser 
esclavos de la Iglesia, queremos ser aquellos 
que dan su propia vida por la Iglesia»,12 resu-
mió en una homilía.

En 2010, Mons. João tuvo también la opor-
tunidad de demostrar de manera conmovedo-
ra esa postura de paladín cuando, en medio 
de un aluvión de noticias que pretendían em-
barrar el rostro inmaculado de la Santa Igle-
sia en la figura del sumo pontífice Benedic-

Monseñor João hace su solemne profesión de fe y firma 
el juramento de fidelidad en el altar de la cátedra de 

San Pedro, en la basílica vaticana, el 15 de marzo de 2005

Fo
to

s:
 L

ui
z 

Fr
an

ci
sc

o 
B

ec
ca

ri

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      59

Firme en la 
certeza de la 
inmortalidad 
de la Iglesia, 
nuestro 
fundador 
conservó, 
en medio de 
la tragedia 
contemporá-
nea, una fe 
intrépida en la 
victoria final 
de la Esposa 
inmaculada 
del Cordero﻿1 CORRÊA DE OLIVEI-

RA, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 7/6/1978.

﻿2 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 15/1/1970.

﻿3 PIZZARDO, Giuseppe. 
Carta de 2/12/1964. In: 
CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Acordo com o 
regime comunista: para a 
Igreja, esperança ou au-
todemolição? 10.ª ed.

﻿4 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Revolução e 
Contra-Revolução. 9.ª ed. 
São Paulo, 2024, p. 214.

﻿5 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Reunión. 
São Paulo, 15/2/1994.

﻿6 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Charla. 
São Paulo, 31/3/1993.

﻿7 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Reunión. 
São Paulo, 2/9/1996.

﻿8 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Caieiras, 4/1/2009.

﻿9 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Mairiporã, 2/7/2006.

﻿10 Idem, ibid.
﻿11 Cf. SANTO TOMÁS DE 

AQUINO. Suma Teológi-
ca. I, q. 38, a. 2.

﻿12 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Caieiras, 5/3/2007.

﻿13 Cf. CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. A Igreja é 
imaculada e indefectível. 
São Paulo: Arautos do 
Evangelho, 2010.

﻿14 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Charla. Am-
paro, 26/2/1996.

﻿15 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Caieiras, 26/11/2008.

to XVI, se sintió impelido a escribir un vigoroso 
escrito en defensa del Papa, enarbolando el estan-
darte de la indefectibilidad del Cuerpo Místico de 
Cristo.13

Fe intrépida en la victoria de 
la reina destronada

Tal indefectibilidad refulge incluso en nues-
tros días, cuando la Iglesia atraviesa una de las 
crisis más calamitosas de su historia. En este sen-
tido, cabe recordar la imagen desgarradora que 
el Dr. Plinio utilizó para describir el drama que, 
desde la década de 1960, se ha hecho especial-
mente evidente. Monseñor João la conocía bien y 
la repitió en varias ocasiones. Se trata de la metá-
fora de la reina destronada.

El maestro de nuestro fundador imaginaba a la 
Iglesia como una soberana contra la cual sus súb-
ditos se habían sublevado violentamente. En con-
secuencia, se encontraba rodeada de enemigos 

poderosos e influyentes, que 
la ataron como a una vil per-
sona y la maquillaban como 
una infame mujer, no sin an-
tes haber profanado el salón 
del trono, derribado el dosel 
y pisoteado, con vilipendio, 
los ornamentos regios.

Pues bien, «dentro de la 
habitación —decía él— hay 
un puñado de fieles, y ella 
está mirando a estos fieles. 
¡Pues claro! Eso es lo que la 
Reina destronada haría. Y, o 
esa mirada obra en nosotros 
lo que la mirada de Jesús 
coronado de espinas obró 
en San Pedro, o no hay nada 

más que decir. Porque esa mirada está fija en no-
sotros, constante y continuamente».14

Monseñor João hizo suya esa certeza de ser mi-
rado por la reina destronada y tomó la resolución 
de luchar con todas sus fuerzas para reinstalar en 
el trono, con más pompa y gloria que antes, a aque-
lla que en nuestros días sufre tantas humillaciones 
a causa de los pecados y de las traiciones de quie-
nes debían reverenciarla como hijos.

No obstante, firme en la certeza de la inmor-
talidad de la Iglesia y de la fuerza regeneradora 
que le comunica el divino Espíritu Santo, nues-
tro fundador conservó una fe intrépida en medio 
de la tragedia contemporánea, convencido de la 
victoria final de la esposa inmaculada del Cor-
dero. He aquí el pensamiento que guio la vida de 
Mons. João: «Nosotros, con la Iglesia, vencere-
mos; la Iglesia, sin nosotros, vencerá. Quien está 
en la Iglesia y con la Iglesia, vence; el que está 
fuera de la Iglesia es derrotado».15 

Monseñor João en marzo de 2021

Te
re

si
ta

 M
or

az
za

ni

Sumario  Sumario



Monseñor João en abril de 2010Monseñor João en abril de 2010

S
ér

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Sumario  Sumario



õ P. Carlos Javier Werner Benjumea, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      61

¡El sacerdote 
debe ser un 
hombre de 
fuego, de 
intenciones 
ardientes, 
de corazón 
ferviente! Así, 
hará llegar a 
Dios peticiones 
que serán 
aceptadas

Sacerdote de Nuestro Señor Jesucristo

Consumido de celo por la renovación  
de la faz de la tierra

Tras décadas de apostolado como laico, la Providencia 
quiso elevar a Mons. João a la que sería una de las notas 
más características de su misión en esta tierra.

ra el 15 de junio de 2005. El diá-
cono João, acompañado de cator-
ce compañeros de ideal, estaba a 
punto de ser ordenado presbítero 
en la basílica de Nuestra Señora del 

Carmen, de São Paulo, el mismo sitio donde, 
casi cincuenta años antes, había conocido a su 
padre espiritual, Plinio Corrêa de Oliveira.

La jerarquía eclesiástica abría sus regias 
y sacrosantas puertas a varios miembros de 

los Heraldos del Evangelio. Así, la obra que sur-
gió del corazón de Mons. João se enriquecía con 
la dádiva del sacerdocio, alcanzando la cumbre 
del llamamiento hecho por la Providencia que, 
en uno de sus aspectos más relevantes, consiste 
en sacralizar el orden temporal y transfigurar el 
mundo a imagen y semejanza del Sagrado Cora-
zón de Jesús y de María.

El Dr. Plinio en su obra profética Revolución 
y Contra-Revolución cifra toda la eficacia de la 
lucha contrarrevolucionaria en la cooperación de 
los hombres con la gracia celestial. Es la acción del 
divino Paráclito en los corazones elevando la na-
turaleza humana caída a pináculos inimaginables. 
Por ello, al ser investido con la misión de impetrar 
nuevos y eficaces auxilios sobrenaturales, la rama 
sacerdotal fundada por Mons. João se convertía en 
el escuadrón de élite de la Contra-Revolución y co-
menzaba a cooperar con fuerza divina en el objeti-
vo de derrotar a las huestes del mal e implementar 
el tan anhelado Reino de Cristo en la tierra.

Corazones en llama
Hablando acerca del sacramento del Orden, el 

Dr. Plinio afirmaba: «¡El sacerdote sólo es dig-
no de serlo cuando tiene un alma de fuego! […] 
Debe ser el que lleve a todos al frente, el que esté 
en primera fila, en el primer lugar de la batalla».1 
También era éste el pensamiento de Mons. João. 
Sus hijos presbíteros deberían caracterizarse por 
su empeño de ganar almas para Dios y llevar a 
la Santa Iglesia a un auge de santidad y de gloria 
aún no alcanzado, elevados y nobles ideales que 
sólo se realizarían en un extremo de fervor. Por 
eso quería sacerdotes santos, por cuyas venas cir-
cularan verdaderas llamas sobrenaturales:

«Tienen que ser sacerdotes llenos del Espíritu 
Santo, como lo fue Nuestro Señor Jesucristo en el 
momento en que la Santísima Virgen dijo “Fiat 
mihi secundum verbum tuum” y bajó a la tierra 
el fuego sobrenatural, sustancial: Nuestro Señor 
Jesucristo Hombre, ¡el Sacerdote! Para participar 
del sacerdocio de Nuestro Señor hay que tener 
este fuego. […] ¡El sacerdote debe ser un hombre 
de fuego, un hombre de intenciones ardientes, un 
hombre de corazón ferviente! De este modo, hará 
que lleguen a Dios peticiones llenas de ardor, lla-
meantes, que serán aceptadas. […] No es posible 
que un sacerdote suba al altar sin que en su co-
razón exista ese deseo de que la faz de la tierra 
sea renovada, no sólo con respecto a las almas y 
a la santidad, sino también en lo que se refiere a 
la visión de todas las cosas. Cuando sube al altar, 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/escarlosjavierwernerbenjumea/


62      Heraldos del Evangelio · Edición especial

En su 
ministerio, 
Mons. João 
imitaba en 
todo al Sumo 
y Eterno 
Sacerdote: era 
león valiente 
en el púlpito, 
cordero 
inocente al 
ofrecer el 
Cordero en el 
altar y padre 
clemente en el 
confesionario

el sacerdote debe tener en su corazón el deseo de 
que los hombres sean “parientes” y “amigos” de 
los ángeles. […] Es necesario que recemos por los 
sacerdotes, para que tengan un corazón engasta-
do de intenciones llenas de fuego».2

Hijos embelesados de la Iglesia
A lo largo de su vida sacerdotal, Mons. João 

dio un continuo ejemplo de ese ardor sobrena-
tural, que brillaba con especial intensidad en la 
celebración de la misa. Entre sus intenciones más 
osadas estaban la renovación y la glorificación de 
la Santa Iglesia.

Celoso por la Sagrada Tradición, el objetivo de 
Mons. João, ya esbozado por el Dr. Plinio, era el 
de erguir de nuevo los estandartes de la ortodoxia 
y de la virtud que yacían a lo largo de los caminos 
de la historia, cubiertos por el polvo del abandono 
o bajo el fango de la traición. No obstante, su fe 
inquebrantable en la santidad de la Esposa Mís-
tica de Cristo le llevaba a aspirar a algo más que 
recuperar simplemente las bellezas olvidadas o 
vilipendiadas del pasado: «Queremos que 
la Iglesia se sirva de nosotros como 
instrumentos para alcanzar una 
plenitud de gracia y de santidad 
que aún no ha manifestado a 
los hombres».3

Un deseo similar expresó el Dr. Plinio: «Ése 
es el sentido de la Contra-Revolución en la Igle-
sia. No sólo se trata de estancar la Revolución y 
recolocar las cosas en tal o cual orden. ¡No! Hay 
que tomar la dirección opuesta y ser lo contrario 
de lo que quiere la Revolución, diametralmente 
lo contrario, hasta un ápice difícil de imaginar».4

Este ideal tan atrevido, que a muchos les po-
dría parecer pretencioso, no sería alcanzado, sin 
embargo, por méritos personales, sino por el in-
flujo de la santidad que brota del propio Cuerpo 
Místico de Cristo: «La Iglesia es tan viva, tan jo-
ven, tan inmortal y, además, crece tanto en mani-
festación de brillo y de gloria, que en los períodos 
de crisis siempre encuentra en sí la fuerza para 
renovarse y decirle al infierno: “No sólo no me 
vences, sino que triunfo sobre ti”».5

En este sentido, Mons. João le suplicaba a 
los Cielos que la rama sacerdotal de los heraldos  
—que con el tiempo constituiría la Sociedad Cleri-
cal de Vida Apostólica de Derecho Pontificio Virgo 
Flos Carmeli— tuviera una fe robusta, audaz y re-

fulgente, que creciera continuamente hasta 
el final de los tiempos, iluminando a la 

Iglesia y al mundo entero.

Virtudes sacerdotales
Monseñor João tuvo como 

alma de su ministerio la bús-
queda de la santidad, que con-
siste en la entrega incondicio-
nal a Dios hasta el holocausto. 
Y este empeño no hizo más 

que intensificarse a medida que 
pasaban los años. Sus palabras 

después de la ordenación presbite-
ral de algunos de sus hijos espirituales 

lo indican perentoriamente: «Tenemos de 
aquí en delante, hasta la hora de nuestra muerte, 
un trabajo constante de desear cada vez más la 
santidad, porque la participación en el sacerdocio 
sagrado y divino de Nuestro Señor Jesucristo es la 
participación en su propia santidad».6

Esta vida espiritual bien llevada hacía que nues-
tro fundador respetara en extremo la dignidad a la 
que había sido elevado, no como procedente de 
sí mismo, sino como emanada de aquel a quien 
representaba. En efecto, el sacerdote actúa en la 
persona de Cristo Cabeza, es decir, del Verbo de 
Dios engendrado por el Padre desde toda la eter-
nidad y hecho hombre para salvarnos. Consciente, 
por tanto, de estar investido de una misión divina, 

Monseñor João durante una homilía en la basílica de 
Nuestra Señora del Rosario, Caieiras (Brasil), en 2009; 

en el destacado, confesando en la catedral 
de la Sé, São Paulo, ese mismo año

V
íc

to
r 

T.

Archivo Revista

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      63

Mons. João se propuso imitar en todo al Sumo y 
Eterno Sacerdote, siendo un león valiente en el púl-
pito, un cordero inocente al ofrecer el Cordero en el 
altar y un padre clementísimo en el confesionario.

En consecuencia, quiso marcar el ministerio 
sacerdotal con ciertos atributos marciales que 
servirían para preservar de todo tipo de relaja-
miento el celo de sus hijos por el esplendor de la 
liturgia y por el bien de las almas. Combatía en 
ellos cualquier indicio de negligencia o desorden 
—desgraciadamente, tan común hoy día— en el 
servicio del altar, en la administración de los sa-
cramentos, en la predicación de la Palabra divina 
e incluso en la vida privada.

Conocedor de lo mucho que los escándalos de 
los malos sacerdotes han perjudicado al rebaño 
del Buen Pastor, procuró, como fundador y padre, 
formar un clero íntegro, combativo y generoso, 
dispuesto a dar la vida por los demás como Jesús 
victimizado la entregó por cada hombre. Cuando 
se trataba del sacramento de la Penitencia, jamás 
rechazaba una petición que se le hiciera, incluso 
fuera de tiempo y de lugar. Y lo mismo les ordenó 
a sus hijos: nunca arrogarse el derecho de negar 
una confesión, pues en la ordenación habían sido 
clavados en la cruz de Nuestro Señor Jesucristo 
para siempre.

Un vicio temía de manera especial para los 
suyos: el de la mediocridad, mezquindad propia 
de quien se acomoda a una vidita fácil y huye de 
los sublimes desafíos que el Crucificado pone 
ante sus elegidos. Monseñor João enseñó con la 
palabra y con el ejemplo que el ministro de Dios 
debe vivir considerando horizontes grandiosos, 
comprendiendo el auge al que ha llegado el mal 

en nuestros días y deseando con todas las fuerzas 
de su alma el más glorioso desquite de Dios en la 
historia. Por lo tanto, esperaba ver atendidas en 
plenitud las súplicas formuladas en el padrenues-
tro: «Venga a nosotros tu Reino, hágase tu volun-
tad en la tierra como en el Cielo».

Nuestro fundador siempre consideró la predi-
cación de la Palabra de Dios como un arma de in-
calculable poder para promover el bien y frenar la 
expansión del mal. En el combate al vicio, siguió 
el ejemplo de su padre espiritual, el Dr. Plinio, a 
quien consideraba un cruzado incansable en con-
tinuo estado de lucha. Sus predicaciones eran ri-
cas en contenido, de claridad meridiana y adorna-
das con abundancia de descripciones y ejemplos, 
para inculcar en su auditorio, de manera accesible 
a todas las edades y condiciones, el amor a la vir-
tud y la detestación del vicio.

Cabe señalar, no obstante, que esta actitud be-
ligerante, que brillaba especialmente en el púlpito, 
nunca lo distanció de los fieles. Al contrario, per-
cibiendo la integridad de su corazón paternal y de 
su inclinación a acoger a los pecadores, personas 
que apenas lo conocían le pedían ser oídas en con-
fesión, incluso en ambientes insólitos, como, por 
ejemplo, durante los viajes en avión. De suerte que 
se creó a su alrededor un rebaño ajeno a su obra, 
que se entusiasmaba con su palabra y no rechazaba 
el desafío de conformar sus vidas a ella.

Sacralidad de la liturgia
A lo largo de los años de convivencia con el 

Dr. Plinio, Mons. João extrajo de él un profundo 
amor a la sacralidad de la liturgia. Por eso, bus-
caba que en sus misas resplandeciera el brillo del 

Monseñor João después de una misa concelebrada en la basílica de Nuestra Señora del Rosario,  
Caieiras (Brasil), en 2009

V
íc

to
r 

T.

Procuró 
formar un 
clero íntegro, 
combativo 
y generoso, 
recordándoles 
a sus hijos 
sacerdotes la 
necesidad de 
actuar con 
pulcritud 
durante las 
ceremonias 
litúrgicas

Sumario  Sumario



64      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Mons. João 
siempre creyó 
que será 
Nuestra 
Señora quien 
elevará la 
santidad 
sacerdotal 
y la vida 
sacramental a 
un esplendor 
nuevo, todo 
marial y 
profético

misterio celebrado: «El altar debe estar rodeado 
de una nota de dignidad mucho mayor que la co-
ronación de un rey, o cualquier otra ceremonia 
civil»,7 afirmó con convicción.

A sus hijos sacerdotes les recordaba, sin fla-
quear jamás, la necesidad de actuar con perfec-
ción y pulcritud durante las ceremonias litúrgicas, 
dejándose modelar por lo que él denominaba «la 
mentalidad y el temperamento del altar». Se trataba 
de olvidar los patrones de agitación, superficialidad 
y vulgaridad que se respiran en el mundo: «A causa 
de nuestro carisma, debemos ser muy disciplinados 
y exactos en todo lo que hacemos. Pero el altar exi-
ge un afecto y un cariño mayores que cualquier otra 
criatura. […] La tendencia a lo rápido perjudica el 
carácter sagrado del altar. […] Y es necesario tener 
un santo afecto en relación con el altar».8

Para remarcar en el corazón de sus discípulos 
ese carácter espiritual, Mons. João instituyó una 
inspección de faltas después de las celebraciones, 
en la que él mismo, u otro sacerdote experimenta-
do, indicaba los errores cometidos en el ceremo-
nial, con el objetivo de formar sacerdotes llenos de 
santo temor, respeto y celo por los sagrados miste-
rios, sin caer en la afectación y el automatismo. Por 
el mismo motivo, también impulsó la elaboración 
de una minuciosa y actualizada concordancia ilus-
trada de las normas litúrgicas oficiales, enriqueci-
da con la nota peculiar del carisma de los heraldos, 
ya que, según afirmaba, las rúbricas han de seguir-
se con disciplina propiamente militar.

Sacerdocio marial y profético
Como es sabido, Mons. João se consagró, con 

profunda seriedad y vivo entusiasmo, como escla-
vo de amor a la Santísima Virgen según el méto-
do preconizado por San Luis María Grignion de 
Montfort. Sin embargo, su veneración por esta 
tierna Madre y soberana Señora lo llevó, en algu-
nos aspectos, más allá de todo lo que le había pre-
cedido en materia de devoción.

Siguiendo las intuiciones proféticas de ese santo 
francés, Mons. João siempre creyó que será Nues-
tra Señora quien elevará la santidad sacerdotal y la 
vida sacramental a un esplendor nuevo, todo ma-
rial y profético, quien ataviará a la Esposa Mística 
de Cristo con el más hermoso traje de gala para las 
nupcias del Cordero (cf. Ap 19, 7-9). Por la parti-
cipación en el espíritu y en las gracias mariales, 
se encenderá un fuego nuevo en el corazón de los 
sacerdotes, transfigurando la Iglesia docente a los 
ojos de los fieles con una luz sumamente atractiva.

Este fuego ardía en el corazón de Mons. João 
con respecto de la administración de cada sacra-
mento, y especialmente en relación con la Euca-
ristía. Característico de su alma sacerdotal era la 
fe en el poder impetratorio y satisfactorio de la 
santa misa, hasta el punto de aspirar a la cons-
trucción de una iglesia donde se celebraran misas 
continuamente —respetando el ciclo y el tiempo 
litúrgicos—, una tras otra, para conmover los 
Cielos y atraer a la tierra la justicia y la misericor-
dia del Altísimo.

En cuanto a las peticiones que se formularan 
durante la celebración, afirmaba: «El mismo po-
der impetratorio dado a la Virgen lo tiene el sa-
cerdote en el momento de la elevación de la hostia 
y del cáliz. Debemos aprovechar este momento al 
máximo y, por tanto, pedir con convencimiento, 
piedad, fe, certeza plena del triunfo y de la inter-
vención divina».9

A sus hijos presbíteros les recomendaba una 
convicción cada vez mayor del acto grandioso que 
realizan: «El sacerdote necesita, en cada misa, cre-
cer en la fe; si celebra con la misma fe que el día an-
terior, ya ha retrocedido. Necesita crecer cada día, 
no en sensibilidad, sino en el acto de fe que hace en 
el gran milagro que se obra cuando pronuncia las 
palabras de la consagración. […] Debe darse cuen-
ta de que en sus manos tiene a la segunda persona 
de la Santísima Trinidad, encarnada […], y que 
está realizando un acto muy serio, elevadísimo, 
extraordinario».10

Monseñor João en la basílica de Nuestra Señora del 
Rosario, Caieiras (Brasil), en abril de 2010

S
er

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      65

Al unir sus 
dolores a los 
del Cordero 
inmolado, 
compró 
gracias de 
perseverancia 
y santificación 
para 
innumerables 
sacerdotes hijos 
suyos, que 
se seguirán 
en el tiempo 
hasta la 
consumación 
de los siglos

Un perdón demasiadamente grande
Con respecto al sacramento de la Confesión, 

Mons. João se distinguía por una osadísima con-
fianza en la magnanimidad de Dios al conceder 
el perdón, aprendida de su maestro espiritual.

En una ocasión, el Dr. Plinio abrió su corazón 
a sus discípulos en ese sentido: «Más que un per-
dón, le pido [a la Virgen, para cada uno de mis hi-
jos] el plan A + A; le pido una gracia que va más 
allá del perdón, una gracia que no sólo lave, sino 
que dé algo más de lo que tendríamos si no hu-
biéramos pecado. Es un perdón demasiadamente 
grande, sin límites, que no es sólo un perdón, sino 
un perdón seguido de una curación; no es sólo un 
perdón seguido de una curación, sino un perdón 
seguido de un ósculo; no es sólo un perdón segui-
do de una curación y de un ósculo, sino un perdón 
sobre el cual se coloca una diadema».11

La inclinación de Mons. João a perdonar era 
enorme, hasta el punto de declarar: «Confieso que 
uno de los aspectos que me llevó a abrazar firme-
mente el sacerdocio fue el gran deseo de perdo-
nar. El acto de dar la absolución me toca más 
el alma que pronunciar las palabras de 
la consagración. Necesitamos tener 
esta sed enorme de perdonar».12

Y transmitió esta disposición 
interior a sus hijos espirituales. 
Incluso antes de su ordenación, 
dijo: «Pronto tendremos sacer-
dotes. Deben tener avidez, de-
ben tener sed de perdonar. No 
serán ellos quienes perdonen, es 
verdad, pero serán instrumentos en 
las manos de Nuestro Señor para 
ello. […] El Reino de María será 
el reino del perdón, […] la era de 
la misericordia, la era del poder 
de Dios».13

﻿1 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Reunión. 
São Paulo, 4/4/1993.

﻿2 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Caieiras, 20/12/2008.

﻿3 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Reunión. 
São Paulo, 1/6/2005.

﻿4 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 28/9/1984.

﻿5 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Palabras 
de agradecimiento des-
pués de la misa. São Pau-
lo, 12/7/2004.

﻿6 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Palabras 
de agradecimiento des-
pués de una ceremonia 
de ordenación presbite-
rial. Caieiras, 20/5/2007.

﻿7 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Con-
ferencia. Mairiporã, 
15/12/2006.

﻿8 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Reunión. 
Roma, 19/2/2010.

﻿9 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Conferen-
cia. Caieiras, 14/1/2010.

﻿10 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Confe

rencia. Mairiporã, 
10/8/2006.

﻿11 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Conferencia. 
São Paulo, 13/9/1971.

﻿12 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Homilía. 
Mairiporã, 20/1/2006.

﻿13 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Comen
tario al Evangelio. 
São Paulo, 11/7/2004.

Sacerdote y víctima
Monseñor João no se habría configurado por 

completo con el Sumo y Eterno Sacerdote si, en 
unión con Él, no hubiera asumido de manera es-
pecial la condición de víctima. Cristo se ofreció a 
sí mismo en el ara de la cruz y era necesario que 
su sacerdote lo siguiera por esta vía de dolor e in-
molación, aspecto importantísimo de la misión de 
nuestro fundador, que será considerado con más 
detalle en un artículo aparte.

Para sus hijos espirituales, el calvario soportado 
por él sirvió de ejemplo de perseverancia y de ale-
gría en medio del sufrimiento, pero, sobre todo, fue 
fuente de gracias especialísimas, pues, al unir sus 
dolores a los del Cordero inmolado, adquirió para 
cada uno tesoros de dones y virtudes. Gracias a su 
continuo ofrecimiento podemos decir sin recelo 
que, ante el trono del Altísimo, han sido compradas 
la perseverancia y la santificación de innumerables 
sacerdotes hijos suyos, que se seguirán en el tiempo 
hasta la consumación de los siglos. ²

Monseñor João durante la misa de inauguración de la adoración perpetua 
en la casa Lumen Prophetæ, Franco da Rocha (Brasil), en junio de 2015

Thiago Tamura

Sumario  Sumario



Monseñor João en Monseñor João en 
julio de 2006julio de 2006

D
an

ie
l L

et
el

ie
r

Sumario  Sumario



õ P. Rodrigo Fugiyama Nunes, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      67

Alguien con 
experiencia en 
el trato con las 
almas expresó 
este feliz 
comentario 
sobre 
Mons. João: 
«Detrás de 
su sonrisa, 
esconde una 
profunda vida 
mística»

ú no entiendes ahora lo que 
hago, pero, más tarde, lo com-
prenderás» (Jn 13, 7). Esta frase 
dirigida por el divino Maestro a 
San Pedro, durante el lavatorio 

de los pies, bien podría venir a la mente 
de cualquiera que pretendiese disertar so-
bre la vida mística de Mons. João. Las im-
presiones son tan vivas, las realidades tan 
profundas y los hechos aún tan recientes 

que sólo una sabia espera, unida a un cuidadoso 
estudio, podrá, en el futuro, arrojar una luz más 
esmerada sobre el asunto.

No obstante, sería una gran omisión silenciar 
este aspecto del alma de nuestro fundador, por 
dos razones: primero, por haber sido un conven-
cido predicador de la universalidad de esa vía; en 
segundo lugar, porque todos los que disfrutaron 
de su convivencia pudieron constatar cómo, en 
medio de su habitual sencillez y discreción, se 
entreveía en él una intensa e íntima relación con 
Dios, con la Virgen y con el Cielo. En efecto, si 
bien es verdad que la mística se presenta accesi-
ble a todos, es igualmente cierto que posee gra-
dos diversos.1

Con respecto a esto, alguien con un perspicaz 
tino psicológico y una vasta experiencia en el 
trato con las almas expresó este feliz comentario 
sobre él: «Detrás de su sonrisa, esconde una pro-
funda vida mística». Intentemos aquí, con mucho 
respeto y sin pretender agotar el tema, levantar la 

punta del velo que cubría el santuario interior del 
alma de Mons. João.

«No soy yo el que vive»
Muchos han planteado las más variadas hipó-

tesis acerca de la misteriosa atracción sobrenatu-
ral ejercida por Mons. João —similar a la comu-
nicada por San Juan Bosco— sobre quienes se 
acercaban a él.

Los estudiosos de la vida mística, sin embar-
go, no tendrían dificultad en dilucidar la cues-
tión: en los hombres de Dios —especialmente en 
los grandes santos y fundadores— la presencia 
divina es tan sensible que se vuelve irresistible. 
San Pablo tuvo suficiente magnanimidad y mo-
destia para traducir en palabras esta realidad: 
«No soy yo el que vive, es Cristo quien vive en 
mí» (Gál 2, 20).

Los Padres de la Iglesia toman la escalera de 
Jacob —que, «apoyada en la tierra, con la cima 
tocaba el Cielo» (Gén 28, 12)— como símbolo 
del propio Cristo2 y afirman que la vida mística 
es una ascensión en la unión con Él, en dirección 
a la «divinización».3

Así, basándonos en la más estricta y pura teo-
logía, podemos asegurar que hemos convivido 
con un hombre divinizado, en quien lo sobrena-
tural latía constantemente. Ante él, era imposible 
separar lo humano de lo divino, pues, como bien 
señala el P. Juan González Arintero, la vía místi-
ca es «la íntima vida que experimentan las almas 

Vida mística

Entre el caudal de facetas de Mons. João, levantemos el velo 
que oculta una menos conocida, pero que revela la riqueza de  
alma de un varón profundamente unido a Dios.

Un misterio  
sólo entrevisto…

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esperodrigofugiyamanunes/


68      Heraldos del Evangelio · Edición especial

¡Cuántos 
hechos podrían 
ser narrados 
en los que se 
superaron 
claramente 
las barreras 
entre la fe, lo 
humano y lo 
sobrenatural!

justas, como animadas y poseídas del espíritu de 
Jesucristo, recibiendo cada vez mejor y sintiendo 
a veces claramente sus divinos influjos —sabro-
sos y dolorosos— y con ellos creciendo y progre-
sando en unión y conformidad con el que es su 
cabeza, hasta quedar en Él transformadas».4

En Mons. João, no obstante, esto sucedió con 
una nota especial: todo su proceso místico se hizo 
por medio de la Santísima Virgen, sumándosele 
las condiciones de hijo, esclavo e incluso esposo 
espiritual de María. Maravillosos e innumerables 
frutos surgieron a lo largo de esta «divinización 
marial», algunos de los cuales consideraremos, a 
modo de ejemplo, en las siguientes líneas.

El efecto de una bendición dada 
antes de ser sacerdote

En 1978 Mons. João se encontraba en Quito 
(Ecuador) rezando en la iglesia de los jesuitas, 
cuando se le acercó una madre afligida. Mostrán-
dole la niña que llevaba en brazos, le decía: «¡Mi 
hija se muere! ¡Mi hija se muere!».

Monseñor João le prometió que rezaría por la 
niña y mostró gran pesar por su estado, pero la 
triste mujer no se quedó satisfecha y le pedía con 
insistencia que le diera la bendición. Nuestro fun-
dador trató de disuadirla explicándole que no era 
sacerdote, pero ella hacía caso omiso a esta excusa. 
No pudiendo negarse, finalmente, bendijo a la niña 
en nombre de la Virgen María y se despidieron.

Enorme sorpresa: unos días después, la devota 
madre volvió a la iglesia para dar testimonio de que 
su hija había sido curada por aquella bendición. 
En efecto, Dios hace que las almas más elegidas, 
«aparte de las gracias que ordinariamente acom-
pañan a la vida mística, reciban también los caris-

mas y dones extraordinarios (profecías, milagros, 
don de lenguas, etc.), que ante todo se ordenan al 
bien de otros y al general de la Iglesia».5

Visiones del futuro
Otro aspecto de la vida mística de Mons. João 

también lo describe la teología cuando trata de los 
sentidos espirituales, que «nos permiten percibir 
de algún modo lo divino, rasgando un poquito el 
velo del misterio y dándonos así un conocimiento 
intermedio entre el de la fe y el facial o beatífico».6 
En nuestro padre dicha verdad se ha demostrado en 
numerosas ocasiones, como en el siguiente hecho.

La bienaventuranza de ser calumniado 
(cf. Mt 5, 11) cayó varias veces sobre el movimien-
to fundado por el Dr. Plinio. Y el año 1983 fue una 
de esas «benditas» circunstancias. Todo comenzó 
el 6 de junio, cuando llegaron a sus manos dos vo-
luminosas cartas que contenían las más absurdas 
acusaciones doctrinarias, que situaban a su fiel 
discípulo como el principal autor de los supuestos 
desvíos en sus reuniones de apostolado.

En cuanto supo del contenido de las misivas, 
Mons. João se llenó de una enorme preocupación, 
ya que percibió en ello una ola de difamaciones 
muy peligrosas contra la obra. Se dirigió a su ha-
bitación y se sentó en la cama; entonces «vio» un 
edificio de aspecto medieval, hecho de piedras 
muy hermosas y con una puerta imponente, que 
se abrió para que él entrara. Después de acceder 
al recinto, se encontró con otra puerta de la que 
salió un hombre de cabello canoso, revestido con 
túnica y escapulario blancos. Éste se le acercó y 
lo abrazó calurosamente. Y de repente la visión 
terminó.

En los días siguientes, se decidió que Mons. João 
viajara a España para exponerle el caso a un buen 
teólogo o canonista y pedirle orientación. Al llegar 
al Viejo Continente, los miembros del Grupo que 
residían allí le sugirieron que se dirigiera a Sala-
manca, donde sabían que se hallaban los especia-
listas deseados.

Después de unas cuatro horas de viaje, llegaron 
a su destino. Era la primera vez que nuestro funda-
dor estaba allí… físicamente. Todo era exactamen-
te como le había sido mostrado: el edificio de pie-
dra, la puerta y el fraile dominico que aparecía con 
su hermoso hábito. Se trataba del P. Arturo Alonso 
Lobo, OP, un gran canonista.

El sabio hijo de Santo Domingo estudió pro-
fundamente las acusaciones contenidas en las 
cartas y las contestó por escrito, afirmando que Mons. João durante la acción de gracias de la misa, en agosto de 2006

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      69

Era la primera 
vez que 
Mons. João 
visitaba aquel 
monasterio 
en España… 
físicamente. 
Todo era como 
lo «había 
visto» cuando 
estaba en 
São Paulo

no había nada en el Dr. Plinio ni en su discípu-
lo que fuera contrario a la doctrina y a las cos-
tumbres de la Santa Iglesia Católica. La visión 
de Mons. João se había realizado, aportando la 
solución al inextricable problema. Un detalle, no 
obstante, se había reservado para materializarse 
sólo en la despedida: el P. Alonso saludó cordial-
mente a las cuatro personas que acompañaban a 
Mons. João, pero cuando llegó frente a él, le dio 
un fuerte abrazo.

A lo largo de los años se sucedieron numero-
sos episodios similares a éste. Muchos han sido 
los hijos e hijas aconsejados a distancia, las per-
sonas que místicamente se aparecían ante él en 
las más variadas situaciones, pidiendo ayuda, en 
peligro o necesitadas de orientación —a veces, 
incluso con una «leyenda» en una foto, indicando 
el nombre del interesado— o, al contrario, aque-
llos que estando lejos vieron a Mons. João. Era 
igualmente frecuente que describiera toda la vida 
de alguien, su situación familiar, ascendencia y 
otros detalles, simplemente analizando una foto-
grafía o escuchando su voz por teléfono.

¡Cuántos otros hechos podrían ser narrados en 
los que se superaron claramente las barreras entre 
la fe, lo humano y lo sobrenatural!

Irresistibles y acertados soplos 
del Espíritu Santo

La osadía era otra constante en la vida de 
Mons. João. ¡Cuántas decisiones serias, tomadas 
con seguridad y de inmediato, presenciaron sus alle-
gados! Algunos podrían considerarlo temeridad, 
precipitación o incluso presunción; otros, lances 
de un temperamento fogoso, dado a lo inesperado. 
¡Pobre del que juzga así a los hombres de Dios!

Quienes entienden de vida mística tienen una 
explicación muy diferente para este fenómeno: el 
alma que está unida a Dios por entero «suele sen-
tir unos violentos y dulcísimos impulsos, que la 
llevan sin saber adónde, pero seguramente a unas 
alturas para las cuales no bastan la luz, la fuerza 
ni la dirección ordinarias».7

Es lo que ocurrió en 1978. Al enterarse de algu-
nas revelaciones privadas hechas por Nuestra Se-
ñora del Buen Suceso a la madre Mariana de Jesús 
Torres, una religiosa concepcionista de Ecuador, 
el Dr. Plinio mostró bastante interés en tener más 
datos sobre el asunto. Monseñor João, incansable, 
se dispuso a viajar a esa nación para intentar averi-
guar algo, aun careciendo de indicaciones concre-
tas que facilitaran su misión.

Llegó a Quito durante la noche, donde fue reci-
bido por sus hermanos de vocación de ese país, y 
quiso ir directamente al monasterio de las concep-
cionistas. Como era de esperar, la iglesia ya esta-
ba cerrada debido a la hora. Sus acompañantes lo 
lamentaron mucho y le prometieron que volverían 
al día siguiente. Conocían poco a nuestro funda-
dor… Decidió hacer como Josué ante las murallas 
de Jericó, y empezó a dar vueltas alrededor del 
monasterio rezando varios rosarios. Al terminar el 
último, se dirigió a una de las puertas del edificio 
y, para sorpresa de todos, la encontró abierta.

Al día siguiente tuvo que ir a la ciudad de Rio-
bamba para conseguir más información sobre las 
misteriosas profecías del convento de las concep-
cionistas de allí. La priora local le dijo que no podía 
hacer nada por él sin la autorización escrita de la 
madre superiora, que se encontraba convaleciente 
en Quito, de donde él había venido… Sin perder 
un instante, Mons. João tomó el camino de vuelta 
a la capital con un solo acompañante, llegando allí 
hacia las ocho de la tarde. Para asombro de éste, 
dijo que iba a buscar a la madre esa misma noche.

—Pero ¿adónde vamos? ¡No tenemos ninguna 
dirección y Quito es una ciudad grande! —repli-
có la persona que lo auxiliaba.

—Lleve el coche allí arriba, y bajaremos pre-
guntando por las monjas —respondió Mons. João, 
indicando una calle que estaba en una elevación.

Un tanto incrédulo, su compañero accedió, 
pero mostrando cierto disgusto ante algo tan mo-
lesto y aparentemente ineficaz. Comenzaron la 
búsqueda, yendo casa por casa, recibiendo una 
serie de negativas, las cuales parecían darle la 
razón a su «sensato» amigo… Sin embargo, esto 
duró poco. Al entrar en otra calle, Mons. João fue 
a un pequeño bar y preguntó por las concepcio-

El Dr. Plinio y Mons. João delante del convento de los 
dominicos de Salamanca (España), en 1988

Fe
rn

an
do G

onz
alo

Sumario  Sumario



70      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Era la primera 
vez que 
Mons. João 
visitaba aquel 
monasterio 
en España… 
físicamente. 
Todo era como 
lo «había 
visto» cuando 
estaba en 
São Paulo

nistas. Nueva sorpresa: estaban un piso más arri-
ba, en el mismo edificio.

Llamaron a la puerta y les abrieron dos religiosas. 
Vieron a Mons. João, que vestía traje y corbata, y 
se arrodillaron. Nuestro fundador se disculpó por la 
hora y les preguntó si era posible hablar con la supe-
riora. Le confirmaron que estaba en la casa, la llama-
ron y, al acercarse, ¡la madre también se arrodilló!

Al sentir que el Espíritu Santo soplaba sobre 
aquella alma escogida, todas tuvieron esa sorpren-
dente reacción. Y la buena madre escribió una car-
ta indicando que le facilitaran a Mons. João todo 
lo necesario con relación al tema de las revelacio-
nes privadas de Nuestra Señora del Buen Suceso. 
¿Cómo se puede explicar con criterios meramente 
humanos un hecho así?

«Todo está resuelto»
Otro fenómeno de la mística que acompañó a 

Mons. João durante toda su vida fueron las locu-
ciones interiores.

En 1997 la obra fundada por el Dr. Plinio 
atravesaba una situación compleja. Con el deber 
paterno de sustentar, incluso materialmente, a 
innumerables hijos espirituales vinculados a él, 
Mons. João buscaba la manera de obtener los re-
cursos necesarios. La encontró en Turín, junto al 
cuerpo de San Juan Bosco.

Por motivos de apostolado tuvo que viajar a 
Europa y, a su paso por el norte de Italia, se diri-
gió a la basílica de María Auxiliadora para rezar 
junto a las reliquias del santo fundador de los sa-
lesianos, a quien siempre le había profesado una 
entrañable devoción.

Tras una prolongada y recogida oración, salió 
de la basílica; pidió ponerse en contacto con el 
responsable de los asuntos económicos de la obra 

para decirle que no se preocupara, pues todas las 
dificultades se solucionarían pronto. Tal era su 
convicción que el administrador pensó que se tra-
taba de una gran donación recibida por Mons. João 
durante el viaje. Pero luego se lo explicó: mientras 
rezaba, San Juan Bosco le había prometido clara-
mente que se ocuparía de las finanzas y, en poco 
tiempo, todo estaría resuelto. Y así se cumplió.

Una consolación al comienzo 
de la mayor prueba

Como ya sabe el lector, en 2010 nuestro funda-
dor sufrió un accidente cerebrovascular. Días más 
tarde, mientras convalecía en el Hospital Oswaldo 
Cruz, de São Paulo, ocurrió un episodio que abri-
ría una nueva etapa en su vida mística.

Por la mañana temprano, llegan sus acompañan-
tes y lo notan distinto, pues sus ojos brillan de una 
manera especial. Le preguntan si pasó algo durante 
la noche, si recibió alguna gracia inusual, y siem-
pre obtienen una enfática confirmación. Entonces 
empieza a hacer un gesto con la mano izquierda, 
simbolizando un giro de ciento ochenta grados.

Con esfuerzo, porque después del accidente no 
siempre salían de sus labios los términos precisos, 
consigue decir: «Alguien vino aquí. Eran tres: el 
Padre, el Hijo y el Espíritu Santo». También añade 
que se trata de un favor sobrenatural análogo a la 
visión de Dios.8 Y, finalmente, Mons. João se emo-
ciona al hablar… Durante varios días, una alegría 
superior —incomprensible para los ojos naturalis-
tas— le invade en ese ambiente hospitalario.

Debido a la dificultad de comunicación y a su 
discreción en relación con este tipo de fenómenos, 
nunca llegó a dar más detalles sobre ese episodio, 
pero éste le causó una profunda impresión. Aun-
que pudiera parecer un fenómeno aislado, en rea-
lidad se trataba de un hito importante en la larga 
ascensión que iniciaba su etapa más difícil.

En el auge de la vida, una oferta del demonio…
Siendo la vía mística una participación en la 

propia vida de Nuestro Señor Jesucristo, a los que 
suben por esta «escalera» no les podría faltar un 
peldaño también recorrido por el divino Maestro: 
«Jesús fue llevado al desierto por el Espíritu para 
ser tentado por el diablo» (Mt 4, 1).

En mayo de 2021, durante la madrugada, 
Mons. João «vio» claramente que alguien se acer-
caba a su cama. Tenía apariencia humana, vestía de 
negro y transmitía una imponderable sensación de 
maldad y frialdad. Nuestro fundador discernió in-

Monseñor João ante las reliquias de San Juan Bosco en  
la basílica de María Auxiliadora, Turín (Italia), en 1997

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Los que 
tuvieron la 
inmensa 
gracia de 
convivir con 
Mons. João 
conocieron a 
un varón todo 
sobrenatural, 
de fe ardiente, 
en quien 
siempre 
se sentía 
intensamente 
la presencia 
de Dios

mediatamente que se trataba de una presencia pre-
ternatural y dispuso su espíritu para la batalla.

Al parecer, el tentador no había ido a atormentar-
lo, a hacerle ningún daño físico ni a vengarse. Que-
ría, más bien, presentarle una propuesta: muchos 
años más de vida, la recuperación completa de las 
secuelas del accidente que había sufrido y todas sus 
aspiraciones personales cumplidas, si se unía a él.

La respuesta de nuestro padre no podía haber 
sido otra: un gran acto de odio, rechazo y despre-
cio, manifestado con enorme vehemencia en un 
grito, que se escuchó desde una considerable dis-
tancia, contra ese ser rebelde e inmundo, que in-
tentaba una última jugada para conquistar a aquel 
que siempre lo había denunciado y combatido.

Al ver que su enloquecido plan había fraca-
sado, el misterioso ser se retiró por la puerta del 
cuarto, mientras Mons. João lo seguía con mirada 
desafiante y amenazadora.

«Dichosos los que te conocieron…»
Quizá el episodio más importante en la exis-

tencia de nuestro fundador fuera el abrazo recibi-
do de la Santísima Virgen el 12 de julio de 2008, 
en la basílica de Nuestra Señora del Rosario, del 
que hablaremos detalladamente en otro artículo 
de esta misma edición. Ese día tuvo lugar lo que 
Santa Teresa de Jesús y San Juan de la Cruz descri-
ben como el auge de la vida mística: el desposorio 

espiritual.9 A partir de entonces, la Virgen María y 
él ya no serán dos, sino uno (cf. Jn 17, 10.21-22), en 
esa altísima realidad sobrenatural simbolizada por 
el matrimonio humano.

«El resto de sus hazañas, combates, acciones, 
títulos de gloria, no han sido escritos aquí por-
que fueron demasiado numerosos», podríamos 
añadir, parafraseando la épica crónica de los 
Macabeos (cf. 1 Mac 9, 22). Profecías, visiones, 
sueños sobrenaturales, discernimiento de los es-
píritus, relatos de consejos a distancia e incluso 
posibles bilocaciones… ¿Cómo abarcar de forma 
exhaustiva un tema que, sin duda, requiere una 
obra específica y un análisis más cuidadoso de 
los hechos?

Sin embargo, de todo lo dicho, es necesa-
rio que al lector le quede claro un punto. Los 
que tuvieron la inmensa gracia de convivir con 
Mons. João conocieron a un varón todo sobrena-
tural, de fe ardiente, hors-série, en quien siempre 
se sentía intensamente la presencia de Dios. En 
definitiva, apoyados en los grandes santos y teó-
logos de la vida mística, afirmamos sin recelo: lo 
que veíamos ya no era un hombre corriente, sino 
la Santísima Trinidad viviendo en él y amando a 
aquel con quien María quiso ser un solo corazón.

¡Oh, Mons. João, «dichosos los que te co-
nocieron y fueron honrados con tu amistad»! 
(Eclo 48, 11). ²

﻿1 Cf. GARRIGOU- 
-LAGRANGE, OP, Ré-
ginald. Les trois âges de 
la vie intérieur: prélude 
de celle du Ciel.  
Paris: Du Cerf, 1938, 
t. I, pp. 307-336.

﻿2 Cf. AFRAATES. «Sobre 
la oración». In: ODEN, 
Thomas C; SHERIDAN, 

Mark (Ed.). La Biblia co-
mentada por los Padres 
de la Iglesia. Antiguo 
Testamento. Madrid: Ciu-
dad Nueva, 2005, t. II, 
p. 273.

﻿3 Cf. GONZÁLEZ ARIN-
TERO, OP, Juan. La evo-
lución mística. Madrid: 
BAC, 1959, p. 23.

﻿4 Idem, p. 17.
﻿5 Idem, p. 603.
﻿6 GONZÁLEZ ARINTE-

RO, OP, Juan. Cuestiones 
místicas. 2.ª ed. Salaman-
ca: Calatrava, 1920, p. 58.

﻿7 GONZÁLEZ ARINTE-
RO, La evolución místi-
ca, op. cit., p. 204.

﻿8 El P. Juan González Arin-
tero explica que ese «ver 
a Dios» en una «familia-
ridad estupenda» es el 
último grado de la vida 
mística (cf. GONZÁLEZ 
ARINTERO, La evo-
lución mística, op. cit., 
p. 603).

﻿9 Cf. Idem, pp. 529-549.

Monseñor João en julio de 2015Monseñor João en julio de 2015

Te
re

si
ta

 M
or

az
za

ni

Sumario  Sumario



Monseñor João da la bendición con el Monseñor João da la bendición con el 
Santísimo Sacramento en la basílica Santísimo Sacramento en la basílica 
de Nuestra Señora del Rosario, de Nuestra Señora del Rosario, 
Caieiras (Brasil), en enero de 2009Caieiras (Brasil), en enero de 2009

S
ér

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Sumario  Sumario



õ Hna. Adriana María Sánchez García, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      73

Al asistir por 
primera vez a 
la bendición 
del Santísimo, 
una fuerte 
convicción 
se grabó en 
el espíritu 
del pequeño 
João: «¡Dios 
está ahí!»

Un varón eucarístico

na vez le preguntaron al gran 
San Ignacio de Loyola qué haría si 
le llegara un decreto del Papa en el 
que le ordenaba el cierre de la Com-
pañía de Jesús. Con toda sencillez, 

respondió que necesitaría quince minutos para 
recogerse en la capilla y rezar ante el Santísi-
mo Sacramento. Luego, asegurado el dominio 
de sí, lo empezaría todo de nuevo.1

Santo Tomás de Aquino, por su parte, llegó 
a afirmar que aprendió mucho más en las horas pa-
sadas en adoración ante Jesús sacramentado que en 
sus años de estudio.2 Así pues, la vida de los santos 
está marcada por una ardiente devoción eucarística, 
ideal al que todo bautizado también debe aspirar.

«Dios está ahí»
A petición de sus hijos espirituales, Mons. João 

contó en varias ocasiones su primer encuentro con 
Jesús Hostia, cuando tan sólo tenía 5 años. Un día 
había salido con su madre, y al final de la tarde am-
bos entraron en la pequeña capilla de Nuestra Se-
ñora de los Dolores situada en el barrio de Ipiranga, 
de São Paulo, en el momento en que estaba termi-
nando la adoración eucarística. Así describe él mis-
mo la escena, en su última obra publicada en vida:

«La capilla se encontraba abarrotada. Todos es-
taban arrodillados, y las mujeres llevaban velo, en 
actitud de gran respeto. Contemplaban la hermosa 
custodia dorada, que relucía en el altar entre velas 
y flores. El niño también se arrodilló, fijando su 
mirada en la sagrada especie, que ni siquiera sabía 
que se llamaba hostia. Se sentía fuertemente atraí-

do y, al mismo tiempo, tomado de un profundo te-
mor religioso. Cuando terminó el canto, se hizo un 
silencio absoluto. Con la solemnidad habitual del 
ceremonial litúrgico de aquellos tiempos, el sacer-
dote se acercó al altar para dar la bendición, mien-
tras los presentes se inclinaban en reverencia».3

Como era muy pequeño, pensaba: «No voy a ba-
jar la cabeza, porque quiero ver qué va a pasar…». 
Y permaneció atento, observándolo todo a su alre-
dedor. Cuando el sacerdote levantó la custodia y 
empezó a trazar la solemne cruz, una fuerte con-
vicción se grabó en su espíritu: «Dios está ahí».

Aún no había comenzado a ir a clase de Cate-
cismo, ni le habían dado ninguna explicación so-
bre el Sacramento del altar; sin embargo, debido a 
una profunda moción mística, sintió la presencia 
del Señor —en cuanto grandeza extraordinaria, 
aliada a una bondad sin límites— y tuvo ganas de 
pasar allí toda la noche.

«Ese primer contacto con la sagrada Eucaris-
tía lo arrebató, y fue el punto de partida de una 
relación cada vez más intensa con Jesús sacra-
mentado, anticipando en cierto modo las horas y 
horas que, a lo largo de décadas, pasaría en ado-
ración ante el Santísimo expuesto».4

La Primera Comunión
Después de su primera confesión, hecha a los 

9 años, el pequeño João regresó a casa con mucho 
cuidado, porque de ninguna manera quería man-
char su alma con alguna falta y, en consecuencia, 
recibir la comunión de un modo menos digno a la 
mañana siguiente.

Devoción al Santísimo Sacramento

Al ser la Eucaristía el ápice y fin de la vida cristiana, en la relación 
de Mons. João con el más augusto de los sacramentos podemos 
discernir el elevadísimo grado al que llegó su vida sobrenatural.

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esadrianamariasanchezgarcia/


74      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Aquel primer 
contacto con 
la sagrada 
Eucaristía 
lo arrebató 
y constituyó 
el punto de 
partida de 
una relación 
cada vez 
más intensa 
con Jesús 
sacramentado

Rep
ro

ducc
ión

Al rayar el día 31 de octubre de 1948, se vistió 
con la ropa propia para la ocasión y se dirigió a la 
iglesia de San José de Ipiranga, donde comenzaría la 
misa a las ocho. Ocupó su lugar en los bancos, sin-
tiéndose como en la antecámara del Cielo mientras 
transcurría la celebración. Al acercarse a la mesa 
de la comunión, su corazoncito de niño latía con 
fuerza, pues sabía que sucedería uno de los aconte-
cimientos más importantes de su vida. Cuando el 
sacerdote depositó la sagrada especie en 
su lengua, «comprendió que recibía 
en sí el mayor tesoro de la faz de la 
tierra, y exclamó interiormente: 
“¡Dios está en mí! ¡Soy un sa-
grario!”. Y fue colmado de 
gracias muy sensibles de 
consolación y de incom-
parable felicidad, como 
nada en este mundo pue-
de dar, acompañadas de 
la noción de que era san-
tificado por dentro».5

A partir de entonces 
encontraría en el Santísi-
mo Sacramento la fuerza 
necesaria para afrontar las 
luchas que la Providencia le 
tenía reservadas, el remedio para 
todas las dificultades, el consue-
lo en las aflicciones y un amigo 
íntimo con el que convivir en 
cualquier circunstancia.

Creciente devoción eucarística
Esta entrañable devoción no haría sino crecer 

con el tiempo. A los 16 años, desde el momento que 
él denominó su «conversión», considerado en otro 
artículo de esta edición, empezó a comulgar todos 
los días. Tal era su deleite que a menudo ayudaba 
como acólito en dos o tres misas seguidas, y sólo 
después regresaba a casa para desayunar y estudiar. 
Este hábito de la comunión diaria nunca se inte-
rrumpiría, ni siquiera, como hemos visto, durante 
el período en que tuvo que hacer el servicio militar.

Ya como miembro de la obra del Dr. Plinio, en 
cierto momento, Mons. João fue admitido como 
ministro extraordinario de la sagrada comunión, 
habiendo distribuido la Eucaristía por primera vez 
en 1973. Tanto asombro lo invadió ante la insigne 
gracia de tocar la sagrada forma, en la que, bajo la 
apariencia de pan, Nuestro Señor Jesucristo está 
realmente presente, que tembló de emoción.

En numerosas ocasiones dijo en confianza que 
la adoración eucarística solemne tocaba su alma in-
cluso más que la comunión. Y, al respecto, escribió 
en la carta en la que solicitaba la admisión al orden 
del presbiterado: «Junto al Santísimo Sacramento 
expuesto —ante el cual me encuentro— mi ser no 
sólo entraba en calma, sino que siempre me sentía 
angelizado y dispuesto a todos los holocaustos».6

Irresistible atracción
  Siendo la vida misma 
(cf. Jn 14, 6), Jesús sacramentado 

vivifica a todos los que se acer-
can a Él. Por eso Mons. João, 
siguiendo las huellas de 
tantas almas eucarísticas, 
muchas veces lo compa-
raba con el sol, que da 
vida a todos los seres. Y 
así como el astro rey que-
ma inexorablemente el 
rostro de quienes se ex-
ponen a sus rayos, el San-

tísimo ilumina y embe-
llece el alma —mens im-

pletur gratiæ!— del que se 
pone ante Él, lo que permitía a 

nuestro fundador discernir, por 
su gran sensibilidad eucarística, 
a aquellos de entre sus hijos que 
tenían la costumbre de frecuen-
tar la capilla con asiduidad.

Movido por una atracción 
irresistible, siempre que surgía una oportunidad, 
Mons. João se dirigía a la capilla de la casa donde 
residía, para hacerle compañía a aquel que prome-
tió: «Sabed que yo estoy con vosotros todos los 
días, hasta el final de los tiempos» (Mt 28, 20). En 
una época en la que el Santísimo Sacramento aún 
no era expuesto con frecuencia, tenía la costumbre 
de encender las velas del altar, abrir la puerta del 
sagrario y permanecer un tiempo largo en estado 
de quietud, conviviendo con el Señor.

En algunas ocasiones, solía acercar su cabeza 
dentro del sagrario, a semejanza de lo que otro-
ra hiciera Santo Tomás de Aquino, «como para 
sentir palpitar el Corazón divino y humano de Je-
sús».7 Permanecía así, según afirmó, enteramente 
envuelto por la atmósfera creada por Jesús Hostia 
y libre de las preocupaciones demasiado terre-
nas del día a día. ¡Cuántas gracias recibió en esta 
bendita intimidad eucarística!

João en el día de su 
Primera Comunión, el 31 de 

octubre de 1948

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      75

Mons. João 
procuraba 
estar cerca 
del Santísimo 
incluso 
durante sus 
trabajos 
cotidianos, y 
promovió que 
la adoración 
eucarística 
solemne se 
realizara 
en las casas 
de su obra

Monseñor João trabajando en la capilla de la casa madre de los heraldos, en agosto de 2003

R
od

rig
o 

S
ol

er
a

Cumpliendo un viejo deseo de su padre y maes-
tro, Mons. João procuraba estar cerca de Jesús euca-
rístico incluso cuando realizaba sus trabajos diarios. 
De hecho, así decía el Dr. Plinio en 1965: «Cómo 
me gustaría entrar en la capilla y ver a los miembros 
del Grupo dibujando, leyendo, escribiendo, estu-
diando, todo con mucha discreción, evidentemente. 
Sería un paso más: no sólo rezar ante el Santísimo 
Sacramento, sino vivir en su compañía, porque la 
presencia real de Nuestro Señor Jesucristo es algo, 
por así decirlo, “transincomparable”. Es propio de 
nosotros no sólo rezar, sino introducir todas las ac-
tividades de la vida en la atmósfera de lo sagrado. 
Una capilla que tuviera algo de sala capitular, de 
oratorio preponderantemente, de salón de armas y 
de despacho, esa sería nuestra capilla».8

Los artículos de su autoría publicados en esta 
revista, verbi gratia, Mons. João los escribía inva-
riablemente en la capilla de la casa madre de los 
heraldos, ante el Santísimo Sacramento expuesto. 
Ponía una mesa y una silla en un sitio discreto y allí 
pasaba largas horas trabajando y, con su ejemplo, 
incentivaba a sus hijos a hacer lo mismo.

Obra consagrada a Jesús sacramentado
Con la muerte del Dr. Plinio, la responsabilidad 

del destino del movimiento que él había iniciado 
recayó sobre los hombros de Mons. João. Al sen-
tirse, en su humildad, incapaz de sostener él solo a 
los que lo seguían y de afrontar las dificultades de 
todo tipo que esta tarea le acarrearía, comprendió 
que sólo había una salida: consagrarlo todo al San-
tísimo Sacramento. Plenamente concentrado, en el 

silencio de su habitación, se puso en espíritu ante 
el sagrario de la capilla de la casa y entregó toda la 
obra en manos de Jesús Hostia, seguro de que sería 
atendido.

Se abría una nueva etapa en la vida de Mons. João. 
Privado de la presencia física del Dr. Plinio, se afe-
rraría más que nunca a Jesús eucarístico como a un 
ancla inamovible, apoyo firme y consejero infalible 
en todas las circunstancias. Y muchas de las gracias 
que anteriormente había recibido en el trato con su 
padre espiritual, empezó a sentirlas, con mayor in-
tensidad si cabe, delante del Santísimo.

En 1998 expresó su deseo de instituir la ado-
ración perpetua en alguna casa de su obra, la-
mentando, no obstante, que la realización de este 
deseo pareciera posible sólo en un futuro lejano. 
Pero la espera no se hizo sentir. El 1 de noviembre 
de 1999, a instancias de quien sería el asistente 
espiritual internacional de los Heraldos del Evan-
gelio, esta devoción comenzó en la casa madre de 
la institución, el Éremo de São Bento, y luego se 
extendió a otras dos comunidades.

Tras la aprobación pontificia de los heraldos en 
2001, promovió que la adoración eucarística so-
lemne se realizara diariamente en el mayor núme-
ro posible de casas, fomentando en sus hijos espiri-
tuales dicha devoción sin la cual nada se consigue, 
sea en el campo sobrenatural, sea en lo material. 
En efecto, «la Eucaristía, figurada por el maná, 
contiene también todo género de virtudes; es re-
medio contra nuestras enfermedades espirituales, 
fuerza contra nuestras cotidianas flaquezas, fuente 
de paz, de gozo y felicidad».9

Sumario  Sumario



76      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Ordenado 
sacerdote, lo 
que más le 
conmovía al 
consagrar 
era el hecho 
de que un 
simple mortal, 
«prestándole» 
sus cuerdas 
vocales 
al Señor, 
hiciera que el 
propio Dios 
encarnado 
bajara a 
la tierra

Monseñor João en una misa celebrada en enero de 2009

Años más tarde, al entrar en la capilla de la 
adoración perpetua de la basílica de Nuestra Se-
ñora del Rosario, la primera iglesia erigida por 
él, Mons. João se emocionaría al ver realizado su 
sueño, y como oyendo al Señor decirle: «¡He asu-
mido esta obra!».

Dos comuniones diarias… ¿y por qué no?
Llevando aún más lejos su devoción eucarís-

tica, a principios de 2004 Mons. João invitó a un 
sacerdote amigo a celebrar la santa misa después 
de su reunión diaria con los miembros de los He-
raldos del Evangelio, costumbre que no existía 
hasta entonces. Esto se repitió durante varios días, 
y muchos se preguntaban si no estaría rezando por 
una intención especial.

En un momento de intimidad, algunos de sus 
hijos más cercanos, deseosos de penetrar en el 
corazón de su padre espiritual, le preguntaron el 
motivo de aquella secuencia de misas. Con toda 
sencillez, respondió que no buscada una gracia 
específica, sino que deseaba que todos pudieran 
comulgar una segunda vez, conforme lo permite 
el derecho canónico.10 Y explicó que sentía que, 
así como el mal avanzaba a pasos agigantados 
con vistas a perder las almas, el bien necesita-
ba hacer un progreso proporcional, porque de lo 
contrario los buenos no resistirían estos nuevos 
embates.

En una ocasión propicia, expuso lo mismo du-
rante una reunión plenaria, subrayando que a partir 
de entonces adoptaría personalmente esta costum-
bre, sin querer imponerla de ningún modo a los 
demás. Sin embargo, enseguida la mayoría de sus 
hijos siguieron su ejemplo.

Hacer que Dios mismo baje a la tierra
Cuando recibió la ordenación sacerdotal en 2005, 

Mons. João, que siempre se había extasiado con el 
Santísimo Sacramento expuesto, no dudó en afirmar 
que la consagración del pan y del vino durante la 
misa lo arrebataba de una manera aún más sensible.

Al pronunciar las palabras de la consagración, 
como que constataba, a través de los velos de la 
fe, cómo Nuestro Señor Jesucristo realmente se 
hacía presente sobre el altar, impresión sobrena-
tural que se acentuaba con la especie del vino, por 
su semejanza con la sangre.

Lo que más le conmovía en esos momentos era 
el hecho de que un simple mortal, «prestándole» 
sus cuerdas vocales al Señor, hiciera bajar a la 
tierra al propio Dios encarnado. En sus manos se 
hallaba aquel que había obrado tantos milagros y 
que podía santificar, sanar cualquier dificultad y 
resucitar a todos los hombres al final de los tiem-
pos. Eran gracias tan sensibles que, en el breve 
ínterin hasta la comunión, hacía varias comunio-
nes espirituales, movido por una santa avidez de 
recibir cuanto antes a Jesús sacramentado.

Hacia la plena configuración 
con Jesús eucarístico

Bastaba asistir a una misa celebrada por 
Mons. João para constatar su fe ardiente y su amor 
apasionado por la Eucaristía. ¡Con cuánta concen-
tración pronunciaba las palabras de la consagra-
ción, consciente de que, a su voz, Jesús «nacía» de 
nuevo sobre el altar! ¡Con cuánta piedad levantaba 
la hostia y el cáliz, con la mirada como transfigura-
da por tener el Cuerpo, Sangre, Alma y Divinidad 
del Señor en sus manos! ¡Con cuánto recogimiento 

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      77

Monseñor João con el P. Bruno Esposito 
después de una misa, en diciembre de 2017

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

hacía la acción de gracias después de la comunión, 
a menudo contemplando con ternura un crucifijo o 
una imagen de la Virgen!

No obstante, esta devoción tan sincera, que con-
movía a quienes la presenciaban e invitaba a imitar-
la, se sublimaba aún más cuando sobre ella se posa-
ba la sombra austera y luminosa de la cruz de Cristo.

«El sacerdote es alter Christus y, a semejanza 
de su divino Maestro, debe ser una hostia inmola-
da a la gloria de Dios y consagrada a la salvación 
de las almas».11 Monseñor João era plenamente 
consciente de esa realidad y con semejante obje-
tivo fue por el que entró en las vías sacerdotales, 
como él mismo declaró: «Quiero ser consumido 
como una hostia al servicio [de Jesús] en bene-
ficio de mis hermanos y hermanas».12 Toda su 
existencia había sido una constante inmolación, 
pero el Señor anhelaba aún más, porque «tal es la 
perfección que corresponde al sacerdote».13

En este sentido, como consecuencia del acci-
dente cerebrovascular que sufrió en 2010, la Provi-

dencia le pidió que hiciera uno de los mayores sa-
crificios de su vida: abstenerse de celebrar la santa 
misa durante casi un año. Y a este sufrimiento se 
sumó una completa aridez con relación al Santísi-
mo Sacramento, que duraría meses. Sin embargo, 
nada de esto hizo que tambaleara su amor por Je-
sús eucarístico.

Habiendo vuelto a ofrecer el santo sacrificio, un 
día Mons. João invitó al P. Bruno Esposito, OP, su 
íntimo amigo, a una de sus misas. Era una eucaris-
tía inusual en todos los sentidos. El celebrante se 
hallaba en silla de ruedas, padeciendo las secuelas 
del ictus que le sobrevino, pero en nada dismi-
nuiría la compostura, la sacralidad y la devoción 
que siempre lo habían caracterizado. Toda la misa 
fue cantada y el ceremonial se distinguió por su 
esplendor. El sacerdote invitado siguió todo con 
gran respeto e incluso veneración. Terminada la 
celebración, se arrodilló ante Mons. João y gritó: 
«¡Gracias por la homilía!».

Nuestro fundador lo miró con cierta extrañeza, 
pues no había dicho ni una sola palabra a los asis-
tentes… ¿A qué se refería? El sacerdote explicó 
entonces que la homilía era su «testimonio», es de-
cir, el amor demostrado a la eucaristía y a sus hijos 
espirituales al celebrarla con tanta perfección y 

piedad en aquellas circunstancias.
Y así lo hizo hasta que sus fuerzas ya no se 

lo permitieron. Hasta el último momento no 
dejó de asistir, siempre que le fue posible, al 
santo sacrificio y de comulgar atentamente, 
con un fervor que sorprendía a sus acompa-

ñantes al trascender claramente su estado físi-
co en el transcurso del día.

Quizá la devoción eucarística de Mons. João 
haya alcanzado entonces su apogeo, configurándo-
lo con Jesús Hostia no sólo como sacerdote, sino 
también como víctima, y preparándolo para el en-
cuentro definitivo con el Redentor. 

﻿1 Cf. DAURIGNAC, J. M. 
S. Santo Inácio de Loyo-
la. 4.ª ed. Porto: Aposto-
lado da Imprensa, 1958, 
p. 334.

﻿2 Cf. JOYAU, OP, Char-
les-Anatole. Saint Tho-
mas d’Aquin. Tournai: 
Desclée; Lefebvre et Cie, 
1886, pp. 162-163.

﻿3 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. ¡Ma-

ría Santísima! El Paraí-
so de Dios revelado a los 
hombres. Lima: Heraldos 
del Evangelio, 2021, t. I, 
pp. 37-38.

﻿4 Idem, pp. 38-39.
﻿5 Idem, pp. 50-51.
﻿6 CLÁ DIAS, EP, João 

Scognamiglio. Car-
ta a Mons. Lucio Ángelo 
 Renna, OCarm. São Pau-
lo, 25/4/2005.

﻿7 BENEDICTO XVI. 
Audiencia general, 
23/6/2010.

﻿8 CORRÊA DE OLIVEI-
RA, Plinio. Charla. Am-
paro, 12/10/1965.

﻿9 SAN PEDRO JULIÁN 
EYMARD. Obras euca-
rísticas. 4.ª ed. Madrid: 
Ediciones Eucaristía, 
1963, p. 312.

﻿10 Cf. CIC, canon 917.

﻿11 BEATO COLUMBA 
MARMION. Jesucristo, 
ideal del sacerdote. Bil-
bao: Desclée de Brouwer, 
1953, p. 74.

﻿12 CLÁ DIAS, Carta a 
Mons. Lucio Ángelo Ren-
na, op. cit.

﻿13 BEATO COLUMBA 
MARMION, op. cit., 
p. 75.

El amor a 
la eucaristía 
demostrado 
al celebrarla 
con tanta 
perfección y 
piedad, en 
circunstancias 
tan difíciles, se 
convirtió en su 
más elocuente 
homilía

Sumario  Sumario



Monseñor João venera una imagen de Nuestra Monseñor João venera una imagen de Nuestra 
Señora Auxiliadora de los Cristianos, en la casa Señora Auxiliadora de los Cristianos, en la casa 
de formación Thabor, Caieiras (Brasil)de formación Thabor, Caieiras (Brasil)

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



õ P. Santiago Ignacio Morazzani Arráiz, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      79

Relación con la Santísima Virgen

En los brazos de María

Al contemplar tan elevados pináculos, ¿deberíamos hablar sólo 
de devoción o podríamos reconocer en tal relación con Nuestra 
Señora una verdadera unión mística?

n las primeras páginas de su obra 
dedicada a María Santísima,1 la 
última que nos dejó antes de partir 
hacia la eternidad, Mons. João des-
cribe el itinerario de su devoción 

mariana mencionando la figura bíblica de la 
escalera de Jacob, cuyos extremos tocaban la 
tierra y el Cielo. Así, los misteriosos pelda-
ños contemplados en sueños por el patriarca 
(cf. Gén 28, 11-19) simbolizarían, para nuestro 

fundador, los sucesivos episodios que tuvieron lu-
gar en el recorrido de su unión con Nuestra Señora.

De hecho, se puede afirmar que su vida espi-
ritual consistió en una larga e ininterrumpida as-
censión en el conocimiento y en el amor a aquella 
que fue llamada la «Montaña de Dios».2

Esperanza y encuentro
Para el pequeño João, los albores de su devo-

ción mariana surgieron durante el período en el 
que se vio obligado a afrontar arduas batallas en 
defensa de su inocencia, tema tratado en un artí-
culo anterior.

Presionado por parientes y compañeros para 
que abandonara su buen comportamiento y rom-
piera con su propia rectitud, resistió apoyado en 
la esperanza de encontrar, por fin, a la persona a 
la que debía seguir, la que se le figuraba como un 
hombre idealista y desinteresado, movido exclusi-
vamente por el amor a Dios y al prójimo. En esos 
momentos de terrible lucha interior, se arrodillaba 
en su cama y, entre lágrimas, rezaba avemarías y le 
suplicaba a la Santísima Virgen la gracia de cono-
cer a ese varón.

Cuando se produjo el tan esperado encuentro, 
el 7 de julio de 1956, se abrió ante João el camino 
luminoso que lo conduciría a la entrega total y de-
finitiva a Nuestra Señora: la consagración como 
esclavo de amor según el método de San Luis 
María Grignion de Montfort, que realizó tenien-
do al Dr. Plinio como mediador.

Ahora bien, el guía y formador al que se con-
fió no era un personaje de éxito según el mundo. 
Al contrario, se trataba de un profeta persegui-
do y calumniado, como ocurre a menudo con los 
hombres de Dios (cf. Mt 5, 12). En medio de las 
tormentas de la adversidad que se abatían sobre el 
maestro sería cuando Nuestra Señora conduciría 
al discípulo a una mayor unión con Ella.

La devoción por excelencia
Durante la violenta crisis de diabetes que su-

frió el Dr. Plinio en 1967 es cuando Mons. João 
ve por primera vez una reproducción del milagro-
so fresco de Nuestra Señora del Buen Consejo, 
venerado en la pequeña localidad italiana de Ge-
nazzano. Con la salud seriamente quebrantada, 
rodeado por las apariencias de un irremediable 
fracaso en su vocación y en su obra, y oprimi-
do por una terrible prueba interior, el Dr. Plinio 
es obsequiado por un amigo con una estampa de 
Mater Boni Consilii, que contempló durante largo 
tiempo. Mientras estaba mirando la fisonomía de 
la Virgen, recibió en el fondo de su alma la pro-
mesa que lo sustentaría hasta la muerte: Ella lo 
conduciría al pleno cumplimiento de su misión.

Monseñor João estaba a su lado en aquel mo-
mento y acompañó la intensa acción de la gracia 

La vida 
espiritual de 
Mons. João 
consistió en 
una larga, 
luminosa e 
ininterrumpi-
da ascensión 
en el conoci-
miento y en el 
amor a María 
Santísima

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/essantiagoignaciomorazzaniarraiz/


80      Heraldos del Evangelio · Edición especial

La 
contemplación 
de aquella 
gracia mística 
recibida por 
su padre 
espiritual 
abrió un nuevo 
horizonte para 
Mons. João: 
el trato íntimo 
con la Reina 
del Cielo

sobre él. La contemplación 
de esta gracia mística re-
cibida por su padre espi-
ritual dejó huellas indele-
bles en su alma, abriendo 
un nuevo horizonte en su 
relación con María Santí-
sima:3 el trato íntimo con 
la Reina del Cielo, más 
especialmente bajo la in-
vocación de la Madre del 
Buen Consejo.

El vivísimo interés que 
la historia de la imagen de 
Genazzano despertó en 
Mons. João estuvo en el ori-
gen del libro que escribiría 
más tarde, Madre del Buen 
Consejo,4 en donde narra las 
maravillas obradas por Dios 
a través de esta devoción. 
Sin embargo, su mayor en-
canto era la expresión de 
amor maternal que trasluce en el rostro de Nuestra 
Señora, como él mismo describió:

«Es precisamente este desbordamiento de 
amor y cariño que el autor experimenta cada vez 
que se acerca a Mater Boni Consilii. Estar delante 
del sagrado fresco, dejarse penetrar por el inter-
cambio de miradas entre Madre e Hijo, sentirse de 
algún modo inserto en esa inefable convivencia, 
constituye para él una especie de “pre-visión bea-
tífica”, que le llena el alma de consuelo y reaviva 
todas sus esperanzas interiores. ¡Cuánta alegría, 
cuánto amparo, cuánto sustento espiritual recibe 
ahí en los largos coloquios con su Madre!».5

«Hijo mío… ¡confianza!»
En noviembre de 1978 Mons. João tuvo la di-

cha de venerar por primera vez en Genazzano 
la imagen original de Nuestra Señora del Buen 
Consejo. No obstante, fue en 1984 cuando expe-
rimentó hasta qué punto el amor de María incidía 
en él y le ofrecía la solución a todos sus proble-
mas y dificultades.

Debido a una innoble campaña de calum-
nias desencadenada ese año contra el Dr. Plinio, 
Mons. João tuvo que partir hacia Europa con el fin 
de obtener pareceres de teólogos de renombre que 
ayudaran a demostrar la inocencia de su padre es-
piritual y, de esta manera, proteger su figura y su 
obra. Con todo, creyéndose culpable de la terrible 

tormenta por la que atrave-
saba la institución, empren-
dió el viaje en medio de una 
gran angustia y prueba inte-
rior. Con la esperanza de re-
cibir alguna inspiración de 
la Virgen, decidió visitarla 
en Genazzano.

Cuando entró en la capi-
lla del sagrado fresco, inme-
diatamente se sintió atraído 
por la maternal expresión 
de la Madre del Buen Con-
sejo. En cierto momento, no 
obstante, fue interrumpido 
en su contemplación por 
uno de sus acompañantes, 
quien le dijo que tenía en 
sus manos comunicaciones 
de Brasil, grabadas en cin-
ta casete, y que le pedía que 
las conociera sin demora. 
Monseñor João permaneció 

indeciso unos instantes, porque deseaba prolongar 
aquella íntima convivencia con su celestial protec-
tora, pero no podía dejar de oír los mensajes, sin 
duda referentes a las arduas y delicadas luchas que 
se libraban en ese momento. Finalmente, encon-
tró la solución: los escucharía a bajo volumen, allí 
mismo, con la grabadora muy cerca del oído.

¡Qué sorpresa! Era la voz del Dr. Plinio, tan 
conocida y tan paternal: «Mi queridísimo João: 
¡Salve María! Sé que estás angustiado, debatién-
dote con los problemas relacionados con el es-
truendo.6 Y no habría mejor sitio que Genazzano 
para pedirle gracias a la Virgen a este respecto. 
Quería transmitirte una noticia que te va a llenar 
de satisfacción». Y le explicó que una de las situa-
ciones más peligrosas y preocupantes se había re-
suelto. «El caso está cerrado —concluyó—, por 
lo que ha quedado atrás en tu historia y en la mía. 
Y creo que esto se debe a la intervención de Nues-
tra Señora del Buen Consejo de Genazzano».

Esa noticia supuso para Mons. João un inmen-
so alivio y la confirmación de sus esperanzas. La 
experiencia de la bondad de María Santísima, 
unida a un sentimiento de inexpresable gratitud, 
inundaba su alma de alegría. Mientras fijaba la 
mirada en el rostro de la Virgen, le pareció que 
ésta le sonreía diciendo: «Hijo mío, he sido yo 
quien lo ha conseguido. De ahora en adelante, 
¡confianza!».

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Monseñor João en 2001

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      81

Tal era la 
sensación de 
protección y 
bienquerencia 
que sentía 
a los pies de 
Ella, que en su 
interior nació 
esta firme 
convicción: 
«No hay 
nada en este 
mundo que 
pueda hacerme 
daño»

Mons. João en el santuario de la Madre del Buen 
Consejo, Genazzano (Italia), en marzo de 2005

Lu
iz 

Fr
an

cis
co

 B
ec

ca
ri

Promesas de auxilio
Tomado por aquella consolación, Mons. João se 

acercó aún más al fresco y se arrodilló. Estaba con-
templando los discretos cambios que se obraban 
en la fisonomía y en los colores de la imagen de la 
Virgen y del Niño Jesús, fenómeno bien conocido 
por los devotos de Mater Boni Consilii, cuando, en 
cierto momento, tuvo la fuerte impresión de que 
los dos respiraban como personas vivas, incluso 
con ligeros movimientos del pecho. Y, por si fuera 
poco, le pareció que Nuestra Señora estaba a punto 
de hablar. «¿Será mero subjetivismo mío?», se pre-
guntaba cuando uno de sus compañeros le comen-
tó: «¡Están respirando! ¿Usted también se ha dado 
cuenta?». «No hay duda. ¡Están respirando de ver-
dad!», concluyó Mons. João, convencido con ese 
testimonio de que el hecho no podía ser atribuido a 
su propia imaginación.

«Era como si la Virgen le dijera: “¿Has vis-
to respirar a mi imagen? Esto sucede después de 
una terrible probación. Bien, ¿por qué te he dado 
esta señal? Con ella quiero decirte que, incluso en 
medio de durísimas pruebas, nunca te faltará el 
aire en los pulmones, o sea, la gracia, el sustento 
y el ánimo. Tras la tempestad, vendrá la bonanza; 
luego de la aflicción, la consolación; terminada 
la guerra, la paz. Podrá ocurrir cualquier cosa, 
dando la impresión de que la obra se deshará en 
pedazos, pero yo la sostendré».7

Desde aquel día mantuvo la firme convicción 
de que nada en este mundo podía causarle temor, 
ya que la Virgen lo acompañaba con mucha pro-
tección, afecto maternal y garantías de auxilio. Y 
cada vez que la visitaba en Genazzano, Ella 
no dejaba de favorecerlo con inspira-
ciones interiores, guiándolo en las 
diferentes circunstancias e inclu-
so indicándole el rumbo para 
el futuro.

Confianza en medio 
de la tempestad

Entre tantas palabras su-
surradas por el amor mater-
no en el corazón de su dilecto 
hijo, una de las más claras, sin 
duda, fue la pronunciada el 1 
de agosto de 1995. Se encontraba 
rezando a los pies de la santa imagen 
cuando recibió, con toda nitidez, un aviso 
de Nuestra Señora: «El Dr. Plinio va a mo-
rir, pero no te preocupes, porque yo misma 

me encargaré de todo con mucho auxilio y protec-
ción». Efectivamente, dos meses después su padre 
espiritual, maestro y guía partía hacia la eternidad. 
Gracias a la Madre del Buen Consejo, el discípulo 
fiel se había preparado y, con total acierto y seguri-
dad, pudo sostener a sus hermanos de vocación en 
aquel momento crucial.

Conforme será narrado en el próximo artículo, 
tras el fallecimiento del Dr. Plinio, su obra se vio 
sacudida por grandes tormentas, que afectaron es-
pecialmente a la persona de Mons. João. Sin embar-
go, confió el futuro de la institución al cuidado de 
Nuestra Señora y así fue testigo, en los años siguien-
tes, de un extraordinario desarrollo en los diversos 
campos de actividad de los Heraldos del Evangelio 
—la asociación de fieles fundada por él—, así como 
un sorprendente crecimiento en el número de voca-
ciones. El manto de la Santísima Virgen lo protegió 
más que nunca, y sus manos celestiales lo bende-
cían en todos sus emprendimientos.

La mayor de todas las gracias
Julio de 2008. En la iglesia de Nuestra Señora 

del Rosario8 llegaba a su fin un retiro espiritual 
predicado por nuestro fundador, en el que partici-
paron más de un millar de miembros de los Heral-
dos del Evangelio. El día 12 de ese mes la jornada 
estuvo dedicada especialmente a la administra-
ción del sacramento de la Penitencia, y el propio 
Mons. João se dispuso a atender a los hijos que 
a él acudieran. Ahora bien, como los sacerdotes 
presentes habían ocupado todos los confesiona-

Sumario  Sumario



82      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Mientras 
el penitente 
declinaba 
sus faltas, 
Mons. João 
vio a la 
Santísima 
Virgen 
estrechándole 
en un abrazo 
de indecible 
cariño

Th
ia

go
 T

am
ur

a

M
au

ric
io

 R
ei

s

Lugar donde Mons. João fue abrazado místicamente por 
María Santísima, en la basílica de Nuestra Señora del 
Rosario, Caieiras (Brasil); en el destacado, imagen de la 
Virgen de Fátima que se encontraba en el altar mayor

rios disponibles, decidió oír las confesiones en el 
presbiterio de la iglesia, entre el altar principal y 
el sagrario. Sin que él pudiera sospechar, allí lo 
esperaba la Virgen para darle la mayor de todas 
las manifestaciones de su amor.

Mientras uno de los penitentes declinaba sus 
faltas, Mons. João alzó la mirada hacia la imagen 
de Nuestra Señora de Fátima que se hallaba en 
lo alto del retablo. Entonces se sintió arrebatado, 
completamente ajeno al entorno que lo rodeaba. 
Vio a la Santísima Virgen estrechándole en un 
abrazo de indecible cariño y acariciándolo con 
sus manos. En medio de tan inmenso, inefable y 
perfecta consolación, le fue imposible contener 
las lágrimas.

«Los que solícitos la buscaren, gozarán de su 
suavidad» (Eclo 4, 13, Vulg.), dicen las Escritu-
ras al hablar de la sabiduría. ¡Durante cuántas 
décadas Mons. João no ha sido solícito procuran-
do siempre la gloria de María Santísima! Y Ella 
recompensaba tanto amor haciéndole gozar de 
su suavidad de manera superabundante. Era, sin 
duda, la más sublime manifestación de afecto, la 
mayor gracia de toda una vida, concedida por la 
«Madre del hermoso amor» (Eclo 24, 24) a aquel 
hijo tan dilecto. ¿Quería Nuestra Señora fortale-
cerlo en vista de los acontecimientos futuros? Po-
demos conjeturarlo, pues para él comenzaría en 
breve un doloroso y terrible calvario.

Años de sufrimiento y de retiro espiritual
«Las aguas caudalosas no podrán apagar el 

amor, ni anegarlo los ríos» (Cant 8, 7). De hecho, 
Dios suele exigir que los amores más puros y celes-
tiales sean golpeados por los torrentes de la prueba 
y sumergidos en el aparente abandono, pero es pre-
cisamente en estos momentos cuando las llamas 
de la caridad refulgen con su más bello esplendor.

Dos años después de aquel místico abrazo, 
Mons. João fue nuevamente visitado por la cruz. 
Como ya se ha mencionado en esta edición, en 
junio de 2010 sufrió un accidente cerebrovascular 
que mermó sus movimientos y afectó su capaci-
dad de hablar hasta el final de sus días.

No obstante, por una singular disposición de la 
Providencia, lo que le era quitado a sus miembros le 
era concedido al mismo tiempo en los dominios del 
espíritu con una abundancia inimaginable. Monse-
ñor João ya no podía valerse de las palabras, pero 
su mirada parecía penetrar en los corazones y en las 
conciencias, y conmovía a cada uno de sus hijos e 
hijas más de lo que otrora les habían encantado las 
predicaciones, las conferencias y los consejos. Su 
mano derecha paralizada daba el arrebatador ejem-
plo de un inmenso sacrificio afrontado y aceptado 
hasta el final, y así convocaba a todos a seguir sus 
pasos y a desear ardientemente la santidad.

Para Mons. João, los años posteriores a 2010 
no sólo fueron un largo y doloroso calvario, sino 
también un gran recogimiento, un verdadero re-
tiro espiritual ofrecido a la Virgen. ¿Deseaba la 
Madre del Buen Consejo pasar un tiempo con su 
hijo muy amado, hablándole con mayor intimidad 
en la soledad y en el silencio?

Ininterrumpida convivencia con María
Con el paso del tiempo, los hijos e hijas más 

especialmente beneficiados de una estrecha rela-
ción con Mons. João notaban que su unión con 
María Santísima alcanzaba alturas misteriosas. 
En ciertas ocasiones abría su alma y, haciendo 
grandes esfuerzos por superar las barreras im-
puestas por la dificultad de locución, ora exponía 
las peticiones que le dirigía a la Madre de Dios 
en la oración, ora improvisaba bellísimas cancio-
nes en su alabanza. Y así, a veces con gestos muy 

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      83

Hoy 
entendemos 
que el segundo 
abrazo de 
Nuestra 
Señora, 
superior al 
primero, sería 
definitivo 
y eterno, 
sellando para 
siempre su 
desposorio 
místico

Monseñor João en septiembre de 2019

Teresita Morazzani

simples, como besar una imagen de la Virgen o 
elegir una estampa de Ella para instalarla en su 
habitación, nuestro fundador revelaba el creci-
miento enternecido y ardiente de su devoción.

En particular, las fotografías de Mater Boni Con-
silii a Genazzano siempre le atrajeron mucho, como 
cuando resumió en breves palabras la historia de su 
amor filial: «El primer contacto con Ella fue en no-
viembre de 1978. A partir de entonces… una con-
vivencia ininterrumpida. ¡En esta pintura hay algo 
vívido! ¡Qué hermosa es! ¡Parece que está viva!».

Casa de Dios y puerta del Cielo
Al contemplar tan elevados pináculos, ¿de-

beríamos hablar sólo de devoción? ¿O sería más 
apropiado reconocer en tal relación una verdadera 
unión mística, un altísimo desposorio espiritual?

Todo parecía indicar que la gran gracia del 2008 
había traído consigo una promesa de la Santísima 
Virgen: lo visitaría una vez más, para estrecharle 
en otro abrazo, superior al primero. Pero ¿cuáles 

eran sus deseos y esperanzas, después de tantos 
años, en la consideración de esta perspectiva? El 
respeto y la delicadeza les impedían a sus hijos 

ahondar en tales profundidades, pero muchos se 
preguntaban cómo se produciría esa nueva ma-
nifestación de su amor. Hoy entendemos que 
el segundo abrazo de Nuestra Señora sería 
definitivo y eterno, sellando para siempre el 
desposorio místico.

Sí, Mons. João cumplió por entero su 
vocación, recorrió el camino que Dios le ha-

bía trazado, llegó a lo alto de la escalera y se 
unió a María Santísima por toda la eternidad. 

Y así se realizaron también en él las promesas 
hechas al patriarca Jacob en su misterioso sueño: 
«Tu descendencia será como el polvo de la tierra, 
y te extenderás a occidente y oriente, a norte y sur; 
y todas las naciones de la tierra serán benditas por 
causa tuya y de tu descendencia. […] No te aban-
donaré hasta que cumpla lo que he prometido» 
(Gén 28, 14-15). Verdaderamente, Mons. João eri-
gió en esta tierra una inmensa obra, toda dedicada 
a la Virgen, y condujo a multitudes de almas por la 
gloriosa escalera de la devoción a Ella.

Al entrar en las magníficas iglesias y basílicas 
construidas por él; al contemplar el esplendor de 
las ceremonias promovidas por él; al presenciar los 
maravillosos frutos de fidelidad, pureza, perseve-
rancia y tantas virtudes, obtenidos por iniciativa 
y conquistas suyas, innumerables personas «de 
occidente y de oriente» son arrebatadas por el en-
canto, sienten revitalizada su fe y descubren en la 
obra de Mons. João la fisonomía de la Santa Igle-
sia, resplandeciente de belleza, espejo inmaculado 
del rostro celestial de María Santísima, garantía del 
triunfo de su Inmaculado Corazón en la tierra.

Y todos ellos, extasiados, bien pueden hacer 
suyas las palabras de Jacob cuando despertó de su 
sueño profético: «¡Verdaderamente ésta es la casa 
de Dios, y la puerta del Cielo!» (Gén 28, 17). ²

﻿1 Cf. CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. ¡Ma-
ría Santísima! El Paraí-
so de Dios revelado a los 
hombres. Lima: Heraldos 
del Evangelio, 2021, t. I, 
pp. 25-29.

﻿2 SAN LUIS MARÍA 
GRIGNION DE MONT
FORT. «Prière Embra-
sée», n.º 25. In: Œuvres 

Complètes. Paris: 
Du Seuil, 1966, p. 685.

﻿3 Cf. CLÁ DIAS, op. cit., 
p. 109.

﻿4 Cf. CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Mãe do 
Bom Conselho. 3.ª ed. 
São Paulo: Lumen Sa-
pientiæ, 2016. La primera 
edición de la obra se pu-
blicó en 1992.

﻿5 CLÁ DIAS, ¡María San-
tísima! El Paraíso de 
Dios revelado a los hom-
bres, op. cit., pp. 116-117.

﻿6 La expresión estruendo 
publicitario era utilizada 
entre los miembros de la 
institución fundada por 
el Dr. Plinio para desig-
nar las feroces campañas 
de calumnias y ataques 

mediáticos contra su per-
sona y su obra, llevadas a 
cabo a lo largo de varias 
décadas.

﻿7 CLÁ DIAS, ¡María San-
tísima! El Paraíso de 
Dios revelado a los hom-
bres, op. cit., p. 123.

﻿8 Hoy basílica menor, situa-
da en Caieiras, Brasil.

Sumario  Sumario



Te
re

si
ta

 M
or

az
za

ni

Monseñor João en marzo de 2013Monseñor João en marzo de 2013

Sumario  Sumario



õ Hna. María Beatriz Ribeiro Matos, EP

Edición especial · Heraldos del Evangelio      85

Mons. João 
aprendió, 
desde su 
más tierna 
infancia, 
el lenguaje 
del dolor, el 
cual sería el 
inseparable 
compañero de 
su existencia

Víctima expiatoria por la Santa Iglesia

Con Cristo sufrió,  
para ser glorificado con Él

La Pasión de Nuestro Señor Jesucristo se perpetúa en los miembros 
de su Cuerpo Místico que es la Iglesia. En este holocausto, su rostro 
llagado fue presentado a Mons. João, pidiéndole que se dejara 
clavar en la cruz y sufriera con ella y por ella.

l seguir atentamente los artícu-
los de este número especial de la 
revista Heraldos del Evangelio 
y considerar las numerosas con-
quistas atribuidas a la persona de 

Mons. João, un lector que lo conozca poco 
podría imaginar que su vida discurrió en lí-
nea recta, de triunfo en triunfo hasta su parti-
da hacia la eternidad, sin haber sido atravesa-
da en ningún momento por la perplejidad, por 

la contradicción, por el sufrimiento. Se engaña el 
que así pensara, pues desde su más tierna infancia 
aprendió el lenguaje del dolor, el cual sería el inse-
parable compañero de su existencia.

Con tan sólo 8 años, le sobrevino una misterio-
sa enfermedad —nunca diagnosticada satisfacto-
riamente— que lo dejó postrado en cama durante 
largos meses, hasta el punto de hacerle perder el 
año escolar. Más tarde aún recordaría la fuerte car-
ga preternatural que acompañó esa indisposición.

Si no le faltaron los sufrimientos físicos, poco 
representaron éstos en comparación con los mo-
rales. Ya hemos visto cómo, al ser hijo único, el 
aislamiento era el sello distintivo del pequeño 
João. Y cuando empezó a relacionarse con sus 
compañeros de clase, vecinos e incluso algunos 
familiares, vio abrirse ante él un mundo entera-
mente opuesto a la inocencia, en el que domi-
naban el interés, el oportunismo y la maldad. 
¿Cómo sería el resto de sus años?

Llegados a este punto, nos encontramos ante 
un problema de difícil solución: ¿cómo narrar con 
detalle las nueve trombosis, las tres embolias, la 
mononucleosis y la tuberculosis que le afectaron 
en su primera madurez, además de las innumera-
bles pruebas que acrisolaron su mente incluso ya 
en esa época? Ninguna de ellas nos parece menos 
importante o carente de significado; ninguna de 
ellas, desvinculada de la perspectiva sobrenatu-
ral que estamos siguiendo en estas páginas. Pero 
avancemos un poco más en la vida de Mons. João, 
hasta un período que, bien por su gravedad, bien 
por su carácter parabólico, exige más atención.

«Las cuentas están saldadas y 
ahora ha llegado tu fin»

El año de 1994 estaba a punto de terminar. 
Monseñor João había promovido una semana de 
homenajes al Dr. Plinio con motivo de su cum-
pleaños, conmemorado el 13 de diciembre, sin 
imaginar que sería el postrero en esta tierra.

En el último día de las celebraciones, que trans-
currió brillantemente, dirigía el coro y orquesta. 
Cuando en medio de vítores y aplausos se cerraron 
las cortinas del escenario, se inclinó exhausto so-
bre el atril de las partituras y dijo: «Ahora, después 
de este reconocimiento hecho al Dr. Plinio en pú-
blico, ¡ya puedo morir!». En su devoción filial ha-
bía demostrado, tanto como le era posible en aquel 
momento, toda su admiración y arrobamiento por 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esmariabeatrizribeiromatos/


86      Heraldos del Evangelio · Edición especial

A la lenta 
agonía de sus 
fuerzas físicas 
causada por 
la sarcoidosis 
se siguió el 
apagamiento 
de las luces 
interiores, 
hasta que 
la más cruel 
noche oscura se 
posó en el alma 
de Mons. João

su padre espiritual y, sintiendo una descomunal 
debilidad orgánica, cantaba como Simeón el Nunc 
dimittis (cf. Lc 2, 29-32). Ya en su habitación, le 
asaltaron dolores en la espalda y en el pecho. Así 
llegó a las fiestas de fin de año…

Después de la cena del 31 de diciembre se retiró 
¡con el cuerpo ardiendo de fiebre! Durante la noche 
el malestar fue agravándose, hasta sentir el sabor de 
la sangre en su paladar. Llamó al médico, que in-
mediatamente lo llevó al hospital, donde, tras erró-
neos diagnósticos de embolia y de cáncer, le comu-
nicaron que padecía sarcoidosis, una enfermedad 
cuyo origen y evolución eran muy poco conocidos.

Sin expectativas de recuperación en Brasil, via-
jó a Estados Unidos para recibir tratamiento, que 
consideraba sólo una escala en su irremediable 
viaje hacia la eternidad. Estando en el hospital, vio 
a las enfermeras deshacerse del material usado en 
un vendaje y, llevado por el tremendo abatimiento 
que le causaba la dolencia, se decía: «Soy un espa-
radrapo que ha cumplido su cometido y ahora seré 
arrojado por la Providencia, no al purgatorio, ni al 
infierno, sino a un “abandonorio” cualquiera».1

A la lenta y terrible agonía de sus fuerzas físi-
cas se siguió el apagamiento de las luces interiores, 
hasta que la más cruel noche oscura se posó en el 
alma de Mons. João. Privado de la compañía de los 
que más apreciaba, se sentía morir poco a poco y 
en el exilio. En una comunicación dirigida a su pa-
dre y fundador, describía algo de esos tormentos 
espirituales: «He perdido toda sensibilidad a las 
virtudes teologales: fe, esperanza y caridad. Los 
propios actos buenos o exitosos de mi vida, cuan-
do afloraban en mi memoria, eran para mí nuevos 
instrumentos de aflicción: “La Providencia te ha 

permitido estos resultados para recompensarte el 
poquitín de bien que hayas podido hacer, al corres-
ponder a algunas gracias recibidas. Las cuentas 
están saldadas y ahora ha llegado tu fin”».2

Además, Dios permitiría, como había pro-
cedido en el pasado con Job, que sus amigos lo 
atormentaran. En el auge de la fiebre, brotándo-
le sangre por la boca y con los nervios sacudidos 
por la dolencia, cierta persona, con autoridad en el 
Grupo de Estados Unidos, lo visitó y le dijo que 
debería hacer un minucioso examen de conciencia 
para descubrir la causa más profunda de su enfer-
medad, pues ésta probablemente tenía su origen en 
alguna infidelidad a la gracia de la vocación…

El futuro habría de desmentirlo. Monseñor João 
no padecía como malvado, sino como hijo de Dios 
y coheredero de Cristo: sufría con Él, para ser glo-
rificado con Él (cf. Rom 8, 16-17).

De la confianza sin límites nace un milagro
La salida del oscuro túnel de la sarcoidosis se 

produciría de la forma más inesperada. En abril 
de 1995, cuando aún se encontraba en Estados 
Unidos, Mons. João sufrió una violenta trombo-
sis, que derivaría en una embolia pulmonar. In-
gresado nuevamente en el hospital, fue sometido 
a numerosos exámenes. El día 26, fiesta de la Ma-
dre del Buen Consejo, le llevaron una fotografía 
de esta advocación. Sosteniéndola en sus manos, 
rezó fervientemente pidiendo una orientación en 
medio de esa terrible situación.

En el otro extremo del continente, una oración 
ardiente se elevaba del corazón paternal del Dr. Pli-
nio a los pies de María: «Ya que está expuesta aquí 
la imagen de Nuestra Señora del Buen Consejo, no 
puedo olvidarme […] de nuestro João, que todavía 
sigue en Estados Unidos. Pidámosle a la Virgen 
que, según sus designios, lo reintegre, con la salud 
restablecida, a nuestro ambiente lo antes posible».3

En María, las oraciones de padre e hijo se en-
contraron, y el Cielo no pudo resistirse a ellas. 
Aquel mismo 26 de abril, los médicos revelaron un 
sorprendente prodigio: las pruebas requeridas por 
las circunstancias demostraron no sólo la recupera-
ción de la embolia, sino también la curación de la 
sarcoidosis, de la que, inexplicablemente, no que-
daba ni rastro.

Esa horrible etapa concluiría con la sabia in-
tervención de Mons. João para resolver un pro-
blema muy distinto: el secuestro de un miembro 
del Grupo, del que el lector ya ha tomado cono-
cimiento. Su estancia en el extranjero se prolon-

Monseñor João dirige el coro y orquesta en el último día de las 
celebraciones del cumpleaños del Dr. Plinio, en diciembre de 1994

Sergio M
iyazaki

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      87

Uno de los 
mayores 
dolores que 
sufrió tras la 
muerte del 
Dr. Plinio 
fue el hecho de 
que algunos 
hermanos 
de ideal se 
coligaran 
para impedir 
su actuación 
e influencia

garía hasta finales de agosto, y sólo regresaría a 
Brasil para acompañar otro vía crucis: el de su 
padre espiritual. El reencuentro se produjo en la 
puerta de la ambulancia que trasladaba al Dr. Pli-
nio al hospital donde pasaría sus últimos días.

«Mi amigo, de quien yo me fiaba…»
«La mayor manifestación del amor es el per-

fecto don de sí mismo».4 En la nueva fase que 
comenzaba con el fallecimiento del Dr. Plinio, 
Mons. João no escatimaría esfuerzos, gastando 
su propia salud, tiempo y atención en tender la 
mano a quien necesitara su ayuda, y ofreciendo 
su amistad a los que luchaban por el bien.

Uno de los mayores dolores que sufrió durante 
este período fue el hecho de que algunos miembros 
del Grupo, envidiosos de la prominencia que le con-
fería la situación, decidieran impedirle sus activida-
des e influencia. Así, una vez más, se cumplían las 
palabras del salmista: «Mi amigo, de quien yo me 
fiaba, […] es el primero en traicionarme» (40, 10).

Varios de los que hasta entonces había conside-
rado sus hermanos de ideal se mancomunaron para 
destruir su honor y se dedicaron a difundir graves 
calumnias morales, desprovistas de todo funda-
mento. Santo Tomás ya había afirmado con razón: 
«Los malvados, […] incapaces de criticar la vida 
de los justos, tienen la costumbre de calumniarlos 
acusándolos de no actuar con recta intención».5

A pesar de todo, pasados los años y cesadas las 
relaciones con aquellas personas, Mons. João toda-
vía rezaba por ellas y se preocupaba por su salva-
ción eterna, como lo haría por sus amigos fieles.

«Señor, sólo una gota, ¡no!»
Como consecuencia de su ordenación sacerdo-

tal en 2005, el dolor, que siempre había estado pre-
sente en la vida de Mons. João, encontró su signifi-
cado más sublime, permitiendo que se le aplicara, 
en cuanto alter Christus, la enseñanza de la teolo-
gía: «La amistad de Jesús […] es tan fuerte como 
tierna, tiende a purificar por la prueba y a asociar a 
las almas al misterio de la Redención por el sufri-
miento».6 Su existencia se convertiría, a su manera, 
en una prolongación del santo sacrificio. Pero para 
ello el Redentor le pediría su consentimiento.

El año de 2009 estaba en curso. En los prime-
ros días de mayo, Mons. João había ido a Europa 
para ocuparse de los intereses de la obra. Estando 
en Roma, celebraba la santa misa. En el momento 
de la comunión, con el cáliz en las manos, dio un 
paso en falso y un poco de la preciosísima sangre 

salpicó su vestidura blanca. Mientras purificaba 
el tejido, sintió que el Señor le decía: «Hijo mío, 
he derramado toda mi sangre por ti; ¿podrás de-
rramar unas cuantas gotas por mí?».

El sacratísimo cuerpo de Jesús está en la glo-
ria del Cielo y, por tanto, ya no puede padecer; 
entonces, en su Cuerpo Místico es donde Cristo 
sigue sufriendo su Pasión. En ese momento, el 
rostro llagado de la Iglesia le era presentado a 
Mons. João, pidiéndole que se dejara clavar en la 
cruz y sufriera con ella y por ella. «Señor, sólo 
una gota, ¡no! Por ti quiero derramar toda mi san-
gre», fue su pronta y generosa respuesta.

Completo abandono en las manos 
de la Providencia

Un fuerte malestar lo consumía cuando regresó 
a São Paulo. Fue al hospital pensando que sus ojos 
veían las luces de la ciudad por última vez, y allí le 
diagnosticaron una neumonía avanzada.

Su aceptación, no obstante, permanecía intacta. 
A dos heraldos que le llevaron algunas pertenen-
cias, les dijo: «Debemos estar dispuestos a aceptar 
cualquier sacrificio que la Providencia nos pida, 
y a cumplir sus designios». Siguiendo al pie de la 
letra este propósito, lo aplicaba hasta en las peque-
ñas cosas: «Ni siquiera sé qué hora es, no sé nada; 
he decidido abandonarme en manos de la Provi-
dencia», le comentó a uno de sus hijos que lo visitó 
en la UCI. A otro, que manifestó su pesar por el 
dolor que estaba soportando, le respondió: «Lo que 
hace la vida de un hombre es el sufrimiento. El res-
to no vale nada».

Monseñor João en 1998

S
er

gi
o 

M
iy

az
ak

i

Sumario  Sumario



88      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Al serle 
presentado el 
rostro llagado 
de la Iglesia 
pidiéndole que 
sufriera con 
ella y por ella, 
la respuesta de 
Mons. João 
fue inmediata: 
«Señor, Por 
ti quiero 
derramar toda 
mi sangre»

Los primeros pasos de su lenta recuperación 
estuvieron acompañados de una intensa prueba. 
Una vez más se sentía como «un esparadrapo des-
echado». Sin embargo, una tarde cuando fueron a 
visitarlo encontraron un brillo especial en sus ojos, 
señal de que alguna luz se había encendido en su 
alma. Después reveló que la gracia había hecho re-
sonar en su interior la certeza de que no moriría en 
esa ocasión: «Todavía quiero utilizarte».

La consumación del sacrificio
Después de una ardua recuperación, siguió un 

breve intervalo de bonanza. ¿Sabía Mons. João 
que le quedaba poco tiempo para llevar a buen 
término parte de su misión en esta tierra? Lo cier-
to es que en ese ínterin luchó por las dos conquis-
tas que más quería: la glorificación de su padre 
espiritual y la perpetuidad de la institución que 
había fundado. El inicio de su obra maestra so-
bre el Dr. Plinio, escrita de su puño y letra, y la 
aprobación pontificia de dos sociedades de vida 
apostólica coronaron sus esfuerzos.

En este período, durante el ofertorio de una 
misa celebrada por él, Mons. João recibió una 
señal misteriosa: escuchó, con los oídos del es-
píritu, sonar una campanilla. Una intensa alegría 
acompañó el fenómeno, haciéndole comprender 

que la Providencia le avisaba de que algo muy 
grandioso, impensable para la mente humana, 
estaba a punto de suceder. Pero para que tal vi-
sión se hiciera realidad y las campanas tocaran 
de júbilo en la tierra o, tal vez, en la eternidad, 
tendría que enfrentarse a una terrible tormenta, 
sólo proporcional a la gloria que estaba por llegar.

Como ya se ha mencionado en varios de los ar-
tículos de esta edición, después de la misa matuti-
na del 2 de junio de 2010, mientras desayunaba en 
compañía de algunos de sus hijos, Mons. João sufrió 
un ataque cerebrovascular. Comenzaba un período 
doloroso, que se extendería por más de catorce años.

La prueba que lo asumió a partir de entonces 
nunca sería desvelada del todo. Dios le pedía que, 
aunque siempre estaría acompañado del afecto 
y del cuidado de los suyos, sufriera solo: dotado 
otrora de una privilegiada facilidad de expresión, 
se encontró prácticamente privado de la palabra. 
Una gran angustia resultaría de esto. ¡Cuántas 
veces, al discernir en sus hijos los problemas que 
los afligían, su corazón paternal se oprimía al no 
conseguir llegar hasta ellos! ¡Cuántas aflicciones 
padecía al contemplar desde su atalaya profética 
los graves acontecimientos que sacudirían el or-
den eclesiástico y temporal, y sentirse impedido 
de alertar, como querría, al mundo!

Apuros menores se volverían corrientes. En no 
pocas circunstancias se veían frustrados los intentos 
de expresar mínimos deseos y de hacerse entender 
sobre asuntos tan comunes como el menú, la medi-
cación o el cambio de un simple reloj. Para alguien 
poco familiarizado con el dolor, estas dificultades 
pueden parecer diminutas. Sin embargo, ¿alguna 
vez se ha imaginado el lector cuánto heroísmo se le 
ha exigido para soportarlas ininterrumpidamente, 
con paciencia y ánimo fuerte durante más de una 
década, sin proferir una sola queja jamás?

Otro serio obstáculo se sumaría: su persona-
lidad se caracterizaba por una diligente agilidad, 
que lo llevaba a estar presente junto a sus subor-
dinados en las situaciones de mayor riesgo, para 
después eclipsarse cuando las solucionaba. En el 
combate por los intereses de la Iglesia nunca mi-
dió esfuerzos ni distancias. No obstante, debido a 
la inmovilidad del lado derecho de su cuerpo, se 
vio obligado a usar una silla de ruedas y a depen-
der en todo de la ayuda de otros. En tono jocoso, 
llegó a afirmar que, solo, no era capaz ni siquiera 
de ahuyentar a un mosquito…

Las dificultades de locomoción generarían mil 
y un inconvenientes y agravarían muchos otros. 

Monseñor João cinco meses después de haber 
sufrido el ictus, en 2010

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      89

Sus últimos 
meses fueron 
una batalla 
espiritual 
en donde le 
ofrecía al Cielo 
todo cuanto 
estuviera a su 
alcance, hasta 
el momento en 
que, habiendo 
sorbido 
enteramente 
el cáliz del 
dolor, entregó 
su propia vida

Cada día Dios le requería una nueva renuncia, 
otra aceptación más. Y lo que no le era pedido, lo 
mortificaba espontáneamente. En lo referente a su 
alimentación —pequeña satisfacción que sería tan 
legítima en su estado—, adoptó la costumbre de 
reducir considerablemente la cantidad cada vez 
que la comida servida le agradaba especialmen-
te. Algo similar ocurría con el descan-
so: nunca lo extendía más allá del 
tiempo habitual, aunque hubiera 
perdido horas de sueño por 
insomnio o malestar. Y los 
ejemplos podrían mul-
tiplicarse… Por cierto, 
Mons. João había esta-
blecido el límite: a la 
Providencia le daría 
«toda su sangre».

Sus últimos me-
ses se asemejaban a 
una batalla espiritual 
en que parecía querer 
ofrecerle al Cielo, en 
vigilias, oraciones y su-
frimientos de los más di-
versos órdenes, todo lo que 
estuviera a su alcance, sin ce-
der jamás al desaliento. Mien-
tras sus ojos carnales se iban 
cerrando a este mundo, su espí-
ritu experimentó una elevación 
sin precedentes, evidenciada en 
la sublimación de su trato tanto con las realidades 
sobrenaturales como con sus circunstantes.

Al fin y al cabo, al no tener nada más que ofre-
cer sino su propia vida, Mons. João pronunció 
serenamente su consumatum est para, después de 
personalizar de alguna manera los dolores de la 
Esposa Mística de Cristo en la tierra, unirse por 
entero al Salvador en la eternidad.

Corredentor con Cristo
Bien podría decir con San Pablo: «Completo en 

mi carne lo que falta a los padecimientos de Cristo, 

﻿1 CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. Carta al 
Dr. Plinio, 15/3/1995.

﻿2 Idem, ibid.
﻿3 CORRÊA DE 

OLIVEIRA, Plinio. 

Conferencia. São Paulo, 
26/4/1995.

﻿4 GARRIGOU- 
-LAGRANGE, OP, 
Réginald. El Salvador 
y su amor por nosotros. 

Madrid: Rialp, 1977, 
p. 380.

﻿5 SANTO TOMÁS DE 
AQUINO. Commento 
al Libro di Giobbe, 
c. I. Bologna: Studio 
Domenicano, 1995, p. 38.

﻿6 GARRIGOU- 
-LAGRANGE, op. cit, 
p. 492.

﻿7 ROYO MARÍN, OP, 
Antonio. Jesucristo y la 
vida cristiana. Madrid: 
BAC, 1961, pp. 575-576.

en favor de su cuerpo que es la Iglesia» (Col 1, 24). 
De hecho, en los padecimientos sufridos con tanto 
amor y generosidad por nuestro fundador, hemos 
visto cumplidas las palabras de un eminente teó-
logo contemporáneo al comentar esa osada —¡y 
cuan real!— afirmación del Apóstol: «Nosotros 
podemos utilizar nuestros sufrimientos ponién-

dolos al servicio de la obra redentora de 
Cristo. […] Podemos y debemos ser 

corredentores con Cristo».7
Los sufrimientos de 

Mons. João, unidos a aque-
llos de valor infinito de 
la divina Víctima del 
Gólgota, conquistarán 
frutos de gracia a lo 
largo de los siglos y 
perpetuarán su pre-
sencia por medio de 
su legado, de sus hijos 
y de su acción en las 
almas y en los aconte-

cimientos.
Ojalá quienes se 

beneficien de este ofre-
cimiento estimen el alto 

precio que se pagó por ellos, 
pues cuando la santidad pare-

cía extinta de la tierra, hubo un 
varón que hizo del ideal de per-
fección divina propuesto por Je-
sús (cf. Mt 5, 48) su meta; cuan-

do los hombres pisoteaban la ley de Dios, hundién-
dose en el fango de los placeres ilícitos, alguien su-
fría por ellos sin que lo supieran; cuando la Barca 
de Pedro se veía amenazada por la peor tempestad 
de su historia, los dolores de un justo se convirtie-
ron en prenda, ante el Padre, de su victoria.

 La Iglesia nació cuando la sangre brotó del 
costado abierto de Cristo en la cruz, se expandió 
a través de la sangre de los mártires, y hasta el 
fin del mundo la sangre será la única garantía del 
triunfo de la esposa del Cordero sin mancha, del 
León de Judá. ²

Monseñor João en una misa 
en 2016

Leandro Souza

Sumario  Sumario



õ P. Marcos Faes de Araújo, EP

90      Heraldos del Evangelio · Edición especial

Misión «post mortem»

¿Ocaso o aurora?
Después de considerar la riquísima personalidad de Mons. João, 
surge una pregunta: ¿su partida para la eternidad  
significaría el fin de una luz?

l lector que haya re-
corrido con diligencia 
esta edición especial 
de la revista Heraldos 
del Evangelio, home-

naje póstumo a Mons. João, muy 
probablemente lo ha hecho im-
pulsado por un deseo más o me-
nos consciente de adquirir una 
visión completa de su persona. 

Sin embargo, al llegar al presente ar-
tículo, quizá experimente la impresión 
contradictoria de no haber conseguido 
ese objetivo. Después de todo, ante 
su polifacética personalidad, surge 
la pregunta: ¿quién fue exactamente 
Mons. João?

Esclavo de María, padre, fundador, 
caballero, apóstol, formador, sacer-
dote… Monseñor João reunía en sí 
todos estos atributos, es cierto. Pero 
ninguno de ellos le explica por entero. 
Es más, incluso sumados, uno tiene la 
impresión de que no agotan la riqueza 
de su figura, ni nos proporcionan una 
síntesis acabada de ésta. Falta algún 
elemento, una clave de interpretación 
para conocer el unum de su persona-
lidad.

Acerca del gran fundador de los 
salesianos, con quien había convivido 
mucho, San José Cafasso dijo de él con 
razón: «Don Bosco es un enigma…».1 
Insinuaba así que nadie había abarca-
do del todo la fisonomía moral de este 

sacerdote, dados los variados matices 
que presentaba y lo mucho que escon-
día detrás de un carácter altamente 
accesible. Parafraseando al santo ita-
liano, bien podríamos decir: «Mons. 
João es un enigma…». ¿Cómo desci-
frarlo? Guiados por los principios de 
la doctrina católica, especialmente de 
la teología de la historia, arriesguemos 
al menos un intento que, como conclu-
sión de estas páginas, pueda ofrecer-
nos una imagen más completa de él.

La luz primordial
Entre las muchas explicaciones 

hechas por el Prof. Plinio Corrêa de 
Oliveira, se halla la que denominaba 
luz primordial. Acompañemos cómo 
nuestro fundador la describió resu-
midamente en una de sus principales 
obras, la que trata de su padre espiri-
tual y maestro:

«Conforme explicaba él, siguien-
do a Santo Tomás de Aquino,2 Dios, 
al ser infinito, es tan rico en sustancia 
que no podría reflejarse adecuada-
mente en una sola criatura, aun cuan-
do ésta fuese favorecida por los dones 
más preciosos. Luego, al considerar 
desde toda la eternidad la multitud de 
ángeles y hombres que crearía a fin 
de participar de su felicidad, también 
determinó los distintos aspectos de sí 
mismo que cada uno de estos seres 
inteligentes estaría llamado a adorar 

y representar de manera particular, 
en la tierra y en el Cielo.

»Ésas son las luces primordiales, 
verdaderas vocaciones específicas, 
que, en su conjunto y de manera li-
mitada, reflejan las maravillas que 
existen en Él en grado infinito. Son 
llamadas luces por ser modalidades 
peculiares de la luz divina, y pri-
mordiales porque deben constituir 
el principal objeto de la atención de 
quien las recibe. […]

»Así, para una persona la luz pri-
mordial será la fortaleza en uno de 
sus matices, mientras que para otra 
podrá ser la suavidad en el trato y, 
para una tercera, cierta forma de re-
cogimiento y contemplación».3

Dotado de un agudo carisma de 
discernimiento de los espíritus, el 
Dr. Plinio percibía con facilidad el 
llamamiento específico de cada per-
sona que se acercaba a él, hasta el 
punto de que se hizo costumbre entre 
sus discípulos preguntarle acerca de 
su propia luz primordial en conversa-
ciones de dirección espiritual.

«Es la armonía»
Como hemos visto, en los años de 

su juventud Mons. João experimentó 
abundantes consolaciones sobrenatu-
rales en el contacto con aquel que se 
constituiría guía de sus pasos. Así pues, 
en una ocasión en la que conversaba en 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/espemarcosfaesdearaujo/


Edición especial · Heraldos del Evangelio      91

privado con su padre espiritual, le pre-
guntó cuál era su luz primordial, reci-
biendo sin titubeo una respuesta conci-
sa pero profunda: «Es la armonía».

Siendo aún muy joven, el sentido 
más amplio de esta afirmación no esta-
ba muy claro para Mons. João en aquel 
momento, lo que le llevó a pensar que 
se trataba de una referencia a su cono-
cida afición por la música. Sin embar-
go, el tiempo demostraría el enorme al-
cance de esa particular vocación suya, 
así como —y sobre todo— mani-
festaría el grado de clarividencia 
que encerraba el aparentemente 
sencillo análisis del Dr. Plinio.

Entonces, ¿cómo Mons. João 
ref lejó la perfección divina de 
la armonía a lo largo de su exis-
tencia? Ciertamente no fue sólo 
por su apostolado a través de la 
música… Quien convivió con él 
se sorprendería al contemplar su 
capacidad para conciliar las más 
diversas realidades, con miras a 
la realización de los ideales a los 
que se había entregado.

Por citar uno entre miles 
de ejemplos, no era raro que 
Mons. João congregara a su alre-
dedor un vasto auditorio de ambos 
sexos, con una franja de edad que 
abarcaba desde el comienzo de la 
adolescencia hasta la sexta o sép-
tima década de la vida. Con total 
soltura, disertaba sobre elevados 
conceptos teológicos, presentándo-
los con tal atractivo que la parte más 
joven de la audiencia podía seguirlos 
con interés, sin que los mayores deja-
ran de sacarle provecho para su propia 
instrucción y progreso espiritual.

Este particular me recuerda la 
ocasión en que un ilustre visitante, 
distinguido prócer del mundo acadé-
mico eclesiástico, se pasaba enfática 
e inconscientemente la mano por el 
rostro, lleno de estupor, al ver cómo 
Mons. João mantenía la atención de 
un público tan diferente, tratando 
— por cierto, de un modo inédito— 

materias que, sólo con mucho esfuer-
zo, lograba transmitirles a sus alum-
nos universitarios de posgrado…

Más allá de la mera 
relación humana

No obstante, si la luz primordial de 
Mons. João brilló en su relación con 
el prójimo, armonizando a miles de 
personas de los más variados oríge-
nes culturales y sociales, también es 

fiere a toda la creación, desde el más 
ínfimo mineral hasta el más alto de los 
ángeles, a María Santísima y al mismo 
Jesucristo hombre. Además, abarca 
la idea de la finalidad de estos seres: 
deben relacionarse en función del or-
den querido por Dios, para que se pro-
duzca la verdadera armonía. En otros 
términos, la perfección divina que 
Mons. João estaba llamado a repre-
sentar, alcanza su apogeo sólo cuan-
do los planes de la Providencia para el 

universo se realizan plenamente.
Esa meta estuvo presente en 

cada momento de la vida de nues-
tro fundador, que, según sus pala-
bras, se caracterizó por el deseo 
de «establecer, por amor a Dios 
— nunca por amor a sí mismo—, 
una relación ordenada entre distin-
tos seres, tanto mayor cuanto más 
elevados fuesen éstos, […] reali-
zando el encanto de la gran armo-
nía que debía existir en el paraíso 
terrenal entre todos los hombres».5 
Y si parece una exageración filial 
extender ese anhelo al orden de la 
creación entera, para disipar tal im-
presión basta considerar el empeño 
expresado por Mons. João por or-
denarlo todo según los designios 
divinos. Y cuando hablamos de 
todo incluimos minucias como un 
manjar culinario, una verja, una 
granja de animales o la decoración 
de una sala.

Aspiración a la armonía universal
Un anhelo tan osado no surgió por 

casualidad; tiene una génesis sublime.
Con acuidad profética, el Dr. Pli-

nio penetró en los arcanos de la San-
tísima Trinidad y allí discernió la ple-
nitud, nunca realizada, del plan de la 
creación. Su percepción se reveló de 
tal manera completa que llegó a abar-
car, en una visión de conjunto, no sólo 
el presente, sino toda la historia. Aho-
ra bien, al considerar el recorrido de 
la obra divina desde sus comienzos, 
pudo comprobar, consternado, cuán-

verdad que ella trascendió el mero 
ámbito de las criaturas humanas.

Leyendo cierta vez un artículo es-
crito por el Dr. Plinio, nuestro funda-
dor encontró una definición de armo-
nía que le ayudó mucho a entender su 
vocación: «Existe armonía cuando las 
relaciones entre dos seres son acordes 
a la naturaleza y el fin de cada uno. La 
armonía es el obrar de las cosas unas en 
relación con las otras, según el orden».4

Por consiguiente, el concepto de 
armonía se revelaba extremadamen-
te profundo. En primer lugar, se re-

Su vida se caracterizó por el empeño de 
ordenarlo todo según los designios divinos, 
realizando la armonía que debía existir entre 

los hombres en el paraíso terrenal

Monseñor João en mayo de 2014

Te
re

si
ta

 M
or

az
za

ni

Sumario  Sumario



92      Heraldos del Evangelio · Edición especial

tas veces el demonio logró contra-
riar los designios de la Providencia, 
conquistando ilusorios triunfos en la 
gran guerra de los siglos.

Hecha esta explicación, el Dr. Pli-
nio decidió constituir como ideal de 
su vida llevar a cabo el emocionado 
rescate de ese venerable legado que 
comprendía todo lo que, a lo largo de 
los tiempos, formó parte de aquel plan 
original aparentemente frustrado por 
las artimañas de Satanás y por las in-
fidelidades de los hombres. Para ello 
congregó seguidores y lanzó una re-
conquista que llegó a designar como el 
llamamiento a levantar los estandartes 
caídos al margen de los caminos de la 
historia. Consideremos algunos de sus 
comentarios al respecto.

«Mi misión, nuestra misión, que 
es una, se perfiló ante mis ojos de un 

modo muy sencillo: encontré a lo largo 
de mi camino una serie de estandartes 
arrojados al suelo, derrotados, maltre-
chos, pisoteados, que simbolizaban 
las diversas causas que habían tenido 
defensores en el pasado y que ya nadie 
defendía».6 De la indignación ante se-
mejante ultraje a Dios nació el deseo 
de «recibir con amor todas las cosas 
contrarrevolucionarias que el mundo 
rechaza, acogerlas con transportes de 
amor. […] Debemos querer albergarlo 
todo. […] Agasajar todos los estandar-
tes arrojados al suelo y, por amor a la 
Virgen, restaurarlos y llenarlos de luz. 
[…] Todo, todo, todo. Todo lo que está 
siendo negado, todo lo que está siendo 
pisoteado, tiene un altar en nuestras al-
mas».7 Y concluía: «¿En qué representa 
esto una victoria? En el hecho de que 
todos los ideales traicionados o aban-
donados, todos los deberes no cumpli-
dos, todas las causas no defendidas, 
que parecían muertos o agonizantes, 
regresaron al campo de batalla».8

Dotado de una especial compren-
sión y amor por esta altísima misión, 
Mons. João pronto percibió que su 
llamamiento era plasmar en realida-
des concretas las maravillas que habi-
taban el alma del Dr. Plinio, llevando 
sus deseos hasta su consumación. Así, 
muchos de los «estandartes» cuyo 
abandono constituía un desafío del de-
monio a Dios a lo largo de la historia, 
fueron erguidos de nuevo y vengados 
por las realizaciones de nuestro funda-
dor, mediante una eximia fidelidad a 
gracias extraordinarias y a la persona 
de su maestro.

Desde este prisma se explica la 
odisea esbozada en las páginas de la 
presente edición. Las construcciones, 
el nuevo estilo de vida, la aprobación 
pontificia de tres instituciones, las mil 
y una formas de apostolado, la doctri-
na inatacable, la absoluta integridad 
moral, los innumerables servicios 
prestados a la Santa Iglesia: todo nació 
de este anhelo de instaurar el orden y 
la armonía deseados por Dios, cum-
pliendo su plan para la creación.

Una meta sublime, sin duda, pero no 
del todo concluida. De hecho, conside-
rada en su amplitud, tal misión trascien-
de con creces todo lo que Mons. João 
consiguió realizar en vida. ¿Cómo po-
demos entonces entenderla como algo 
plausible? ¿Sería una genuina espe-
ranza o una mera ilusión?

En Dios es donde los hombres 
cumplen sus misiones

Aunque decisivas, porque definen 
su destino eterno, todas las misio-
nes específicas que un hombre puede 
cumplir en la tierra son, a los ojos de 
Dios, tareas menores. Cuando el indi-
viduo las desempeña adecuadamente 
—sirviendo, alabando y reverencian-
do al Señor— salva su alma y, al llegar 
al Cielo, conoce su verdadera misión. 
Ésta se cumple junto a la Santísima 
Trinidad, en la visión beatífica.

Tal afirmación podría sorprender, 
pero algunos ejemplos pueden hacerla 
más comprensible. Santiago el Mayor, 
a pesar de haber ejercido durante muy 
poco tiempo un apostolado —aparen-
temente— no muy exitoso, recibió una 
apasionante misión post mortem como 
«jefe de una cruzada y protector de una 
nación»,9 con incalculables frutos para 
la Santa Iglesia y la civilización cris-
tiana. ¿Y qué decir de Santa Teresa del 
Niño Jesús o de tantos otros santos que, 
según una visión humana, no hicieron 
más que asentir a un llamamiento que 
nunca lograrían cumplir en vida?

Ahora bien, ¿cómo podemos aplicar, 
sin retroceder en el tiempo, este princi-
pio a Mons. João? ¿Cómo pronosticar la 
realización post mortem de su misión? 
La respuesta a esta pregunta — como 
a todas las demás que podríamos plan-
tearnos sobre la persona de nuestro fun-
dador— está en Nuestra Señora.

Monseñor João  
y el Reino de María

Primogénita de la creación y espejo 
cristalino de las perfecciones divinas, 
María Santísima realiza, en plenitud 
y en todos sus pormenores, el plan 

¡Cuántos «estandartes» de los ideales 
contrarrevolucionarios, abandonados 

o traicionados a lo largo de la 
historia, fueron erguidos de nuevo 

por las realizaciones de Mons. João!

Ceremonia en la basílica de Nuestra 
Señora del Rosario, Caieiras (Brasil)

S
te

ph
en

 N
am

i

Sumario  Sumario



Edición especial · Heraldos del Evangelio      93

original de Dios para su obra.10 Ella, 
junto con Nuestro Señor Jesucristo, es 
el arquetipo no sólo de la humanidad 
sino también de la Santa Iglesia. De 
estos supuestos se infiere que la his-
toria constituye el proceso por el cual 
el rostro visible de la Esposa Mística 
de Cristo se asemejará enteramente a 
su sublime modelo, la Virgen Madre, 
«gloriosa, sin mancha ni arruga ni 
nada semejante, sino santa e inmacu-
lada» (Ef 5, 27).

Como parte de este proceso, la Pro-
videncia hizo que, a través de luces 
sobrenaturales, que tanto el Dr. Plinio 
como Mons. João previeran el futuro 
reinado de Nuestra Señora, lo idearan 
en sus corazones y, en el germen que 
para ello significaron sus proezas, de 
alguna forma lo empezaran incluso en 
medio del imperio de la Revolución.

﻿1 AUFFRAY, Augustine. Un 
grand éducateur: Saint Jean 
Bosco. 6.ª ed. Lyon-Paris: Em-
manuel Vitte, 1947, p. 485.

﻿2 Cf. SANTO TOMÁS DE 
AQUINO. Suma Teológica. I, 
q. 47, a. 1.

﻿3 CLÁ DIAS, EP, João Scogna-
miglio. El don de sabiduría en 
la mente, vida y obra de Pli-
nio Corrêa de Oliveira.  Città 

del Vaticano-São Paulo: LEV; 
Lumen Sapientiæ, 2016, t. IV, 
pp. 52-53.

﻿4 CORRÊA DE OLIVEIRA, 
Plinio. «A cruzada do sécu-
lo XX». In: Catolicismo. Cam-
pos dos Goytacazes. Año I. 
N.º 1 (ene, 1951); p. 1.

﻿5 CLÁ DIAS, EP, João Scogna-
miglio. Conferencia. São Pau-
lo, 19/2/1998.

﻿6 CORRÊA DE OLIVEIRA, 
Plinio. Reunión. Amparo, 
16/12/1985.

﻿7 CORRÊA DE OLIVEIRA, 
Plinio. Charla. São Paulo, 
25/8/1977.

﻿8 CORRÊA DE OLIVEIRA, 
Plinio. Reunión. São Paulo, 
5/8/1986.

﻿9 GUÉRANGER, OSB, Prosper. 
El Año Litúrgico. El Tiempo 
después de Pentecostés. Pri-
mera Parte. Burgos: Aldecoa, 
1955, t. IV, p. 648.

﻿10 Cf. CLÁ DIAS, EP, João 
Scognamiglio. ¡María Santí-
sima! El Paraíso de Dios re-
velado a los hombres. Lima: 
Heraldos del Evangelio, 2021, 
t. II, pp. 36-39.

En efecto, cuando debido a la cre-
ciente decadencia generada por este 
proceso cinco veces secular y en 
avanzado estado de éxito, la huma-
nidad parecía encaminarse hacia su 
ocaso, Dios llamó a Mons. João para 
que fuera como un istmo mediante 
el cual todas las maravillas del pa-
sado que parecían muertas encon-
traran, renovadas, una continuidad. 
Aparentemente derrotadas en otro 
tiempo, hoy causando asombro a los 
corifeos del falso progreso, se yer-
guen ufanas en una obra que durante 
años desafía los tifones del mundo, 
convencida de que al proceder así 
se convierte en la semilla más fértil 
del grandioso porvenir entrevisto no 
sólo por su fundador, sino por tantos 
otros grandes profetas a lo largo de 
la historia.

Bien podemos decir que, en sus in-
sondables designios, Dios sometió el 
futuro a la límpida correspondencia 
de un varón. Cumplida su misión en 
la tierra, y de alguna manera prolon-
gada en todos aquellos que lo siguen 
sin pretensiones, a pesar de sus mise-
rias, Mons. João depositó su decisiva 
contribución con vistas a la efectiva 
realización del plan divino para la 
creación, que no es otro sino el Reino 
de María, en el cual se verá atendida 
la súplica formulada por el Reden-
tor en la oración perfecta: «Hágase 
tu voluntad, así en tierra como en el 
Cielo».

De tal convicción, apenas esbo-
zada en estas pobres líneas, brota un 
himno filial de gratitud a aquel que, a 
partir del 1 de noviembre de 2024, ini-
ció su post misión, en la eternidad. ²

La Providencia quiso que Mons. João previera el futuro  
reinado de la Virgen, lo ideó en su corazón y, de alguna manera,  

lo inició incluso en medio del imperio de la Revolución

Monseñor João en enero de 2022

Te
re

si
ta

 M
or

az
za

ni

A
ch

er
ni

ch
ar

o 
(C

C
 b

y-
sa

 4
.0

)

Sumario  Sumario



9494      Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio  ··  Edición esEdición especialpecial

Fo
to

s:
 L

ea
nd

ro
 S

ou
za

 / 
D

an
ie

l L
et

el
ie

r 
/ D

av
id

 A
yu

ss
o 

/ S
te

ph
en

 N
am

i /
 M

ar
ce

lo
 V

in
ce

nt
i /

 M
au

ric
io

 R
ei

s 
/ X

av
ie

r 
Ja

co
b

Solemnes exequias por       el alma de Mons. JoãoSolemnes exequias por       el alma de Mons. João

Numerosos hijos e hijas espiri-
tuales procedentes de distintas na-
ciones, así como incontables fie-
les acudieron el día 1 de noviem-
bre de 2024 a la basílica de Nues-
tra Señora del Rosario, de Caiei-
ras (Brasil), para las solemnes exe-
quias de Mons. João Scognami-
glio Clá Dias, EP. Las ceremonias 
comenzaron con la recepción del 
cuerpo, que fue homenajeado con 
honras fúnebres en el patio conti-
guo a la iglesia, seguida de la as-
persión del cuerpo de Mons. João 
con agua bendita, en memoria de 
su bautismo y de su participación 
en la Pasión, Muerte y Resurrec-
ción de Nuestro Señor Jesucristo.

Recepción del cuerpo

Sumario  Sumario



Edición esEdición especial · pecial · Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio      9595

Solemnes exequias por       el alma de Mons. JoãoSolemnes exequias por       el alma de Mons. João

Recordando que vivimos como 
peregrinos en esta tierra del exilio, y 
que la muerte es un paso hacia nues-
tra Patria definitiva, la Jerusalén ce-
lestial, el féretro ingresó procesio-
nalmente en la basílica y fue depo-
sitado a la entrada del presbiterio. 
Junto a él permaneció el cirio pas-
cual, signo de la victoria de Cristo 
sobre la muerte. Tras la solemne eu-
caristía concelebrada, comenzó la 
vigilia exequial.

Misa y apertura de la 
vigilia exequial

Sumario  Sumario



9696      Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio  ··  Edición esEdición especialpecial

En medio de una afluencia constante de fieles, el 2 de noviembre se ce-
lebró la segunda misa exequial. Finalizada la solemne concelebración, le si-
guió el canto de las letanías ante el féretro por el eterno descanso de Mons. 
João. Inspiradas en la Sagrada Escritura, estas oraciones tienen como ob-
jetivo consolar a los fieles mediante la consideración de las alegrías eternas 
junto a Dios y a sus ángeles y santos.

Santa misa exequial

Sumario  Sumario



Edición esEdición especial · pecial · Heraldos del Evangelio      Heraldos del Evangelio      9797

La santa misa celebrada el día 3 de noviembre ponía fin a las ceremo-
nias exequiales de Mons. João. Tras la solemne eucaristía, le siguió el rito 
de la última encomendación y despedida, en el que el cuerpo era aspergido 
con agua bendita e incensado una postrera vez, antes de partir al entierro. 
Se diría que todo había acabado. Para los que tienen fe, no obstante, en ese 
momento todo empezaba. Sí, la biografía de Mons. João no terminó con 
el fin de su vida terrena, pues la parte más activa de la existencia del hom-
bre consiste en actuar y obrar en Dios, después de la muerte.

Misa con el rito de la 
última encomendación y despedida

Sumario  Sumario



õ Raúl Eduardo Ríos Portillo

Sobre la piedra edificaré  
mi desafío

Junto a una de las ciudades más grandes del mundo —la São Paulo 
de los edificios aplastantes, del hormigón, del asfalto, del  
alquitrán, de lo ceniciento, en definitiva— surge un edificio  
rebosante de colores, de luz, de vida. ¿De qué se trata?

l universo mineral 
siempre ha ejerci-
do una misteriosa 
y paradójica fas-
cinación sobre la 

humanidad. El hombre es in-
comparablemente más noble 
que las piedras, que ni tienen 
vida ni se mueven; sin embar-
go, esos mismos títulos que las 
hacen inferiores a nosotros les 

confieren un modo de superioridad: 
al ser inmóviles, se vuelven en cier-
to sentido inmutables; muertas, se 
revisten de perennidad.

En consecuencia, el hombre ha 
buscado desde tiempos inmemo-
riales eternizarse en monumentos. 
Cierto autor clásico tenía razón 
cuando afirmaba que la arquitec-
tura ha sido, desde el origen de la 
civilización hasta el siglo xv, «el 
gran libro de la humanidad».

Como toda obra de autoría co-
lectiva, este libro presenta una no-
toria diversidad de estilos. En sus 
primeras páginas sólo figuran le-
tras dispersas: por recordar un he-
cho de la Antigüedad, se erigía una 
simple estela. Pero estos jeroglífi-
cos aislados se fueron agrupando 
poco a poco y, según el desarrollo 
natural de cada nación, formaron 

frases, párrafos, capítulos enteros: 
entonces surgieron las pirámides 
de Egipto, el Partenón de los grie-
gos, el templo de Salomón.

No obstante, el «libro de la huma-
nidad» tiene una curiosidad: aunque 
variado, conserva un mismo lengua-
je a lo largo de todas sus páginas. 
Irónicamente, no hubo una torre de 
Babel para los edificios. Éstos siem-
pre se han comunicado y hasta el día 
de hoy se comunican en un único 
idioma: el del símbolo. Cada una de 
esas construcciones representa una 
concepción de la vida, del universo y 
—principalmente— de Dios que, a 
su momento, es situado por el hom-
bre en el lugar que le corresponde en 
la historia.

El templo de Salomón tuvo su 
época, pero hubo de curvarse ante 
el zigurat babilónico. Más adelan-
te, vemos al Partenón griego impo-
niéndose, seguido por el Panteón 
romano. Éste último también fue 
barrido a su vez y, sobre las ce-
nizas de la gloria latina, surgió el 
románico.

Ahora bien, toda narrativa tiene 
momentos de clímax. Si podemos 
comparar la historia de la arquitec-
tura con un libro, sin duda el período 
que siguió al románico fue uno de 

Sumario  Sumario

https://revistacatolica.org/author/esraulrios/


﻿1 RAÚL GLABER. Historiarum sui tem-
poris. L. III, c. 4: PL 142, 651.

﻿2 LEÓN XIII. Immortale Dei, n.º 9.

esos auges. Por toda Europa, de las 
paredes oscuras de las iglesias bro-
taron luz y colores: los vitrales. Las 
arcadas, que adquirían altura y leve-
dad, se convirtieron en estructuras 
que apuntaban al cielo. En la arqui-
tectura cristiana sucedió lo mismo 
que con el bastón seco de San José: 
un milagroso florecimiento de li-
rios. Por eso Raúl Glaber, contem-
poráneo de estos hechos, afirmó ad-
mirado: «Era como si el mundo se 
sacudiera y, despojado de su vetus-
tez, se revistiera de un blanco manto 
de iglesias».1

Nacía el gótico, una obra con-
jugada de un pueblo. Ahí la escul-
tura, la pintura, la música, en fin, 
todas las artes se aliaban al servi-
cio de la arquitectura, porque ésta 
servía a Dios. Se trataba de un sím-
bolo perfecto de la sociedad me-
dieval, una época en que la jerar-
quía humana unía esfuerzos para 
dedicarse mejor al Altísimo y «la 
filosofía del Evangelio gobernaba 
los Estados».2 La catedral era una 
teocracia plasmada en edificio.

Parecería entonces que el tejido 
arquitectural de la humanidad ha-
bía alcanzado un ápice. Después 
de todo, se había establecido allí 
el Reino de Cristo. Sin embargo, el 
curso vital del gótico se interrum-
pió. A partir del siglo xvi, la arqui-
tectura se volvió un insípido arte 
clásico, inspirado en la Grecia y 
Roma paganas. Comenzaba la fase 
de decadencia que llaman Renaci-
miento, el ocaso que tantos toman 
por aurora.

Sí, ocaso, porque a partir de ahí 
la arquitectura religiosa dio paso 
a la arquitectura profana. Poco a 
poco se acabó la fase de los tem-
plos y empezó la fase de los pala-
cios. Las construcciones se volvie-
ron hacia este mundo y se olvida-
ron del Cielo. Pronto se acordarían 

de él de nuevo, es verdad; pero ya 
no con amor, sino con hostilidad. 
No se trataría ya de elevarse para 
alcanzar el Paraíso, sino para agre-
dirlo: llegaría la era de los rasca-
cielos.

Si el Renacimiento constituyó 
un crepúsculo, la época contem-
poránea es noche. Si seguimos a 
este ritmo, ¿qué vendrá después? 
Se diría que el libro de la humani-
dad sólo podría terminar en trage-
dia; pareciera mejor interrumpir 
su redacción como mal menor. 
Pero no.

De repente, en un continente que 
no conoció el gótico —o al menos 
no lo conoció vivo— se produce un 
fenómeno aún más admirable que 
el ocurrido en el período medieval. 
Junto a una de las ciudades más 
grandes del mundo —la São Paulo 
de los edificios aplastantes, de las 
avenidas cacofónicas, del hormi-
gón, del asfalto, del alquitrán, de lo 
ceniciento, en definitiva— surge un 
edificio rebosante de colores, de luz, 
de vida. ¿De qué se trata? Mirabile 
dictu, de una iglesia.

A una velocidad sorprendente, 
construcciones similares se multi-
plican por todo Brasil y más allá: las 
obras aumentan en América y ¡lle-
gan hasta África! Se diría que es una 
especie de incendio, a modo del fue-
go nuevo que se propaga en la cere-
monia de la Vigilia pascual. ¿Cómo 
definir este fenómeno? ¿Un renaci-
miento? No. Una resurrección.

Habría mil maneras de presentar 
la génesis del estilo arquitectónico 
de los Heraldos del Evangelio. De 
entrada, sería imposible no men-
cionar a Mons. João, el cual —cum-
pliendo el deseo de su padre espiri-
tual y maestro, el Prof. Plinio Co-
rrêa de Oliveira, de ver nacer cons-
trucciones que, de alguna manera, 
reflejaran las gracias conquistadas 

por el Inmaculado Corazón de Ma-
ría para su Reino— fue capaz de 
idear y poner en marcha esta obra 
titánica, estando presente a cada 
paso, dirigiendo, perfeccionando, 
estimulando, entusiasmando. No 
hay duda de que las formas, los co-
lores, los diseños, todo nace de su 
audaz corazón.

Como toda causa es mayor que 
su efecto, parece lógico concluir 
que estos maravillosos templos se 
extienden hoy por el orbe porque en 
su origen hay un alma «mayor que 
el templo» (Mt 12, 6). No obstante, 
tal afirmación constituye única-
mente una parte de la realidad. Si 
nos detuviéramos aquí, veríamos a 
un genio, pero nos olvidaríamos del 
luchador; tendríamos a un visiona-
rio, pero se nos escaparía el profeta.

«Le ciel est gothique» —el cielo 
es gótico—, afirmó de manera aná-
loga nuestro fundador en 2013, en 
una entrevista a determinada revis-
ta francesa, cuando le preguntaron 
acerca de la razón de nuestro estilo. 
Si el mundo piensa que ha conse-
guido enterrar lo sobrenatural, se-
llando su victoria con una losa de 
hormigón, hay quien proclama lo 
contrario.

Pero las palabras no bastan. Vue-
lan, y tal vez alguien pueda fingir 
no haberlas escuchado. Pues bien, 
que quede escrito en la roca el de-
safío: hay un Cielo, y llegará el día 
en que transformará la tierra. Así, 
la respuesta a la insolencia de este 
mundo se transforma en el prenun-
cio de un nuevo orden de cosas. 
Y las construcciones ideadas por 
Mons. João se convierten en gigan-
tescas profecías de piedra. ²

G
us

ta
vo

 K
ra

lj

Sumario 



Th
er

es
a 

Th
uy

Capilla de Nuestra Señora del Pilar, Capilla de Nuestra Señora del Pilar, 
Ubatuba (Brasil)Ubatuba (Brasil)

Iglesia de Nuestra Señora de Fátima, Iglesia de Nuestra Señora de Fátima, 
Tocancipá (Colombia)Tocancipá (Colombia)

Vestíbulo del edificio  Vestíbulo del edificio  
Triunfo MarialTriunfo Marial

Complejo de la casa de formación Thabor, Caieiras (Brasil).  Complejo de la casa de formación Thabor, Caieiras (Brasil).  
A la izquierda, edificio Triunfo Marial; a la derecha,  A la izquierda, edificio Triunfo Marial; a la derecha,  

basílica de Nuestra Señora del Rosariobasílica de Nuestra Señora del Rosario

1

M
au

ric
io

 R
ei

s

Ju
an

 C
ar

lo
s 

V
ill

ag
óm

ez
Iv

an
o 

G
av

ila
ne

s

M
au

ro
 T

an
ig

uc
hi

3 4

2

D
av

id
 A

yu
ss

o

Ju
án

 T
av

ár
ez

1. Casa Monte Carmelo, Caieiras (Brasil); 2. Casa Lumen Prophetæ, Franco da Rocha (Brasil);  1. Casa Monte Carmelo, Caieiras (Brasil); 2. Casa Lumen Prophetæ, Franco da Rocha (Brasil);  
3. y 4. Vestíbulo y comedor de esta misma casa3. y 4. Vestíbulo y comedor de esta misma casa



Vestíbulo del edificio  Vestíbulo del edificio  
Triunfo MarialTriunfo Marial

Complejo de la casa de formación Thabor, Caieiras (Brasil).  Complejo de la casa de formación Thabor, Caieiras (Brasil).  
A la izquierda, edificio Triunfo Marial; a la derecha,  A la izquierda, edificio Triunfo Marial; a la derecha,  

basílica de Nuestra Señora del Rosariobasílica de Nuestra Señora del Rosario

Jo
ão

 P
au

lo
 R

od
rig

ue
s

Iv
an

o 
G

av
ila

ne
s

Gustavo Kralj

D
an

ie
l G

om
es

S
te

ph
en

 N
am

i

5

7 8

6

5. Oratorio de Nuestra Señora de la Reconquista, Medellín (Colombia); 6. Basílica de Nuestra Señora del Rosario de 5. Oratorio de Nuestra Señora de la Reconquista, Medellín (Colombia); 6. Basílica de Nuestra Señora del Rosario de 
Fátima, Cotia (Brasil); 7. Uno de los salones de la casa de formación Thabor; 8. Pasillos del edificio Triunfo MarialFátima, Cotia (Brasil); 7. Uno de los salones de la casa de formación Thabor; 8. Pasillos del edificio Triunfo Marial

Basílica de Nuestra Señora  Basílica de Nuestra Señora  
del Rosario de Fátima, Cotia (Brasil)del Rosario de Fátima, Cotia (Brasil)

Basílica de Nuestra Señora del Rosario, Basílica de Nuestra Señora del Rosario, 
Caieiras (Brasil)Caieiras (Brasil)

Th
ia

go
 T

am
ur

a

Le
an

dr
o 

S
ou

za



L
¡Seréis abrazados como yo lo fui!

A
rc

hi
vo

 R
ev

is
ta

legará el día, y no está lejos, en que María abrazará a sus hijos fieles, como tuvo la bon-
dad de abrazarme a mí. He aquí una promesa que, apoyado en lo que la gracia sopla 

en mí, les hago a quienes leen estas líneas: «Si sois verdaderos hijos de Nuestra Señora, es de-
cir, si os dejáis amar por Ella, seréis abrazados como una vez lo fui yo». Y este abrazo nos 
preparará para el abrazo eterno que Ella nos dará en el Cielo cuando, no por nuestros méri-
tos sino por su misericordia, lleguemos allí.

Mons. João Scognamiglio Clá Dias, EP

Monseñor João en el santuario de la Madre del Buen Consejo, Genazzano (Italia), en 2002Monseñor João en el santuario de la Madre del Buen Consejo, Genazzano (Italia), en 2002


